
1 
 

Hommage de M. Albert RIGAUDIÈRE 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de son 

auteur Michel Balard, son livre intitulé 

Histoire des épices au Moyen Âge, Paris, 

Perrin, 2023, 478 p., 5 cartes (h.t.), index 

(personnes, lieux), bibliographie (44 p.). 

Professeur émérite de l’Université 

Panthéon-Sorbonne, M. Balard, historien 

de la Romanie génoise, spécialiste 

mondialement reconnu des relations entre 

monde latin et monde byzantin, est un des 

meilleurs connaisseurs de l’histoire de la 

Méditerranée orientale, de ses institutions 

politiques et culturelles ainsi que de son 

commerce en direction du monde connu, 

Asie et Chine en particulier. Nul autre que 

lui n’était mieux placé pour livrer à la 

communauté scientifique une histoire 

globale des épices pour laquelle la mise en 

œuvre de l’imposante masse documentaire 

qu’elle imposait ne pouvait être que celle 

de recherches d’une vie et d’une traque de 

tous les instants dans les dépôts les plus divers et les plus dispersés. C’est dire le prix de cette 

histoire, tapie d’extraordinaires découvertes et régulièrement scandée aussi de magistrales 

synthèses. Elle est non seulement celle des épices, mais aussi celle des hommes et des 

espaces naturels au cœur desquels ils les ont cultivées, puis négociées dans un environnement 

politique toujours plus dilaté et au cœur d’un univers commercial perpétuellement mouvant. 

Le tout sous-tendu par un combiné explosif de découvertes que portait une indicible volonté 

de domination, d’un vouloir mieux vivre aussi. Voilà bien une histoire inscrite dans de grands 

espaces, vécue au rythme des mers et des océans, tapissée de couleurs exubérantes et comme 

construite de senteurs parfois les plus étranges. Histoire bien sûr, mais peut-être davantage 

encore, aventure des épices qui éloigne en permanence de leurs frontières, des hommes 

avides de vivre sensations fortes et respirer senteurs nouvelles. Aventure que M. Balard a 

choisi de narrer en cinq chapitres. 

 

Saisir les épices dans leur nature, leur origine et leurs espaces s’imposait comme 

première démarche. Leur consommation croissante au fil des siècles médiévaux, liée à leur 

qualité de condiment, de médicament, de teinture et de parfum, explique qu’elles sont tout 

autant utilisées en cuisine et gastronomie qu’en pharmacopée, teinturerie et parfumerie. Mais 



2 
 

alors, comment définir un produit si présent dans la vie quotidienne qui, pour certains, ne 

sonne pas mieux qu’un « concept flou pour un objet incertain » ? Fausse illusion qu’une 

savante étude de vocabulaire (species, species aromata, condimenta, abazir, spezierie) 

conduite pour les temps et les zones concernées, permet de démasquer. Tout particulièrement 

à la lecture des manuels de marchandises et des inventaires d’apothicaires. Tous concordent 

pour distinguer deux catégories d’épices. D’une part, drogues et condiments provenant des 

pays d’Extrême-Orient et de l’océan Indien qui sont les épices, au sens étroit du terme, 

rares et chères. D’autre part, les condiments, produits tinctoriaux et « simples », en 

provenance de plusieurs régions du bassin méditerranéen. On le voit, saisir l’origine précise 

de toutes ces denrées impliquait de se livrer à un tour du monde connu. Tâche redoutable que 

n’a pas esquivée l’auteur, n’hésitant pas à conduire tour à tour son lecteur aux quatre coins 

d’espaces encore presque insoupçonnés. En Chine d’abord dont Marco Polo se plaît à 

souligner sa richesse en gingembre, moins en poivre et mieux pourvue en galanga et cannelle, 

sans oublier rhubarbe et bois précieux. Tout en n’ignorant pas les fabuleuses richesses de 

l’Insulinde fort bien pourvue en camphriers et bois d’aloès, tandis que le voyageur découvrira 

dans son île de Java « toutes les coûteuses épices qu’il est possible de trouver en ce monde : 

poivre, noix de muscade, nard, garigal, cubèbe, clous de girofle ». Autant dire que Marco 

Polo avait parfaitement vu que les pays de l’Insulinde et la péninsule indienne possédaient « 

la gamme la plus riche des épices commercialisées au Moyen Âge », comme il décrit aussi 

et à son retour, les incomparables richesses de l’Inde et de Ceylan en épices les plus variées, 

tout en mentionnant la spécificité des terres d’Asie, riches de diverses épices végétales ou 

minérales. Ne connaissant l’Afrique que par ouï-dire, Marco Polo demeure néanmoins un 

guide sûr quand il évoque plusieurs de ses épices spécifiques, tandis que l’Égypte et l’Arabie 

produisent nombre d’épices caractéristiques de l’Asie occidentale et de l’Afrique orientale et 

que les pays de la Méditerranée proposent des épices à moindre coût. Ainsi, de la Chine à 

l’Afrique occidentale et de la Baltique aux côtes orientales de l’Afrique, c’est toute une 

chaîne exubérante de produits qui s’offre au consommateur, que ce soit pour l’alimentation 

et la cuisine, la pharmacopée dans un but thérapeutique, ou encore à l’atelier pour ses 

parfums, teintures et encres. 

 

Le second chapitre invite tous amateurs d’épices à découvrir le dédale de leurs 

itinéraires, en même temps que la complexité de leur commerce. Dans ce point d’orgue de 

l’ouvrage, M. Balard excelle, tout aussi sûr et fort de ses acquis passés que de sa très fine 

connaissance des réseaux routiers et maritimes qu’il décrit avec une rare minutie, cartes à 

l’appui (p. 357-362), après les avoir maintes fois soumis à l’épreuve, à l’occasion de séjours 

répétés sur le terrain. Jusqu’à l’orée des années 1300, le mystère reste grand pour les 

contemporains autour des lieux de provenance des épices : du paradis ou du royaume du 

prêtre Jean ? Nul ne sait... Même si le « fin fond de l’Asie » habite de plus en plus les 

imaginaires ». Quoi qu’il en soit, mer Rouge et golfe Persique s’imposent progressivement 

comme les deux axes majeurs, aptes à canaliser les échanges entre Inde et pays musulmans 

jusqu’à ce qu’au lendemain du voyage de Marco Polo, Génois er Vénitiens empruntent la 

voie terrestre transatlantique afin d’acheminer vers l’Occident les premières épices d’Inde et 

de Chine. L’interruption de ce trafic dès 1368 avec l’avènement des Ming et la fermeture des 



3 
 

accès vers l’Extrême-Orient, contraignent les Occidentaux à se tourner de plus en plus vers 

les intermédiaires musulmans et juifs. Nouvelles données qui favorisent un basculement des 

échanges vers le monde méditerranéen. Mais il faut encore attendre le contournement de 

l’Afrique par le Portugal, pour que les occidentaux entrent vraiment directement en contact 

avec les « pays des épices ». Alors se dessinent clairement deux grands réseaux -asiatiques 

d’un côté et méditerranéens de l’autre- chacun étant destiné à se diversifier toujours 

davantage. 

Au sein des réseaux asiatiques, c’est la géographie qui a rapidement imposé la 

permanence de quelques routes principales, mais soumises aux aléas du politique susceptible 

d’en modifier, à tout moment, le tracé. Axe majeur, la voie maritime de Chine vers l’Inde, 

puis l’Égypte, fut de tout temps la route des marchands du Moyen-Orient. Plus longue et plus 

dangereuse que la voie terrestre, elle n’en restait pas moins la grande porte de la Chine vers 

le Moyen-Orient sur laquelle transitaient d’un côté, céramiques, soies, textiles, denrées 

alimentaires et cuivre, puis de l’autre, perles, ivoires, cotonnades et épices jusqu’à ce que 

l’empereur Zhengtong décide de suspendre ce trafic, jugé trop couteux pour son pays. C’est 

ainsi que la Chine se coupait de la mer jusqu’à la levée de l’interdiction en 1567 en liaison 

avec l’arrivée des portugais. Parallèlement et en raison de leur position intermédiaire, les 

pays d’Asie du Sud-Est (Insulinde) assument une fonction majeure d’escale destinée à 

faciliter les échanges entre l’Extrême-Orient et l’Inde, rendant ainsi plus fluide la 

commercialisation des épices. Tout aussi cardinale est la place qui revient à l’Inde et à 

Ceylan, tant en raison des étapes qu’ils fournissent sur les routes d’Extrême-Orient que de 

leur qualité d’incontournables fournisseurs de poivre et de cannelle. Trafic qui ne laisse pas 

indifférents juifs et arabes, avides de prendre en charge ces échanges. Néanmoins, ce fut bien 

au Golfe Persique que revint de s’imposer comme voie maritime privilégiée, pour assurer 

l’essentiel des échanges commerciaux entre pays d’islam et le subcontinent indien. Tout en 

effet, militait en faveur d’un tel choix : une mer calme, des ports bien situés à proximité du 

Tibre et le voisinage du grand marché qu’était Bagdad. Voilà qui explique et pour longtemps, 

les difficultés rencontrées par la voie de la mer Rouge à s’imposer au bénéfice du 

basculement du trafic des épices du Nord de l’Arabie, vers le sud et l’ouest. Évolution 

heureuse qui favorisa un rééquilibrage des deux routes maritimes de l’Inde à la fin du Moyen 

Âge et facilita, grâce au dynamisme des marchands italiens, le rétablissement progressif de 

relations directes entre le Proche-Orient et l’Italie méridionale, puis l’ensemble de l’Europe, 

tandis que l’Égypte devient dans le courant du XIe siècle, le principal intermédiaire 

commercial entre l’océan Indien et la Méditerranée. Y résident alors de nombreux marchands 

juifs émigrés d’Afrique du Nord dont le commerce avec l’Orient leur permet d’importer du 

poivre surtout, mais aussi du gingembre, de la cardamone et de la noix de bétel, tout en 

exportant textiles, cuivre, plomb, verre, huile d’olive, corail et papier. Autre centre important 

du réseau d’échanges entre l’Égypte et l’Inde, Aden concentre un riche noyau de négociants 

venus de pays voisins. Débordants d’activité, Aden connaît grâce à eux un essor sans 

précédent qui la place au centre d’un système commercial global, depuis la Méditerranée 

jusqu’à l’océan Indien, même si à partir de 1424, une voie nouvelle, celle de Djeddah et du 

pèlerinage à La Mecque, prend de plus en plus d’importance pour faire de ces deux villes les 

plaques tournantes du commerce des épices au Proche-Orient. Et ceci au plus grand bénéfice 

pour le sultan. Il est enfin plusieurs itinéraires transasiatiques qui depuis l’Antiquité, relient 



4 
 

le monde romain à l’Extrême Orient. Traditionnellement qualifiés de « route de la soie » - 

M. Balard estime plus juste d’employer le pluriel et d’évoquer plutôt les « routes de la soie 

» - dont il décrit en détail, carte à l’appui, les divers itinéraires, tout en soulignant qu’à la fin 

du Moyen Âge « la voie maritime des épices l’emporte sur les routes terrestres presque 

totalement abandonnées par les marchands pour faire d’Alexandrie « le plus grand marché 

d’épices à la fin du Moyen Âge ». 

 

Inscrites au cœur des réseaux méditerranéens, Alexandrie et Fustat (Le vieux Caire) 

se sont rapidement imposées comme les pôles majeurs du commerce des épices à destination 

de la Méditerranée. Particulièrement bien située pour l’accueil des marchands, Alexandrie 

prend le dessus. Vénitiens, Pisans et Génois y affluent dont les riches familles marchandes 

mobilisent des capitaux importants pour financer voyages et expéditions. Leurs allers et 

retours contribuent à transformer Alexandrie en lieu de rendez-vous de toutes les nations 

d’Occident, même s’il est encore difficile de mesurer et décrire, pour le XIIIe siècle, le 

contenu précis de ces activités commerciales. Il faut attendre la fin du siècle pour enregistrer 

de nouveaux venus, en particulier celle des Catalans dont l’installation se traduit par une 

augmentation considérable du nombre des acteurs du commerce en direction du Levant. 

Embellie de courte durée que vient stopper la chute des États latins de Syrie Palestine en 1291 

et l’inévitable ralentissement des échanges commerciaux qui s’ensuit, considérablement 

aggravée par l’interdiction pontificale de commercer pendant dix ans avec Alexandrie et 

l’Égypte. Considérablement ralentis, les courants d’affaire se maintiennent néanmoins grâce 

à la contrebande et surtout à la création de nouveaux réseaux depuis Chypre vers la Syrie et 

vers L’Aïas en Arménie cilicienne, essentiellement liée à l’activité des Génois, des Vénitiens 

et surtout des Catalans. Mais bien plus encore, la prohibition pontificale du commerce 

avec les Sarrasins accélère un basculement des réseaux routiers vers le Nord et la Mer Noire, 

sans oublier les routes terrestres vers la Perse et l’Inde. Il convient enfin de souligner que 

suite à divers accords avec le Saint-Siège, Vénitiens, Génois et Catalans reprennent la route 

d’Alexandrie dans la seconde moitié du XIVe siècle avec, comme objectif, de faire de ce 

temps un grand moment du commerce des épices pour lequel Venise affiche une très nette 

supériorité, même si les initiatives prises par des nations « secondaires », telles Naples, 

Ancône, Valence, Montpellier et Marseille ne sont pas négligeables. C’est dans la foulée du 

gonflement des échanges en direction du Levant que la Syrie, bénéficiant alors de la création 

des États latins de Syrie, s’impose elle aussi dans ce nouveau concert commercial, en 

particulier grâce à l’intense activité d’Acre, un de ses meilleurs ports et débouché du 

commerce de l’intérieur de l’Asie vers la Méditerranée. Les Occidentaux s’y installent en 

masse et bénéficient d’exemptions douanières liées à l’obtention de quartiers « nationaux ». 

Vénitiens et Génois y sont très présents qui contribuent à faire d’Acre le lieu de transit entre 

transports maritimes et transports intérieurs au Levant. À partir de 1340 et en liaison avec 

l’assouplissement de l’embargo pontifical, Damas, Beyrouth et autres grands ports syriens 

connaissent un essor considérable. Les marchands occidentaux les approvisionnent en draps 

et toiles, lin, cuivre, étain et plomb, puis en repartent avec poivre, gingembre et clous de 

girofle. Prospérité quelque peu agressive de Beyrouth certes, mais qui ne nuit en rien à celle 

de Damas, toujours grand marché des épices. Un marché dont les Occidentaux tentent 

néanmoins de s’affranchir en se passant progressivement des intermédiaires juifs, arabes et 



5 
 

indiens. C’était alors chercher d’autres voies d’accès vers le monde des épices. Projet fou 

dont Vénitiens, Portugais et Espagnols feront réalité, au terme d’entreprises et d’aventures 

dont M. Balard retrace finement le film, en liaison avec la quête de nouvelles routes, pour un 

commerce remodelé des épices dont la demande ne cesse de s’accroître à la fin du Moyen 

Âge. Toujours au bénéfice de l’oligarchie marchande italienne et catalane, mais aussi des 

épiciers qui en sont les revendeurs à un public qui en consomme toujours plus, en dépit d’une 

augmentation constante des prix. 

 

Poser la question de la consommation des épices, c’est en partie au moins s’interroger 

sur la place qu’elles occupent dans la cuisine et sur la table. M. Balard y répond dans un 

troisième chapitre avec une rigueur tout enrobée d’une fine connaissance de la cuisine 

médiévale. Il le fait en s’interrogeant d’abord sur cette « folie des épices » trop souvent 

présentées comme un des pivots de l’alimentation médiévale. Opinion qu’il module avec 

sagesse et raison, à travers un examen minutieux des livres de cuisine. Souvent trompeurs 

car avant tout destinés à l’aristocratie et négligeant ces milliers de bottes d’herbes 

aromatiques qui ne sont autres que les « épices des pauvres ». Goût généralisé des épices, 

sans doute. Mais avant tout, reflet de pratiques alimentaires réservées à des catégories de 

privilégiés. S’il existe bien chez ces consommateurs un engouement effréné pour les épices, 

ce n’est point avec le souci de conserver viandes et poissons, salaisons et fumage étant 

parfaitement aptes à assumer cette fonction. Alors, consommer en abondance des épices 

serait-ce héritage d’une passion arabe léguée à l’Occident par le biais de la Sicile et de 

l’Espagne de la Reconquista ? Filiation certes indéniable, mais sans aucun doute limitée, tant 

l’imaginaire à lui seul fut un acteur puissant dans cet engouement pour les épices et tant aussi, 

les élites voyaient dans leur utilisation massive, gage d’harmonie du corps, plaisirs gustatifs 

et charmes exotiques. Autant dire que quantité et qualité d’achats et de consommation 

d’épices varient en fonction de la position que chacun occupe dans la société, ce que révèlent 

avec une rare précision comptabilités privées et comptes de seigneuries ou de principautés, 

comme par exemple celles des hôtels de Savoie et des ducs de Bourgogne, toutes finement 

analysées sous cet angle très spécifique. Toutes attestent d’une authentique passion pour les 

épices au cours des derniers siècles du Moyen Âge, révélatrices qu’elles sont en même temps 

de la fiche d’identité de celui qui les a commandées, en a la garde et les consomme. Mais il 

serait vain de croire que ces comptabilités reflètent un même goût pour les mêmes épices 

dans l’ensemble des pays de l’Occident médiéval, tant « l’internationalisme culinaire n’existe 

pas au Moyen Âge ». Comment en effet, ne pas prendre en compte, pour chaque pays, le 

poids des traditions, sa position géographique par rapport aux régions productrices ou 

fortement consommatrices, de même que les relations plus ou ou moins étroites entre chaque 

partie prenante ? Autant de données qui jouent un rôle de tout premier plan. Évidente réalité 

que l’auteur s’est pourtant fixé de vérifier en jouant sur preuve par le biais d’une analyse, 

aussi savante qu’elle est séduisante et envoûtante, du nationalisme et du régionalisme de 

l’utilisation des épices. Ce qui vaut au lecteur un précieux guide, tout à la fois didactique et 

gastronomique, mais aussi géographique. Admirablement documenté, il permet de saisir par 

le menu, présence et utilisation des épices dans les cuisines byzantines et islamiques, dans 

les traités culinaires français, italiens, ibériques, allemands et anglais. De quoi éblouir tout 



6 
 

amateur de cuisine et l’inciter à œuvrer à l’ancienne, tant le maniement des épices y est décrit 

avec science, précision et passion. Mais une « manière à l’ancienne » qui refuse de se figer 

et qui laisse peut-être entrevoir « une évolution différentielle des pratiques culinaires à la fin 

du Moyen Âge ». Mutation timide et susceptible de marquer alors, en pointillé, une lente 

genèse des cuisines nationales, voire régionales. Rien de tel dans le vaste domaine de la 

pharmacopée. 

Thème qui fait l’objet du quatrième chapitre. Autant l’utilisation massive des épices 

dans l’alimentation médiévale est un fait reconnu, autant celle des épices dans la 

pharmacopée du Moyen Âge a été relativement sous-estimée, tandis que les hommes du 

Moyen Âge leur portaient plus d’attention, herbes et épices représentant les seuls remèdes 

disponibles. Partant de ce constat, M. Balard procède à un large et indispensable rappel de 

l’héritage médical et pharmaceutique légué par l’Antiquité au monde médiéval, tout en 

soulignant l’importance que revêt l’application de la théorie humorale à la pharmacologie, 

dont le principe est de remédier au déséquilibre des humeurs en utilisant des herbes 

domestiques (« simples »), peu chères et drogues exotiques (épices) qui se négocient à des 

prix élevés, les premières pouvant toujours remplacer les secondes quand ces dernières 

viennent à manquer dans la boutique des épiciers- apothicaires qu’une série d’intermédiaires 

-les courtiers, tantôt percevant un droit de courtage, tantôt rémunérés par un salaire- éloignent 

des producteurs et des grands marchands. Au terme d’une longue et subtile évolution 

sémantique, le terme apothecarius finit par désigner un boutiquier par excellence qui, dans 

sa boutique, est d’abord vendeur d’épices (speciarius), fonction à laquelle il ajoute la 

préparation de ses remèdes. Activités connexes dont le Livre des métiers d’Étienne Boileau 

a réuni leurs acteurs sous le titre fédérateur d’espiciers et apotecaires, appelés à former par 

la suite un corps de métier parfaitement identifié, dont la règlementation qui lui est appliquée, 

suit de très près celle qui est imposée à leurs confrères d’autres professions (localisation ou 

dispersion dans la cité, organisation du métier, serment, hiérarchie 

maître/compagnon/ouvrier/apprenti, conditions d’apprentissage et accès à la maîtrise). Un 

examen obligatoire ne s’impose, un peu partout, qu’à la fin du XVe siècle. Le plus souvent 

installé dans une boutique type, l’épicier- apothicaire de la fin du Moyen Âge impose partout 

l’image d’un négociant et artisan, vendeur d’épices et producteur de drogues. Deux aspects 

essentiels que mettent parfaitement en évidence la plupart des inventaires, témoignant ainsi 

qu’à l’épicier polyvalent du XIIIe siècle, se substitue progressivement un apothicaire 

spécialiste du médicament et, de moins en moins, vendeur d’épices et de « simples 

». De plus en plus spécialisés, la plupart des apothicaires ont à leur disposition deux 

catégories d’ouvrages : herbiers et réceptaires. Les herbiers qui portent le répertoire 

alphabétique de « simples », ainsi que de végétaux, minéraux et animaux avec illustration et 

description. Le tout suivi pour les plantes, du mode de cueillette, des vertus curatives, ainsi 

que des modalités de préparation et de conservation. Les réceptaires, ou recueils de 

médicaments qui font état de remèdes composés, ne sont autres que des recueils modestes, 

organisés autour des maux définis et dans un ordre allant de la tête au talon avec, en prime, 

des recettes ne comportant que quelques composants. Parallèlement apparaissent, en liaison 

avec la symbiose entre héritage antique et médecine arabe, les grands antidotaires, recueils 

de contrepoisons, mais aussi de remèdes contre tous les maux possibles. Répertoires de 

médicaments issus de préparations à partir de substances végétales et minérales, ils 



7 
 

constituent la base de la pratique médicale du Moyen Âge. À tous ces recueils, s’ajoute une 

bonne centaine d’ouvrages de diététique, cet « art de maintenir une bonne santé par des 

prescriptions alimentaires » qui connaît grande vogue dès la fin du XIIIe siècle. En dépit de 

toutes ces recommandations, rares étaient les patients qui pouvaient avoir accès à toutes les 

médications envisagées, tant elles restaient rares et chères. Si bien qu’étaient nombreux les 

malades qui profitaient de la bienveillance des établissements hospitaliers, hospices, 

léproseries pour y subir des traitements rarement à base d’épices, mais le plus souvent 

de « simples » et autres ressources locales à moindre prix. Comme le faisaient aussi certains 

artisans parfois en quête de produits à bas prix 

 

Objet du cinquième chapitre, cette question ne pouvait être que brièvement traitée, 

les relations de l’artisanat avec le monde des épices se limitant à des secteurs restreints dont 

M. Balard rend compte avec l’étonnante précision d’un fin technicien, tout autant des 

teintures que des cosmétiques et parfums dont il maîtrise parfaitement les processus 

médiévaux de fabrication. La teinture des fibres textiles implique une double opération qui 

nécessite l’usage d’une série diversifiée d’épices. Le mordançage d’abord, pour chasser les 

impuretés de la laine, implique la mise en œuvre de substances astringentes, l’alun avant tout. 

Puis viennent les opérations de teinture avec toujours de l’alun, mais aussi du tanin, de la 

chaux, de la cendre, voire de l’urine humaine. À chaque couleur, ses épices dont la liste, 

comme étirée à l’infini, surprend afin de coller au plus près des nuances souhaitées, si bien 

que le métier est infiniment compartimenté, jusqu’à découvrir parfois, comme à Nuremberg 

ou Milan, un teinturier par couleur. Au-delà de leur utilisation dans la teinturerie, surtout 

pour le traitement des draps de luxe et soieries, les épices sont tout aussi précieuses pour les 

peintres, céramistes et sculpteurs. Tel n’est pas le cas dans le domaine des cosmétiques et de 

la parfumerie, au moins jusqu’au début du XIVe siècle, quand plusieurs grands traités 

médicaux se saisissent de la question pour les soins des cheveux et du visage, aussi bien du 

point de vue de l’esthétique que des maladies. Dès lors, c’est près de soixante-dix drogues 

qui peuvent être recensées dans ces traités avec en tête, l’aloès et son suc, puis tant d’autres 

aussi en bonne place, mais sans jamais la moindre mention à de précieuses épices. C’est en 

parfumerie qu’elles sont tout à la fois appréciées et d’un usage courant, qu’il s’agisse du 

poivre et de la cannelle ou des clous de girofle comme aussi l’ambre gris, le camphre ou le 

baume du parfum est encore médiocre au Moyen Âge , même si les rituels religieux font un 

large usage du baume dit de Judée qui, en même temps, « fait le chrétien, le prêtre et les rois 

et vient purifier le mourant lors du sacrement de l’extrême onction » 

Au terme de ce long et fabuleux voyage au pays des épices, le lecteur serait un peu 

perdu si M. Balard n’avait eu grand soin de lui livrer, clé en main, un bien curieux mais si 

précieux guide de voyage, ayant pour titre Dictionnaire des épices et des condiments, riche 

de 240 entrées dont chacune signe grandeur et finesse du savoir de son auteur qui, avant de 

conclure, s’interroge sur l’obsédante question que chacun connaît et à laquelle chacun répond 

à sa manière : « Les épices, moteurs de l’histoire ? ». À question avec entrées multiples, 

réponses modulées dont tout lecteur pourra se saisir pour forger son opinion. Mieux vaudrait 

dire -tous les lecteurs- dans la mesure où ce puissant ouvrage saura à tout moment capter 

l’attention du chercheur dans les domaines les plus variés, aiguiser l’appétit de l’amateur de 



8 
 

voyages insolites, intriguer le passionné de techniques, engager grands chefs et cuisiniers de 

talent à oser quelque nouvelle épice. Enfin, inciter tout lecteur honnête homme à se plonger 

dans ce livre si savant et pourtant si magnifiquement ouvert à tous. » 

 

 

 

Hommage de M. Robert HALLEUX, associé étranger de l’Académie 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie, sur la part de son auteur, 

l’ouvrage d’Aurélien Robert, Le monde 

mathématique. Marco Trevisano et la 

philosophie dans la Venise du Trecento, Paris, 

Éditions du Cerf, 2023, 348 p. (Vestigia, 46. 

Pensée antique et médiévale. Études) 

  

 Dans la deuxième moitié du XIVe siècle, 

un riche patricien vénitien, Marco Trevisano (né 

entre 1317/18 et 1328) écrivit pour son fils un 

De Macrocosmo id est de Maiori Mundo, qu’il 

poursuivit jusqu’à sa mort en 1378. L’œuvre est 

transmise par deux manuscrits (Baltimore, Johns 

Hopkins University, Milton Eisenhower 

Library, MSD 17A ; Turin, Museo Civico 

d’Arte Antica, Palazzo Madama, ms 931) tous 

deux de la fin du XIVe ou du début du XVe 

siècle. L’œuvre en six livres est inédite. En 

attendant l’édition critique, Aurélien Robert fournit une analyse approfondie des livres 1 et 2, 

proprement mathématiques et physiques, et du livre 3 consacré au temps et à l’éternité du 

monde. En revanche, les livres 4 à 6, restés hors du champ de la présente étude, proposent une 

exégèse rationnelle du récit biblique de la Genèse. 

 Les premiers livres du De Macrocosmo, quasiment ignorés jusqu’à présent, sont une 

pièce capitale dans l’histoire de l’atomisme mathématique au Moyen Âge. Pour Trevisano, 

l’unité est un nombre. Le continu ne peut être divisé à l’infini. L’unité est donc une partie des 

nombres, comme le point est une partie de la ligne, elle-même partie d’une surface, elle-même 

partie d’un solide. La réalité matérielle est composée de points indivisibles. Le temps est un 

écoulement d’instants, c’est-à-dire d’indivisibles, une sorte de flux dans lequel baigneront les 

réalités en mouvement. Cet atomisme est très différent des minima naturalia des aristotéliciens. 

Il se réclame de Platon et Pythagore, à travers Boèce. A cet égard, il eût peut-être été avantageux 

d’explorer davantage la vieille arithmétique pythagoricienne des nombres figurés que Boèce 

reprend à Nicomaque de Gérase et qui se transmet dans les arithimétiques jusqu’à Stifel.  



9 
 

 Comme Aurélien Robert le démontre de façon magistrale, Trevisano, érudit éclectique, 

opère une fusion originale entre deux traditions, l’abaque et la philosophie naturelle. On sait 

que dans les écoles italiennes d’abaque, les maîtres comme Luca Pacioli débordaient le cadre 

de l’arithmétique commerciale pour mener des recherches mathématiques avancées (résolution 

d’équations, analyse de suites numériques, représentations géométriques du mouvement). 

D’autre part, Trevisano connaît bien la théologie franciscaine, notamment Gérard d’Odon sur 

la question du continu. Le De Macrocosmo tout entier se veut un commentaire à Sagesse, XI-

20 : « tu as tout disposé en nombre, poids et mesure ».  

 Cette analyse impeccable d’un texte inconnu fait attendre impatiemment l’édition 

critique. Mais au-delà de l’histoire des mathématiques et de la physique, elle fournit un matériau 

de choix pour la problématique des rapports entre théorie et pratique du Moyen Âge et elle 

révèle, s’il en était besoin, le rôle clef des minores éclipsés par les grands docteurs scolastiques. 

 

 

 

Hommage de M. Laurent PERNOT 

 

 J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son auteur, 

l’ouvrage de Johann Goeken, Boire sous l’œil 

de Gorgias. Un commentaire rhétorique du 

Banquet de Platon et du Banquet de 

Xénophon, Brepols (collection « Recherches 

sur les Rhétoriques Religieuses », 36), 

Turnhout, 2022, 442 pages. 

 

 J. Goeken, professeur de langue et 

littérature grecques à l’Université de 

Strasbourg, publie une version remaniée de 

son mémoire d’Habilitation à diriger des 

recherches, soutenu en 2018. Auteur 

précédemment de travaux sur l’époque 

impériale, parmi lesquels Ælius Aristide et la 

rhétorique de l’hymne en prose (Brepols, 

2012), il élargit son investigation, en se 

tournant vers deux œuvres importantes de 

l’époque classique, sans quitter le domaine 

dont il est spécialiste. Dans les Banquets de 

Platon et de Xénophon, il dégage un thème 

spécifique, la présence de la rhétorique, afin 

de « mettre en lumière un aspect peu connu mais fondamental de deux textes très célèbres, [d’] 

accroître notre connaissance de l’histoire de la rhétorique et de la philosophie, voire [d’] affiner 

notre perception du rituel convivial » (p. 18). 



10 
 

 Le projet est doublement audacieux, et doublement couronné de succès : d’abord, parce 

que ces deux ouvrages ont été beaucoup étudiés, ce qui a conduit l’auteur à consulter et à 

assimiler une immense bibliographie ; ensuite, parce qu’il s’agit de mettre en parallèle deux 

penseurs éloignés l’un de l’autre en termes de notoriété et de profondeur. Moins célèbre et 

moins génial, le Banquet de Xénophon est, de surcroît, moins centré sur la rhétorique que celui 

de Platon. J. Goeken affronte résolument les problèmes posés par cette dénivellation, et suggère 

une réhabilitation de l’œuvre cadette, dans laquelle il voit une réponse à Platon (si le Banquet 

de Platon est antérieur à celui de Xénophon) et un manifeste en faveur de l’idéal de « l’honnête 

homme » (καλὸς κἀγαθός) grec. 

 La forme adoptée est celle du commentaire, et c’est en suivant le texte pas à pas, avec 

exigence, que J. Goeken démontre l’importance de la rhétorique dans les deux œuvres retenues. 

Par-delà les sujets affichés (l’Amour, l’éloge, la philosophie, la vertu), ou plutôt à travers ces 

sujets, les deux banquets ont en vue l’art du discours. Car les convives parlent et écoutent plus 

qu’ils ne boivent et qu’ils ne mangent. Non seulement ils développent de longues tirades, mais 

ils n’ont de cesse de commenter chacun des propos formulés et de chercher à définir les règles 

de bon usage des λόγοι.  

 À l’époque où est censé se dérouler le banquet rapporté par les deux auteurs (416 avant 

J.-C.), la rhétorique était en pleine phase créatrice. C’est pourquoi Socrate et ses interlocuteurs 

d’alors s’étaient intéressés à une discipline d’avant-garde, qui séduisait et qui choquait, et qui 

constituait un sujet de joute et de dispute pour les philosophes et les rhéteurs. Puis les deux 

disciples de Socrate, Platon et Xénophon, eux-mêmes experts en la matière, ont poursuivi la 

réflexion après leur maître. Face au triomphe exubérant de l’art du discours, Platon, en 

philosophe, veut transposer la rhétorique en langage de vérité ; Xénophon, en homme d’action, 

oppose les actes aux paroles. Le nom de Gorgias, sophiste aussi réputé que déconcertant, qui 

est mentionné tant chez Platon que chez Xénophon et que J. Goeken a mis en vedette dans son 

titre, est emblématique de ces problèmes 

 Il s’agit d’une certaine forme de rhétorique, car cette dernière s’exerçait dans de 

multiples circonstances et non pas seulement dans les banquets ; il s’agit d’une certaine sorte 

de banquet, les textes considérés étant des réjouissances philosophiques, déployant une grande 

élévation intellectuelle et morale, et d’une activité en particulier parmi toutes celles qui se 

déroulaient dans les banquets, lesquels comprenaient aussi le jeu, la musique, le chant, etc. À 

l’intersection de plusieurs ensembles qui ne sont pas coextensifs, J. Goeken construit un sous-

ensemble crucial, la rhétorique au banquet, qui comporte à la fois une réflexion critique sur l’art 

du discours et des essais de mise en pratique, dans des cercles choisis s’adonnant à l’échange, 

au loisir lettré et à la conversation. C’est un pan de la civilisation athénienne qui est mis en 

lumière, et pareil résultat enrichit l’histoire de la rhétorique.  

 

 

 

 

 

 



11 
 

Hommage de Mme Nicole BERIOU 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, en hommage de son 

auteur, l’ouvrage de François Bougard, Le 

royaume d’Italie de Louis II à Otton 1er 

(840-968). Histoire politique, Leipzig, 

Eudora Verlag (Italia Regia. Fonti e 

richerche per la storia medievale 5), 2022. 

–  gr. in 4e, 376 p. 11 illustrations, 8 

tableaux et 5 cartes.  

Cet ouvrage dense et monumental 

arpente avec minutie un long siècle de 

l’histoire du royaume d’Italie, entre 

l’avènement de Louis II, fils de l’empereur 

Lothaire et arrière-petit-fils de 

Charlemagne, couronné à son tour 

empereur en 850, et le règne d’Otton 1er, 

devenu en 962 le premier empereur de 

l’Empire romain germanique après s’être 

emparé de la couronne du royaume d’Italie 

un an auparavant. Autant dire que le titre 

impérial, quand il n’est pas resté vacant, 

fut durant cette période habituellement 

accessible à ceux qui s’étaient dans un 

premier temps imposé à la tête du royaume d’Italie. Mais c’est bien ce royaume qui retient 

avant tout ici l’attention, plus que les prétentions impériales qu’il autorisait. L’histoire politique 

qui s’y déroule s’inscrit dans une période tourmentée, dans la péninsule italienne comme dans 

le reste de l’Europe occidentale, alors que l’empire carolingien se défait par soubresauts 

successifs. En outre, les Sarrasins par le Sud et les Hongrois par l’Est, tout comme ailleurs les 

Normands par le Nord, imposent leurs incursions ravageuses aux populations terrorisées, tout 

en apparaissant à certains prétendants au pouvoir comme des alliés éventuels, susceptibles de 

servir leurs intérêts. Mais quelle que soit la fragilité entretenue par un tel contexte, et 

spécialement patente dans le royaume d’Italie, il importe de dépasser la qualification de « crise 

permanente », en s’appuyant sur les travaux de toute une génération d’historiens (notamment 

allemands, italiens et américains) qui ont nourri au cours des dernières décennies le 

questionnement sur la validité de la notion d’État au haut Moyen Âge , et par conséquent, remis 

en cause l’interprétation de l’évolution politique en termes de « déclin de l’État » du fait des 

privatisations et autres aliénations des prérogatives publiques au Xe siècle.   

Au cours du long siècle considéré, pas moins de douze souverains s’arrogent 

successivement le pouvoir par voie de fait ou par élection dans le royaume d’Italie, aussi 

dénommé royaume de Pavie du nom de sa capitale (un héritage vivace de l’ancien « royaume 

des Lombards » conquis par Charlemagne en 774). Ce royaume est désormais constitué de 

régions juxtaposées à l’identité plus ou moins forte, entre contreforts des Alpes au Nord et 



12 
 

chaîne des Apennins au Sud (plaine du Pô parsemée de fortes cités épiscopales, Pentapole et 

ancien exarchat byzantin de Ravenne au Nord-Est, duché de Frioul au Nord), à quoi s’ajoutent 

la Ligurie à l’Ouest, la Toscane et le duché de Spolète au Sud, tandis que la principauté de 

Bénévent s’en est détachée dès le VIIIe siècle. D’un règne à l’autre se succèdent des expériences 

politiques éphémères ou durables, menées tantôt par des héritiers directs de la lignée 

carolingienne de l’empereur Lothaire, tantôt par des membres de l’aristocratie de l’une ou 

l’autre des régions du royaume, tels les ducs de Spolète et les marquis d’Ivrée, tantôt par des 

princes intervenant dans le royaume d’Italie depuis des royaumes limitrophes comme la 

Provence (Hugues d’Arles) ou la Bourgogne (Rodolphe). L’ascendance carolingienne, surtout 

par les femmes, est souvent revendiquée, mais aucune cohérence n’est appréhensible dans ce 

qui a plutôt l’allure d’un « échiquier multipolaire ». Du moins la longue durée relative d’un 

siècle permet-elle de discerner une scansion de l’histoire en trois temps : le maintien dans 

l’orbite carolingienne jusqu’à la déposition de Louis le Gros suivie de sa mort, marquant la fin 

de l’empire carolingien (888) ; le temps de l’affirmation du rôle des grands, habitués à louvoyer 

d’un prétendant à l’autre,  jusqu’en 926 ; un retour progressif à l’attraction septentrionale 

exercée par la Germanie, atteignant son point d’équilibre avec les intervention d’Otton 1er en 

Italie. Il convenait cependant, en respectant cette chronologie qui oriente la structure du livre, 

de l’affiner en subdivisant chaque période en deux. Ce découpage autorise la construction en 

six chapitres d’un récit nourri qui s’attache à éclairer l’accession au pouvoir des uns et des 

autres et leur manière de gouverner, en incluant le rôle joué par leur entourage et les échanges 

avec les papes, les empereurs byzantins et d’autres puissants de leur temps. Dans tous les cas, 

le récit convoque toutes les sources disponibles, littéraires (écrits de Liudprand de Crémone et 

d’Atton de Verceil notamment) et documentaires – l’auteur ménage en ce domaine une place 

non négligeable à la numismatique et à la sigillographie –, les analyse et les confronte, sans se 

dissimuler les contradictions entre elles, les biais qu’elles induisent et les doutes qu’elles 

inspirent devant des actes qui peuvent être faux ou interpolés. À défaut de pouvoir restituer ici 

la richesse du contenu de ce récit ponctué de commentaires interprétatifs, on ne peut manquer 

de signaler, entre autres, dans le chapitre 1, le portrait en action de la consors regni Angilberge, 

« numéro deux » du royaume pendant une partie du règne de son époux Louis II, qui opte pour 

des émissions monétaires où leurs deux noms apparaissent associés. Dans un autre registre, Les 

Miracula de saint Colomban, bien connus de l’auteur, préservent le récit d’une mise en scène 

imaginée en 929 par Hugues d’Arles, depuis peu investi du titre royal, pour obtenir le consensus 

des grands dans la reconnaissance des droits du monastère de Bobbio : elle consista à exhumer 

la dépouille de saint Colomban, transportée solennellement à Pavie, et à réunir quelques jours 

plus tard une assemblée judiciaire où le saint fut représenté par sa coupe et sa besace de pèlerin, 

comme s’il était l’avoué de Bobbio. Chacun des principes présents à l’audience fut invité à 

boire à la coupe comme l’avait fait le roi, et à consentir de la sorte, conformément à la volonté 

du roi, à réinvestir le saint des biens spoliés (p. 168-69).   

Les conquêtes successives du pouvoir et les pratiques de gouvernement décrites et 

analysées au fil du temps font enfin l’objet d’un chapitre conclusif (chapitre 7) dans lequel sont 

dégagés les traits saillants et les points d’inflexion d’une vie politique fort mouvementée. Trois 

domaines d’observation sont ici retenus. En premier lieu, ce sont les acteurs, les rites et les lieux 

du gouvernement : outre la place des femmes déjà évoquée, et le constat de la rareté des 

pratiques mémorielles, une remarque importante concerne ici la nouveauté institutionnelle de 

l’association du fils au pouvoir du père, qui permet d’imposer une succession. La 

communication symbolique de ce geste politique est réalisée par Hugues d’Arles en 931 en 



13 
 

créant un monogramme double pour les diplômes, en faisant frapper sur les monnaies le nom 

de son tout jeune fils Lothaire à côté du sien et représenter sur les sceaux leurs deux visages de 

profil, en vis-à-vis, et tous deux couronnés, à la manière de ce que pratiquaient les Grecs de 

Byzance (ill. p. 175). À propos des modalités d’accès au pouvoir et des réalités régionales qui 

sont ensuite récapitulées, la nécessité des intermédiaires donnant accès au roi procure à 

l’historien un matériau éventuellement parlant, bien que parfois imprécis, de listes d’ hommes 

qui peuvent être considérés comme les proches du souverain, tandis que la promotion de 

consiliarii peut être l’indice d’un pacte noué entre le roi et l’aristocratie. Peu à peu on voit aussi 

s’affirmer un ancrage régional des ambitions politiques des grands et se stabiliser leurs 

engagements. En revanche, les palais ruraux sont rarement fréquentés par les rois, et les castra 

encore moins. Quant aux ressources matérielles et aux forces humaines envisagées en dernier 

lieu, l’usage qui en est fait appelle des interprétations nuancées. Si le fisc fait l’objet de 

ponctions, au demeurant très variables, la constitution des douaires permet à l’inverse de 

disposer de réserves fiscales. L’idée du remplacement d’une aristocratie par une autre se heurte 

au constat de permanences, notamment des groupes de parenté anciens comme les Supponides, 

tandis que le roi garde aussi en sa main la concession du titre de marquis, soit pour sanctionner 

une position acquise, soit pour assurer une promotion. Enfin le renouvellement des forces 

sociales et politiques est aussi illustré par la place qui revient désormais aux chapitres 

cathédraux parmi les bénéficiaires de donations, et par l’ascension sociale des juges et des 

notaires, en particulier ceux de Pavie, qui parviennent à côtoyer les plus grands et à avoir leurs 

propres vassaux. 

Le choix méthodologique original de François Bougard a consisté à faire parler les 

sources, qu’il connaît et maîtrise à merveille, en enchâssant leurs témoignages dans un récit 

continu, aussi sobre et concis que possible, mais éclairé par la lecture critique de toute la 

documentation disponible à chaque pas. À cela s’ajoutent un résumé du livre en allemand (p. 

255-272) ; une bibliographie impressionnante qui compte plus de 750 titres ; tous les autres 

gages attendus d’une impeccable érudition : annexes (listes du personnel rattaché au palais et 

de l’aristocratie de fonction ; tableaux généalogiques), index (des sources normatives et 

documentaires ; des personnes et lieux), cartes et autres illustrations choisies avec soin. Tout 

cela concourt à la réalisation d’un ouvrage majeur, et qui fera date indiscutablement.     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

Hommage de Mme Pascale BOURGAIN 

 

 

Peter Nahon, Les parlers français des israélites du Midi, Strasbourg, EliPhi, 2023 

(TRAvaux de LInguistique ROmane. 

Lexicologie, onomastique, lexicographie 

9). In-8°, 476 p. ISBN 978-2-37276-066-9. 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de son 

auteur, l’ouvrage de Peter Nahon, Les 

parlers français des israélites du Midi, 

Strasbourg, EliPhi, 2023. Traquer un état de 

langue évanescent, à travers ses traces 

passées et ses dernières manifestations 

contemporaines, est pour le linguiste une 

quête aussi aventureuse que riche en 

enseignements, tant pour la 

sociolinguistique que pour la linguistique 

tout court. Dans le cas des populations 

d’origine juive installées dans le sud de la 

France, le contact entre langues est 

spécialement fourni : une langue utilisée 

seulement pour la liturgie, l’hébreu, sert de 

hiérolecte à des populations qui parlent la 

langue de leurs pays d’accueil, provençal, 

gascon, puis français, avec le souvenir de 

leurs déplacements, au cours de siècles qui 

les ont vues expulsées, rappelées, rejetées 

ou (rarement et tardivement) assimilées selon les péripéties d’une histoire cahotique. Tous les 

cas de figure se trouvent ainsi illustrés dans les provinces du sud de la France, les façons de 

parler, surtout au plan lexical, figurant les marqueurs identitaires d’un particularisme imposé 

ou assumé. Le judaïsme comme groupe social a engendré ses codes linguistiques, le yiddish 

germanique étant le plus connu. Car, comme tous les argots et jargons, les parlers particuliers 

deviennent vite à la fois signe de reconnaissance et cryptolalies, qui permettent de n’être 

compris que des initiés. Ce qui, utile dans les périodes de persécution, peut avoir d’autres 

usages, notamment commerciaux ou familiers (devant les enfants, les domestiques …). Lorsque 

les Juifs, souvent réduits à l’endogamie, étaient cantonnés dans des quartiers spéciaux, ils 

pouvaient chercher à tirer avantage de leur cohésion obligatoire et notamment de leur parler 

spécifique.  

Ainsi, plusieurs groupes peuvent être discernés dans le midi de la France. L’ouest a 

accueilli, autour de Bordeaux et Bayonne, les juifs expulsés d’Espagne et du Portugal par 

l’Inquisition à la fin du Moyen Âge et considérés comme ‘nouveaux chrétiens’, génériquement 

considérés comme portugais. Ils ont le plus souvent conservé leurs rites, avec très peu d’hébreu, 

qu’ils connaissent mal, et beaucoup de tournures et de mots hispaniques, l’espagnol liturgique 

étant devenu leur seconde langue sainte. Jusqu’au XVIIIe siècle, leur langue est donc 

hispanotropique sur une base de langue d’oc, leur hiérolecte espagnol ou hébreu étant considéré 

comme leur langue propre, réservoir d’emprunts potentiels pour leur sentiment identitaire ou 

leurs besoins cryptolaliques. La grande bascule est le passage au français au lieu de la langue 

d’oc. 



15 
 

En Provence, c’est surtout l’ancien Comtat Venaissin, où les Juifs étaient protégés par le 

pape, qui a conservé les traces d’un parler formé à la fin du Moyen Age et utilisé alors selon les 

canaux commerciaux en Italie du Nord et dans la France du Nord, où il ne laisse que des traces, 

et en Provence où il perdure et évolue en parallèle du vernaculaire provençal (beaucoup de 

termes ont été relevés par Frédéric Mistral dans son Félibrige). Les Juifs s’étant spécialisés 

dans le commerce, dont celui des chevaux, leur parler spécial leur servait pour s’entendre à 

l’insu des clients non initiés. Mais petit à petit, par contact, cette langue fut comprise d’autres 

commerçants ou maquignons. Les femmes la comprenaient sans tellement la parler, puisqu’elle 

servait surtout dans les activités masculines. Les tendances à la dérision ou à l’insulte, avec 

l’avantage d’être peu compris sauf des siens, y sont fortes. L’érosion naturelle du vocabulaire 

dans le temps n’y est pas compensée par le retour à l’hébreu du culte, la pratique religieuse 

semblant faible en Provence. Cette langue survit, après la disparition des activités 

commerciales, par jeu, par connivence, comme langue codée permettant la protection du groupe 

face à un danger éventuel, pendant la guerre par exemple. Elle a désormais tendance à apparaître 

comme patrimoine et code d’initié à usage familial, beaucoup des locuteurs étant apparentés et 

reliés ainsi par des souvenirs collectifs. 

Enfin, à Nice où il existait un ghetto en dehors des périodes de domination française, les 

Juifs, qui étaient de rite portugais, parlaient la langue de Nice avec comme langues hautes le 

français (parlé ici plus tard qu’ailleurs) et l’italien. C’est un carrefour des judaïsmes portugais, 

comtadin et italien, qui se délite avec l’annexion à la France et l’assimilation. Les traces en sont 

donc plus rares que dans les autres groupes, mais elles ont été négligées par les études sur le 

judéo-italien. 

Ces trois groupes, celui de Nice étant ignoré jusqu’ici, illustrent la vie et la mort de 

langues en état de diglossie, actuellement en voie de disparition, par la dislocation des 

communautés locutrices et la disparition des besoins auxquels elles répondaient, de même que 

disparaissent les argots de métiers anciens avec ces métiers. 

 

La situation résumée ci-dessus n’a pu être décrite que par une méthode de recherche 

scrupuleuse et scrupuleusement documentée et analysée, par les moyens linguistiques les plus 

récents. D’une part la recherche des traces écrites, déjà documentée par les érudits du XVIIe 

siècle ou encore manuscrites, d’autre part la collecte de témoignages de survivances selon les 

méthodes des archives orales. Ayant déjà publié en 2018 ses recherches sur les parlers gascons, 

Peter Nahon les a complétées par des enquêtes orales encore plus complètes, et étendues aux 

zones provençales et niçoises. Il a ainsi recueilli les témoignages de locuteurs âgés, dont il voit 

diminuer le nombre entre le début de ses recherches et leur publication : il n’était que temps de 

prendre en compte ces parlers sénescents, en voie de disparition non pour des raisons religieuses 

ou ethniques, mais à cause des transformations sociales qui affaiblissent les liens et les milieux 

favorables à leur maintien, ainsi la disparition du petit commerce où les Juifs de Provence 

s’étaient spécialisés.  

P. Nahon fait du résultat de ses recherches, présenté sous forme de base de données 

lexicographique, par zone géographique, une analyse linguistique très poussée, accompagnée 

d’une mise en place historique prudente et fine. Les documents écrits sont rarissimes, et biaisés 

par l’adaptation aux conventions d’écriture du moment, qu’il faut tenter de maîtriser pour 

comprendre les transcriptions et ce qu’elles révèlent ou masquent de l’évolution phonétique. Ils 

peuvent être produits par les locuteurs eux-mêmes (sermons, textes pieux), par des auteurs, juifs 

ou non, qui imitent le parler juif par jeu et volonté de judaïser, ou par dérision. Ces sources et 

leur fidélité doivent être soumises à une analyse rigoureuse, notamment pour expulser les mots-

fantômes nés d’une incompréhension des premiers rassembleurs de ces faits linguistiques (et 

parfois réactivés dans l’usage d’après leur description). 



16 
 

Les traces orales sont repérables seulement chez quelques dizaines de témoins. Les 

locuteurs actuels n’utilisent ces termes qu’entre eux, comme marque identitaire et pour jouir 

d’une connivence, et les oublient quand les liens sociaux qui les rattachent à d’autres locuteurs 

se relâchent, généralement du fait de l’âge ; ils doivent alors faire un effort pour les retrouver. 

Dans leurs souvenirs revivent des tranches de vie, sur le plan historique (comme l’utilisation 

cryptique dans les échanges avec les déportés de la seconde guerre mondiale) mais aussi la 

conscience identitaire fondée sur le langage ; il survit comme patrimoine immatériel dans le 

cadre familial pour les plus jeunes des locuteurs, qui y sont sentimentalement attachés, en 

réaction à l’uniformisation culturelle actuelle.   

L’analyse linguistique montre l’adaptation se fait selon la morphologie régulière et le 

système flexionnel de la langue d’accueil, ainsi les verbes de radical hébreu sont toujours 

adaptés selon la première conjugaison du français. Les suffixes utilisés sont français. Les forces 

créatrices de la langue d’accueil sont efficacement mises à contribution par les locuteurs actuels. 

On notera au passage le nombre de lois phonétiques romanes qui se retrouvent dans ces 

parlers judéo-romans : le bétacisme en Gascogne, comme en gascon ; l’aspiration hébreue 

disparue qui continue à empêcher l’élision même chez les locuteurs contemporains (comme en 

français le-haricot). 

 

Outre l’intérêt purement linguistique et historique, tant pour les parlers romans que pour 

les spécialistes des ‘judéolangues’ (ces judéolinguistes, p. 403-405, sont invités à se reporter à 

la linguistique générale pour ne pas supposer un substrat commun datant de l’époque où 

l’hébreu était parlé), la comparaison avec l’autre hiérolecte utilisé dans le même espace, le latin, 

sera extrêmement fructueux. Le latin était aussi une langue haute, socialement excusive, et 

néanmoins en évolution parallèle à celle des vernaculaires. Il y a certes des différences : tous 

les garçons d’obédience israélite sont censés pouvoir déchiffrer les caractères hébreux à 

l’occasion de leur bar-mitswa, ce qui n’est pas demandé au commun des fidèles en latin. En 

revanche le latin a plus d’usages sociaux que l’hébreu, utilisé seulement pour la liturgie, et 

continue à être parlé plus largement. On voit cependant à l’œuvre les mêmes procédés 

d’assimilation lexicale, les mêmes jeux avec la mémoire répétitive de la liturgie. Les 

interactions linguistiques sont de même type, avant que la Renaissance ne change la donne avec 

l’apport massif de vocabulaire savant injecté dans les langues vernaculaires désormais écrites.  

La lecture de ce livre sera en tout cas tonique et riche en découvertes pour tous les 

linguistes, avec la démonstration exemplaire de ce que peut obtenir une méthode rigoureuse et 

précise. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

Hommage de Mme Sylvie Lefèvre, correspondant français de l’Académie 

 

Sylvie Lefèvre, La Magie du codex. 

Corps, folio, page, pli, cœur, Paris, Les Belles 

Lettres, 2023, 292 p., 7 ill. N&B, 145 ill. 

couleurs, Index.  

Ni beau livre, ni grand livre, La Magie du 

codex assume sa modestie et une ambition : faire 

sentir comment la matérialité de la forme pliée 

nous invite à la manipuler, comment le lecteur 

est invité à interagir avec ce corps physique par 

toute une série de gestes, ouvrir et fermer, 

feuilleter, corner les pages, se servir de ses 

doigts comme marque-page, laisser des 

souvenirs et des empreintes dans le volume, s’y 

plonger, voire s’y enfermer.  

L’articulation centrale qu’y est le pli 

permet de créer du mouvement en tournant la 

page ou le feuillet, ce dont témoignent des livres 

un peu spéciaux comme le livre à système, le 

pop-up, le flip book ; elle mime un déplacement 

au gré de la segmentation de chapitres qui peut 

correspondre aux étapes d’un voyage ; elle 

permet encore de s’embrasser entre deux pages, lorsque des figures reposent face contre face 

dans le livre refermé. Grand ouvert, le livre peut se faire oiseau, enfin. Il n’y a donc là aucune 

thèse, mais une approche presque phénoménologique du codex.  Ou, pour user de termes moins 

savants, tout comme il existait autrefois des livres de « physique amusante », on pourrait ici 

parler d’un ouvrage de « codicologie amusante ». Et, je cite un premier lecteur, « non en ce 

qu'elle manquerait de sérieux mais parce qu'elle ajoute à la rigueur de la connaissance la 

dimension sensible de l'émerveillement ».  

Même s’il y est assez souvent question d’histoire du livre, cet essai ne veut ni ne peut 

remplacer tant d’écrits sur ce sujet. Il se situe ailleurs et procède suivant un plan qui mène de 

l’ouverture du livre vers son centre, de la couverture jusqu’en son cœur, le pli. Au fil des 

exemples illustrés par l’image et la citation, une libre promenade se déroule dans des livres et 

des œuvres de toute sorte : manuscrits ou imprimés, précieux ou simples, pour adultes comme 

pour enfants, du Moyen Âge à nos jours. Le choix des livres comme des textes : de Jean 

Froissart et Christine de Pizan à Charles Nodier et Georges Pérec, de Walter Benjamin et Victor 

Hugo à Lewis Carroll, de Martin Le Franc à Harold Foster, André Franquin ou Thisou Dartois, 

etc., s’il est éclectique, répond à la seule volonté de donner à penser l’entretien et l’expérience 

du lecteur avec le codex.  


