
ACADÉMIE DES INSCRIPTIONS ET BELLES-LETTRES 
HOMMAGES DÉPOSÉS LORS DE LA SÉANCE DU VENDREDI 1ER MARS 2024 

 

Hommage de M. Jean-Pierre MAHÉ 

 

M. Jean-Pierre MAHÉ, Conversion du Kartli, édition 
critique en langue géorgienne, et traduction française 
commentée, (Louvain, Peeters,  2022-2024). 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie 
l’édition critique en langue géorgienne, et la traduction 
française commentée de la Conversion du Kartli, 2 volumes1. 
Le décalage, entre la date de 2022 — figurant sur la couverture 
et correspondant au dépôt des épreuves corrigées — et la sortie 
toute récente de l’ouvrage (fin janvier 2024) est dû à la 
confection, par le directeur de la collection, d’un index 
géorgien lemmatisé (CSCO 706, p. 123-195), première 
réalisation de ce type en cette langue morphologiquement très 
complexe.  

Composée en trois phases successives2 (vers 484, 635 
et 823), la Conversion du Kartli est la chronique géorgienne la 
plus ancienne, relatant la christianisation officielle de l’Ibérie 
caucasienne (actuelle Géorgie orientale), vers 332, au temps du 
roi Mirian et de sainte Nino. Jusqu’à l’identification, en 1990, 

par notre regretté correspondant Zaza Aleksidzé, de deux manuscrits sinaïtiques géorgiens, retrouvés dans un 
tombeau de livres saints, à la suite d’un  incendie survenu en 1975 sur la muraille de Justinien, au monastère 
de Sainte-Catherine, on disposait de deux rédactions très différentes de la Conversion du Kartli : l’une dans le 
manuscrit A, du Xe siècle, découvert en 1888, et l’autre, dans manuscrit B des XIVe – XVe siècles, connu 
depuis 1903.   

Les manuscrits sinaïtiques C et D, du Xe siècle, mais antérieurs à A, permettent aujourd’hui de trancher 
entre les deux variantes. Initialement Zaza Aleksidzé et moi avions convenu qu’il établirait le texte géorgien 
et que je le traduirais en français. Malheureusement la maladie et le décès de mon savant ami m’ont conduit à 
reconstruire moi-même un texte synthétique en me fondant sur les collations et la synopse qu’il m’avait 
communiquées.  

L’originalité majeure de cette chronique de christianisation est de ne rien dissimuler du rôle décisif des 
juifs convertis dans la fondation de la chrétienté géorgienne. Le fait est suffisamment rare pour mériter d’être 
souligné. À la différence de ce qu’on observe dans les métropoles méditerranéennes (Carthage, Alexandrie, 
Antioche, Édesse etc.), dont la mémoire juive a été systématiquement effacée après la conversion de 
Constantin et l’instauration d’une Église impériale, les Géorgiens n’ont cessé d’enrichir les sobres données 
des récits les plus anciens sur la synagogue de Mcxeta, résidence du premier roi chrétien.  

La singularité de cette évolution tient à l’oralité des sources. L’écrit s’efface de la mémoire dès que 
son support matériel est détruit. Au contraire, l’oral nourrit d’abord des résumés mnémotechniques, qui 
indiquent la trame du récit en laissant au narrateur le soin de raviver les détails. Peu à peu, avec le temps, les 



souvenirs s’estompent et l’imagination travaille. Échappant à l’oubli, chacun des épisodes de la légende se 
fixe en vignettes définitives.  

Pour quelle raison la pieuse juive Sidonie, fille du rabbin Abiatar, devint-elle la première disciple de 
Nino — la « captive » chrétienne —, entrainant à sa suite ses compagnes et son propre père ? On peut évoquer 
divers motifs naturels et obvies : l’ascèse impressionnante de la sainte, sa maitrise de l’araméen, langue de la 
communauté juive, la profondeur biblique de  sa parole, les guérisons qu’elle opère …Mais rien de cela ne 
serait décisif s’il n’y avait un ressort secret de la conversion, un dessein caché de la Providence, qui se 
découvre au fil des événements, et devant quoi s’inclinent non seulement la piété des juifs, fidèles au Dieu de 
leurs pères, mais aussi le cœur endurci des païens, aveuglés par l’idolâtrie ancestrale ou par le fanatisme 
zoroastrien, importé de Perse.  

Le support matériel de cette volonté divine réside dans deux saintes reliques — que nul n’a jamais 
vues depuis des siècles — mais dont la présence agissante à Mcxeta ne fait aucun doute : la pelisse du prophète 
Élie et la sainte tunique du Christ. Comment ces trésors inestimables ont-ils quitté Jérusalem et la Terre Sainte 
pour se retrouver au pied du Grand Caucase, dans l’obscurité boréale, à l’extrémité septentrionale du monde 
habité ? Le récit objectif de la conversion du roi Mirian et du baptême de sa nation se double ainsi d’un substrat 
mystérieux, qui transcende le temps et l’espace et ne se dévoile qu’aux seuls initiés.  

Au moment où Nino arrive en Géorgie, les juifs, déjà présents depuis cinq cents ans, ont eu la douleur 
d’apprendre la destruction du Temple et le bannissement de leurs coreligionnaires hors de la ville sainte. 
Depuis trois siècles, ils s’interrogent douloureusement sur la raison providentielle de ces infortunes. Et 
pourtant, leur fidélité au Dieu de leurs pères opère encore des miracles.  

Ce n’est pas en vain que la fille du rabbin de Mcxeta se nomme Sidonie, en mémoire de la veuve de 
Sidon, qui reçut Élie, ancêtre de sa famille. Elle sait, par ses ascendants qu’au pied de l’un des arbres du palais 
royal git la pelisse du prophète, « peau de mouton ou simple toison de chèvre », dont les hommes de Dieu, 
moqués, persécutés, torturés ou tués par les idolâtres, se revêtirent, « eux dont le monde n’était pas digne » 
(He 11, 38), pour échapper à la cruauté des humains. Ainsi les juifs de Mcxeta, égarés parmi les nations, surent 
garder leur foi pendant cinq cents ans.  

Mieux encore, au temps d’Hérode l’Impie, Élioz, autre ancêtre de la famille de Sidonie, assista au 
baptême de Jésus et fut témoin des prodiges de fin des temps qui se manifestèrent alors. Convoqué trois ans 
plus tard au procès organisé par Hérode et Caïphe, il fut averti par sa mère prophétesse que le prévenu était 
innocent. Il accompagna le condamné sur le Calvaire et, gagnant aux dés la « Tunique sans couture », il la 
rapporta en Géorgie. Aujourd’hui, elle est enfouie dans la tombe de sa sœur, qui mourut d’émotion en 
apprenant la mort du Juste et en serrant contre elle ce saint vêtement « tissé d’en haut ».   

En somme, la conversion de la Géorgie opérée par sainte Nino n’est pas seulement le fruit des mérites 
de la pieuse femme, mais le résultat d’un coup de dés, provoqué trois cents ans plus tôt par la Providence au 
pied de la Croix.  

Ces fictions romanesques coexistent dans la chronique géorgienne avec des indications réalistes et 
vérifiables sur la communauté juive du royaume de Kartli au IVe siècle. Elles ne dissimulent rien des scissions 
et des conflits qui survinrent quand le rabbin Abiatar et une partie de ses coreligionnaires reçurent le baptême. 
Indignés, la majorité des juifs, qui conservèrent leur foi ancestrale, quittèrent la ville, abandonnant le cimetière 
et la synagogue, à quoi ils étaient attachés depuis cinq siècles. Mais, sur ordre du roi Mirian, ces lieux de 
mémoire furent pieusement entretenus, « car c’était là qu’avant l’avènement de la grâce nouvelle, le nom de 
l’Éternel était proclamé ».  

La Conversion du Kartli nous préserve donc, à l’extrême fin de l’Antiquité, le tableau d’une chrétienté 
qui revendique fièrement ses racines juives. » 



 

Hommage de M. Jean GUILAINE 

  

MM. Jean Guilaine et Didier Miallier (dirs), Glozel. 
Résultats des recherches effectuées entre 1983 et 
1990 à la demande du ministère de la Culture 
(Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise 
Pascal, Coll. Terra Mater 4, 2023). 

  

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 
l’Académie au nom de Didier Miallier et de moi-même 
l’ouvrage « Glozel. Résultats des recherches effectuées 
entre 1983 et 1990 à la demande du ministère de la 
Culture ». De fait je n’aurais pas cru opportun 
d’évoquer ici même un site aussi contesté si celui-ci 
n’avait laissé naguère bien des traces dans les Comptes 
rendus de notre Académie. Il m’a donc semblé utile, à 
travers cet hommage, de livrer un témoignage sur des 
travaux le concernant, remontant à présent à quelques 
décennies mais qui viennent tout juste d’être publiés.  

Résumons d’abord les faits dont les premières 
manifestations datent déjà d’un siècle. Le 1er mars 

1924, deux cultivateurs, Claude et Emile Fradin, labourant un champ de leur domaine de Glozel (Ferrières-
sur-Sichon, Allier), mettent au jour une fosse ovale parementée comportant des briques cuites et diverses 
scories, probablement les vestiges d’un atelier de verrier médiéval ou moderne. Un médecin de Vichy, Antonin 
Morlet, ayant négocié avec les Fradin la poursuite des fouilles sur leur terrain, celles-ci allaient livrer une 
profusion d’objets hétéroclites : harpons et plaquettes d’os, galets gravés, vases anthropomorphes, idoles 
bisexuées en terre cuite, figurines, tablettes d’argile portant des signes s’apparentant à une écriture inconnue. 
De tels matériaux, outre leur typologie étonnante, combinaient curieusement des caractères de périodes 
largement séparées dans le temps. Une publicité démesurée conférée à ces découvertes allait donner lieu à des 
controverses obstinées entre quelques-unes des « élites » scientifiques du moment. Une commission 
internationale constituée en 1927 pour statuer sur l’intérêt de ces trouvailles estima qu’il s’agissait de faux. 
Les recherches continuant pour autant et le nombre d’objets étranges ne cessant d’augmenter, les débats 
s’envenimèrent, les experts sollicités changeant parfois d’avis. Parmi les détracteurs figuraient surtout des 
préhistoriens : A. de Mortillet, H. Bégouen, A.Vayson de Pradenne tandis que D. Peyrony, L. Capitan, H. 
Breuil, un temps favorable, prirent bientôt leur distance. Les partisans de l’authenticité n’étaient pas des 
archéologues mais des spécialistes de disciplines variées : géologie (Ch. Depéret), ethnographie (A.Van 
Gennep), épigraphie latine (E.Espérandieu), études celtes (J. Loth). Deux noms se détachent plus 
particulièrement dans ces polémiques. D’abord celui de Salomon Reinach, conservateur en chef du musée des 
Antiquités Nationales, « occidentaliste » convaincu et auteur en 1893 d’un ouvrage, « Le mirage oriental », 
dans lequel il contestait les influences orientales  dans la construction culturelle de la première 
Europe.  Sceptique au début, il ne cessera ensuite de défendre, parfois avec  véhémence, l’authenticité de 
Glozel auquel il consacrera, outre diverses communications, trois ouvrages (Glozel : la découverte, la 
controverse, les enseignements, 1928 ; « Ephémérides de Glozel », 1928, 1930). Son principal contradicteur 
fut René Dussaud, professeur à l’Ecole du Louvre, spécialiste de l’écriture phénicienne dont on avait 



rapproché les caractères des tablettes de Glozel et qui soutenait qu’il ne s’agissait que de faux grossiers. Il 
évoquera cette controverse l’opposant à S. Reinach dans un opuscule paru en 1928 (« Glozel à l’Institut »). Il 
taxera l’affaire Glozel de « déplorable aventure » affirmant qu’elle ne se serait pas produite si « la France eut 
possédé un Service des Antiquités ». Ce besoin réel aboutira, plusieurs années après, à la promulgation de la 
loi Carcopino du 27 septembre 1941.  

Après quelques péripéties judiciaires, le tumulte se calma dans le courant des années trente et un certain 
discrédit sembla entourer la découverte. Le « mystère » de l’écriture glozélienne demeurant toutefois, quelques 
physiciens reprirent la question dans le courant des années soixante-dix et se proposèrent de dater les curieuses 
tablettes écrites par la méthode, alors embryonnaire, de la thermoluminescence. Ces analyses ne firent que 
compliquer le problème. Si la période néolithique, soutenue par A.Morlet, semblait exclue, l’éventail des 
résultats s’étalait sur une large tranche chronologique allant de l’Âge du fer jusqu’au XXe siècle ! L’obtention 
dans ce lot de datations protohistoriques eut pour effet de convaincre une nouvelle génération de « pro-
glozéliens » d’une certaine ancienneté des vestiges et de réclamer une réouverture des fouilles malgré les 
réticences de l’administration, peu encline à relancer un dossier aussi toxique. Les pressions jouant, le 
ministère de la Culture se résolut à faire effectuer des sondages afin de vérifier s’il existait sur le site des 
niveaux archéologiques encore en place et susceptibles de donner lieu à de nouvelles recherches.  

Je fus alors chargé par la Sous-Direction de l’Archéologie de prendre la direction scientifique de cette 
mission. Les opérations de terrain se déroulèrent en décembre 1983. Cinq sondages furent ouverts par Jean-
Pierre Daugas et Pierre Pètrequin, alors agents des Directions d’Antiquités. Ces interventions ne révélèrent la 
présence d’aucune strate archéologique. Elles ne mirent au jour que de rares vestiges erratiques dont 
deux  fragments éloignés d’une même lampe et qui portait des traces d’une colle les ayant autrefois raccordés, 
indices d’un ré-enfouissement ultérieur…La mission avait tenu à s’entourer de naturalistes (sédimentologue, 
palynologue, micromorphologue, spécialistes de radioactivité) tandis que, dans le prolongement des travaux 
de terrain, il avait été décidé que de nouvelles analyses porteraient sur des pièces issues des premières 
recherches. Didier Miallier, professeur à l’Université de Clermont, fut chargé d’établir le programme de ces 
interventions dans divers domaines : thermoluminescence, autorégénération des zircons, archéomagnétisme, 
radiocarbone. Vers 1990 les résultats du terrain et des laboratoires parvinrent ainsi au Ministère où ils furent 
archivés. Seul un court article collectif publié en 1995 dans la Revue Archéologique du Centre rendit compte 
de l’ensemble des résultats dès lors classés.  

Ces   derniers temps, les éditions de l’Université de Clermont émirent le projet de publier in extenso 
le dossier Glozel demeuré archivé. La Sous-direction de l’Archéologie ayant émis un avis favorable à sa « dé-
classification », il en a résulté le présent ouvrage publié dans la collection « Terra Mater ». Ce volume est donc 
essentiellement la publication de documents d’archives rédigés entre 1983 et 1995. Il comporte néanmoins, 
en annexe et en totale déconnexion avec le corps du livre, les points de vue de quelques archéologues 
contemporains sur le gisement de Glozel.  

L’ouvrage s’ouvre sur deux chapitres introductifs reprenant l’historique des recherches (J-P. Daugas) 
et le premier bilan des datations par thermoluminescence antérieures à 1983 (H. McKerrell et V. Mejdahl) et 
dont l’ample dispersion soulignait l’incohérence. Il comporte ensuite une description des sondages 
effectués (J.-P. Daugas et P. Pètrequin) : ceux-ci ont conclu dans les secteurs vierges à l’absence totale d’une 
couche archéologique en place tandis que d’autres aires ne présentaient que des sédiments remaniés par les 
interventions antérieures. Une étude sédimentologique débouche sur l’incompatibilité entre les dépôts 
géologiques et la nature des vestiges mis au jour (acidité et conservation des os, températures de cuisson des 
argiles, etc.) (B. Kervazo). Une contribution palynologique sur les sédiments des sondages révèle un contexte 
post-néolithique, d’âge historique (M.-F. Diot). Viennent ensuite plusieurs analyses physico-chimiques portant 
sur des matériaux anciennement exhumés et réalisés au sein de laboratoires différents : Oxford (M. Aitken, J. 
Henderson, R.-A. Housley, B.W. Smith, N.A. Spooner, D. Stoneham), Roskilde, Danemark (V. Mejdahl), 



Clermont-Ferrand (J.Faïn, D.Miallier, S.Sanzelle). Rappelons à cet effet que les résultats concernent 
évidemment les matières dont sont tirés les objets et non leur façonnage ultérieur. Globalement les données 
fournies par ces opérations débouchent sur plusieurs groupes chronologiques, en dépit d’incertitudes 
concernant la thermoluminescence, imputables aux anomalies radioactives propres aux lieux de prélèvement. 
Les datations obtenues se concentrent sur le Moyen-Âge (en association avec une activité verrière bien 
attestée) et sur des âges modernes. De ce fait l’idée d’une « civilisation glozélienne » courant sur de longs 
siècles ne peut être retenue tandis que l’hypothèse la plus plausible reste donc celle de manipulations 
« récentes ». Celles-ci sont postérieures à la reconnaissance de l’art mobilier préhistorique (imité sur certains 
os et galets) et, sans doute, à la mise en évidence   de l’écriture phénicienne dont la contrefaçon a concerné 
certains des caractères inscrits sur les fameuses tablettes, ces dernières ne portant qu’une accumulation de 
signes maladroitement empruntés à diverses écritures anciennes.  

En annexe, sept archéologues, tous relevant de générations postérieures à celles impliquées dans les 
premières controverses, livrent leurs impressions sur le site et ses vestiges (R. Angevin, C. Breniquet, A. 
Gallay, P. Pètrequin, J.-P. Adam, J.-P. Demoule et moi-même). Leur conclusion est unanime : les documents 
sont apocryphes. On peut alors se demander comment une « découverte » de cette nature a pu en son temps 
donner lieu à des polémiques exacerbées ayant opposé quelques brillants esprits tombés dans un piège. Il est 
vrai aussi qu’autour de Glozel a fleuri toute une littérature ayant contribué à aviver fantasmes et passions. De 
tels écrits avaient souvent une connotation ésotérique, leurs auteurs prétendant avoir déchiffré l’« écriture » 
du site. D’autres thèses présentaient des engagements plus idéologiques telle la primauté intellectuelle de 
l’Europe dans l’émergence de l’alphabet. Le présent ouvrage a aussi pour ambition d’assainir une question 
démesurément amplifiée et par trop dévoyée. »  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Hommage de M. Philippe HOFFMANN 

  

M. Jean-François Pradeau, édition critique, avec traduction 
française, introduction et notes de Porphyre. Lettre à Marcella 
(Leyde-Boston, Brill, Philosophia Antiqua, 169, 2023). 

 
« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, 

de la part de son auteur, l’ouvrage de Jean-François Pradeau, 
Professeur de philosophie ancienne à l’Université de Lyon-Jean 
Moulin :   

Porphyre. Lettre à Marcella. Édition critique, traduction 
française, introduction et notes par JFP, publié dans la collection 
« Philosophia Antiqua » (volume 169), chez Brill, Leyde-Boston, 
2023, 148 pages.   

Dans l’œuvre foisonnante de Porphyre (234-ca 305), 
disciple et éditeur de Plotin, la Lettre à Marcella a été définie 
comme « le testament spirituel du paganisme » par le P. 
Festugière, auteur d’une traduction publiée en 1944 dans son 

ouvrage Trois dévots païens (réédité en 1998, Paris, Arfuyen). Il s’agit d’une lettre de consolation qui devient 
vite un protreptique à la philosophie adressé par Porphyre à Marcella, épousée tardivement, veuve d’un 
philosophe ami de Porphyre – dont le nom est inconnu – et mère d’une nombreuse famille. La Lettre a été 
plusieurs fois éditée, traduite et commentée, notamment par Édouard des Places dans la Collection des 
Universités de France en compagnie de la Vie de Pythagore (Paris 1982 : l’introduction des p. 89-102, 
notamment, est toujours instructive), et par Walter Pötscher (Porphyrios. Πρὸς Μαρκέλλαν, dans la collection 
« Philosophia Antiqua », vol. 15, Leyde, Brill, 1969, pp. 142) ; Pötscher l’a savamment commentée et a mis 
en évidence le premier son contenu philosophique et son argumentation. Ce petit texte non technique, d’une 
réelle importance pour la connaissance de la philosophie tardo-antique et de ce que l’on peut appeler le 
« néoplatonisme vécu », est une véritable pépite, un texte militant qui illustre un dernier éclat du rationalisme 
grec au tournant des IIIe et IVe siècles : le grand mérite du travail de J.-F. Pradeau est de mettre en valeur cette 
dimension essentielle. La Lettre est ici à nouveau éditée et traduite en français – la traduction reprenant celle 
qui a été publiée parallèlement par l’auteur dans la collection Garnier-Flammarion en 2023. Le texte, assez 
bref (p. 44-75, avec la traduction), est soigneusement commenté à l’aide d’une introduction substantielle (p. 
1-39) et d’un appareil de notes claires et informées (p. 76-118) suivi d’une annexe (p. 119-128), d’une 
bibliographie (p. 129-139) et de précieux index (p. 140-148) qui permettent en particulier de circuler dans les 
nombreuses références aux ouvrages de Plotin et de Porphyre.  

La Lettre a été vite oubliée, dès l’Antiquité, et ne fut redécouverte qu’au XIXe siècle. Elle est conservée 
– s’achevant sur une dernière phrase mutilée – dans un manuscrit miscellaneus du milieu du XVe siècle et a 
été repérée par Angelo Mai, alors bibliothécaire à l’Ambrosienne. L’édition est ainsi basée sur  l’Ambrosianus 
Q 13 sup. (gr. 667), f. 215r-222v, dont un spécimen d’écriture est donné dans l’édition de W. Pötscher : le 
copiste de ces folios, enregistré dans la base Πίνακες, est Georgios Dishypatos Galèsiôtès (Γεώργιος 
Δισύπατος Γαλησιώτης actif au XVe siècle) d’après l’identification donnée par C. Mazzuchi, « Un inedito 
opuscolo greco autografo di Ciriaco d’Ancona sulle antiche magistrature romane », Italia Medioevale e 
Umanistica, 55, 2014, p. 291-302, spéc. p. 292 et 294. Selon Mazzuchi le manuscrit est dû à douze copistes 
différents et a probablement été écrit dans le cercle de Bessarion à partir de matériaux provenant de Mistra. Il 



est intéressant pour la tradition du texte d’ajouter que Jacques-Hubert Sautel, de la Section grecque de l’IRHT, 
a repéré un autre témoin – ces deux manuscrits comportant par ailleurs l’Épitomé des Antiquités romaines de 
Denys d’Halicarnasse. Il s’agit de l’Ambrosianus A 80 sup. (gr. 17), dans lequel Dieter Harlfinger (Die 
Textgeschichte der pseudo-aristotelischen Schrift 'Peri atomon grammon', Amsterdam 1971, p. 418) avait 
reconnu la main de l’Anonymus 10 [identifié depuis à Dionysios Sinates – attesté dans le dernier quart du XVe 

siècle – par C. Giacomelli et D. Speranzi, « Dispersi e ritrovati. Gli “Oracoli caldaici”, Marsilio Ficino e 
Gregorio (iero)monaco », Scripta, 12, 2019, p. 113-142, p. 123] : ce manuscrit A 80 sup., qui n’est pas connu 
des derniers éditeurs (Pötscher, des Places, Pradeau), présente quelques extraits au f. 353r (« excerpta quinque 
cum lacunis », selon la base Πίνακες qui donne les références à l’édition des Places : 6,12 ; 7,12-20 ; 8,9-11 ; 
9,5-9 ; 11,9-12,8) ; d’après le filigrane du papier, la copie est attribuable à la fin des années 1470. Sur ces deux 
manuscrits de l’Ambrosienne (ainsi que sur la fortune de la Lettre à partir des éditions d’Angelo Mai), on lira 
l’étude approfondie de Carla Castelli, « Porfirio in Ambrosiana. Due note sulla Lettera a Marcella », dans M. 
Prada-G. Sergio (dir.), Italiani di Milano. Studi in onore di Silvia Morgana (Consonanze 8), Milan, Ledizioni, 
2017, p. 47-57 (p. 51 n. 37 pour les références des fragments de l’Ambrosianus A 80 sup., et n. 39 sur 
l’identification du copiste). Les extraits de l’Ambrosianus A 80 sup. n’apportent rien à l’édition du texte, qui 
au ch.12, ligne 4, doit bien être corrigé en εὐκτέον contre les leçons fautives des deux manuscrits, qu’il n’est 
pas possible de situer stemmatiquement l’un par rapport à l’autre (εὐεκταῖον Ambr. Q 13 sup., εὐκταίον Ambr. 
A 80 sup.). C. Castelli suggère que le contenu de la Lettre doit être mis en relation avec « l’interesse 
dell’ambiente di Giorgio Gemisto Pletone per la conservazione della tradizione filosofico-sapienziale antica » 
(p. 53), et c’est alors au milieu néoplatonicien de Pléthon, que l’on devrait la conservation de ce texte de 
Porphyre : or les matériaux rassemblés dans l’Ambrosianus Q 13 sup. semblent provenir eux aussi du milieu 
de Mistra (selon Mazzuchi), et les deux Ambrosiani, fait intéressant, contiennent l’un et l’autre le commentaire 
long de Pléthon aux Oracles Chaldaïques. Voir à ce sujet Brigitte Tambrun-Krasker, éd. Μαγικὰ λόγια τῶν 
ἀπὸ Ζωροάστρου μάγων. Γεωργίου Γεμιστοῦ Πλήθωνος ἐξήγησις εἰς τὰ αὐτὰ λόγια. Oracles 
chaldaïques. Recension de Georges Gémiste Pléthon, Athènes-Paris-Bruxelles 1995, p. XXXIX-XL et aussi p. 
XLI-XLII où il est indiqué que le Q 13 sup. lui-même est pour ce texte une copie du Laurentianus 80, 24. Or 
selon les indications de la base Πίνακες ce Laurentianus, qui a appartenu à Francesco Filefo, contient plusieurs 
œuvres de Pléthon,  et l’on a reconnu dans une section (f. 1-90v) la main de Jean Eugénikos frère de Marc 
d’Éphèse et proche de Pléthon. Brigitte Tambrun-Krasker, que je remercie, me fait remarquer, per litteras, que 
l’on peut « penser que des copies des Oracles et du Commentaire de Pléthon ont été faites à Florence à l'époque 
du concile [le Concile d’Union, 1438-1439] car le sujet (Platon disciple des mages) intéressait Cosme de 
Médicis ». La question des relations entre ces manuscrits demanderait nombre de vérifications et une étude 
plus approfondie, mais l’hypothèse selon laquelle la Lettre à Marcella nous a été conservée par le cercle 
néoplatonicien de Pléthon mérite considération.  

J.-F. Pradeau a travaillé à partir des éditions données par Angelo Mai (1ère édition Milan 1816 et Rome 
1831 [Mai3]), August Nauck (l’éditeur des fragments des Tragiques grecs, à qui l’on doit deux éditions de la 
Lettre, chez Teubner 1860 et 1886 [= Nauck2 ]) et Walter Pötscher (1969). La collation du manuscrit par 
Gottfried Kinkel, publiée par Richard Volkmann, « Observationes Miscellae. II », dans Städtisches 
Evangelisches Gymnasium zu Jauer 8 (1873), p. 1-21 (p. 7-11) est aussi prise en compte. L’édition, comme il 
est naturel dans le cas d’un texte conservé dans un seul manuscrit, cite, discute, adopte, refuse nombre de 
choix et de conjectures proposés par ses prédécesseurs, donnant ainsi une vue complète de la tradition 
éditoriale et préférant la fidélité au manuscrit – jusque dans la ponctuation lorsque cela fait sens – aux 
conjectures et corrections auxquelles était encline la deuxième édition de Nauck (Nauck2) donnée en 1886, et 
suivie le plus souvent par des Places de préférence à l’édition Pötscher. Un double apparat permet de repérer 
les sentences citées ou adaptées par Porphyre, ainsi que 17 « fragments » d’Épicure (voir infra). La liste des 
sigles et abréviations (p. 42-43) et la bibliographie finale (p. 129-131) offrent un panorama complet des 
éditions depuis celle d’Angelo Mai en 1816 (on se reportera aussi, sur les éditions, les traductions et les 
recherches menées sur le matériel gnomique à l’Introduction de des Places et à l’article de Carla Castelli qui 



rappelle p. 50 les travaux de Thomas Taylor [1820] et de Johann Gildemeister [Hermes, 4, 1870, p. 81-98]). 
J.-F. Pradeau donne également un état des traductions en langues modernes (notamment en français et en 
italien), qui montrent l’intérêt porté à ce texte depuis Marie-Nicolas Bouillet (1864), et mentionne la bonne 
traduction annotée donnée en 2019 par Arnaud Perrot dans la collection « Classiques en poche », aux Belles-
Lettres.   

La date de rédaction de la Lettre est inconnue mais c’est sans doute l’un des derniers ouvrages de 
Porphyre, rédigé dans sa vieillesse (littéralement : alors qu’il « inclinait vers la vieillesse », μοὶ ... εἰς τὸ γῆρας 
ἀποκλίναντι), peut-être après (?) la grande entreprise d’édition des traités de Plotin et la rédaction de la Vie de 
Plotin. Porphyre s’y adresse à son épouse pour la guider sur le chemin de la vertu, en vue de la remontée vers 
le dieu. On sait que la pratique de philosophie était courante parmi les femmes qui vivaient dans l’entourage 
de Plotin. Mais par-delà la personne singulière de Marcella, l’ouvrage est destiné à tous les lecteurs qui veulent 
vivre une vie philosophique selon la raison ; ce n’est donc pas seulement une lettre personnelle, mais une lettre 
de portée générale, ouverte à des destinataires cultivés. Porphyre s’adresse à son épouse comme un maître à 
une disciple, et il cherche à la consoler au moment où il la quitte, après tout juste dix mois de vie conjugale, 
pour une mission « à l’appel des Grecs », mission à laquelle il fait une simple allusion (καλούσης δὲ τῆς τῶν 
Ἑλλήνων χρείας καὶ τῶν θεῶν συνεπειγόντων, « Mais alors que le service des Grecs appelait et que les dieux 
eux aussi devenaient pressants », ch. 4, ligne 6) : une interprétation romanesque et purement spéculative 
(réfutée notamment par R. Goulet) veut qu’il ait été appelé par l’empereur Dioclétien qui préparait à 
Nicomédie ses persécutions contre les chrétiens durant l’hiver 302-303, Porphyre ayant dans cette hypothèse 
(suivie par des Places) contribué à la dimension idéologique de la persécution ; mais peut-être est-il tout 
simplement parti pour venir en aide à l’école platonicienne, à Athènes ou à Rome, au service, donc, de la 
philosophie (p. 29-30 et p. 80-81). La critique de la « croyance irrationnelle » (ἄλογος πίστις, ch. 23, ligne 3) 
qui ne peut aucunement conduire au dieu, et la mention d’une tétrade d’origine chaldaïque « foi, vérité, amour, 
espoir (ou espérance) » (πίστις, ἀλήθεια, ἔρως, ἐλπίς, ch. 24, ligne 6 [= Oracles Chaldaïques 46 et 47 des 
Places]) arrachée à tout contexte rituel et réinterprétée dans le sens d’une exhortation éthique à la vie bonne, 
et à laquelle plusieurs études ont été consacrées (voir la note 99 p. 105-106, et aussi la n. 92 p. 103-104, ainsi 
que Karin Alt, « Glaube, Wahrheit, Liebe, Hoffnung bei Porphyrios », dans aa. vv., Die Weltlichkeit des 
Glaubens in der Alten Kirche. Festschrift für Ulrich Wickert, Berlin 1997, p. 25-43), comportent très 
probablement une intention anti-chrétienne qui s’insère dans le projet global de défense de la vie 
philosophique.   

L’introduction, pédagogique, rédigée d’un style alerte et fondée sur une riche bibliographie (voir 
toujours la notice fondamentale « Porphyre de Tyr », P 263, dans R. Goulet [dir.], Dictionnaire des Philosophes 
antiques, Vb, Paris 2012, p. 1289-1468, spéc. p. 1296-1297, p. 1308-1310, p. 1323-1324 ; et la notice de R. 
Goulet, « Marcella », M 23a, DPhA, IV, Paris 2005, p. 257-258), présente la vie et l’œuvre de Porphyre (p. 1-
13) en discutant des questions d’interprétation délicate (comme l’épisode de la mélancolie de Porphyre, son 
conflit doctrinal avec Plotin au sujet de l’interprétation des Catégories d’Aristote, ou les conséquences de 
l’assassinat de l’empereur Gallien). Elle fait le point sur le platonisme de Porphyre (comme historien de la 
tradition platonicienne et défenseur de la rationalité philosophique contre le tournant théurgique de 
Jamblique), sur la forme de cette lettre philosophique (un texte « militant » qui exhorte à la pratique de la vie 
philosophique, c’est-à-dire la vie selon l’intellect, dans la pureté et la piété rationnelle, en vue d’une élévation 
vers l’intelligible et vers le divin), sur la personnalité de la destinataire (Marcella, est une femme philosophe 
capable de vivre une vie intellective et de se déprendre d’une attention excessive aux besoins et désirs du 
corps, engagée aussi dans l’éducation de ses enfants), et sur les liens entre la Lettre et les recueils de sentences 
dans l’Antiquité (p. 18-24, voir infra). Elle présente les thèmes philosophiques majeurs : le devoir d’« honorer 
les dieux » non par les sacrifices mais par la philosophie comme savoir et connaissance de la nature divine, 
les cultes traditionnels pouvant être respectés mais le véritable temple de la divinité étant la pensée dans l’âme 
(p. 24-25) ; le « retour » de l’âme vers sa patrie véritable, loin des affections corporelles, par la vertu et la 



connaissance qui conduisent à l’assimilation au dieu (p. 25-27) ; ou encore la philosophie comme « science 
divine », la pure connaissance intellective de la nature divine – et non les rituels théurgiques – conduisant à 
l’assimilation à dieu (p. 27-29). La véritable piété est philosophique et elle est rationnelle : « Porphyre défend 
[…] le rationalisme philosophique de Plotin et une foi en la philosophie qui vont être balayés par le succès 
des thèses de Jamblique. Si la Lettre est bien une défense de la philosophie, elle l’est aussi comme un manifeste 
dirigé contre cette théurgie que Porphyre tient pour un renoncement » (p. 28).    

Sur le modèle du schéma doctrinal issu du Traité 19 (I, 2) de Plotin Sur les vertus, et formalisé dans la 
Sentence 32 de Porphyre lui-même – qui distingue entre vertus civiques ou politiques, vertus cathartiques ou 
purificatrices, vertus théorétiques ou contemplatives et vertus paradigmatiques qui sont les modèles des vertus 
dans l’intellect –, la voie de l’assimilation au dieu (cf. Platon, Théétète, 176 b-c) est scandée dans la Lettre par 
trois étapes qui consistent en la connaissance et l’observation de lois, soit successivement : les lois 
conventionnelles de la cité (qui garantissent l’existence et la cohésion de la communauté), la loi de la nature 
(qui régit la maîtrise des désirs et la discipline des besoins corporels) et la loi divine qui « a été faite grâce à 
la vérité des notions qui sont dans les âmes rationnelles » et qui permet d’atteindre les plus hautes vertus en 
vivant une vie intellective et pieuse ; ces trois lois se succèdent les unes aux autres (p. 30-33). Ce qui est 
notable dans ce cheminement vertueux, c’est que Porphyre accorde un rôle à l’éthique épicurienne présentée 
comme un « tremplin » vers les vertus platoniciennes dans la mesure où elle prescrit de suivre la nature et 
invite à l’abstinence et à s’en tenir aux plaisirs naturels nécessaires (p. 33-36 ; note 102 p. 107-109 ; note 121 
p. 113 etc.). Hermann Usener, qui informa Nauck (Nauck1 1860, Nauck2 1886), n’a pas hésité à relever et à 
considérer comme étant d’Épicure des « fragments » qu’il intégra à son recueil Epicurea (Leipzig, Teubner, 
1887, voir Praefatio p. LVIII-LX et l’Index Fontium p. 436). La question est philologiquement discutée (p. 
34-35 et n. 75), mais J.-F. Pradeau souligne le fait que Porphyre, « dans les chap. 27 à 31 de la Lettre remémore 
à Marcella une série de préceptes ou d’enseignement épicuriens, afin de lui rappeler que la nature elle aussi 
nous invite à l’absence de trouble et à l’abstinence, qui sont les conditions pour l’âme de son 
affranchissement » (p. 34). Dans la perspective d’une exhortation à la philosophie, et en dépit de la faiblesse 
philosophique prêtée à l’épicurisme, « la remontée de l’âme vers l’intelligible platonicien peut se servir 
comme d’un tremplin du naturalisme éthique des épicuriens » (ibid.). Cet appel à l’épicurisme dans le 
traitement de la loi de la nature est remarquable.  

La Lettre à Marcella est connue des philologues, et se distingue de la plupart des autres lettres 
philosophiques anciennes que nous avons conservées, par le fait qu’elle contient aussi, en particulier dans les 
chapitres 11 à 16, un grand nombre de sentences – une cinquantaine portant essentiellement sur le retour vers 
le dieu et les bienfaits de la vertu – que l’on retrouve dans d’autres florilèges anciens, païens et chrétiens. Elle 
constitue, comme l’abondante collection des Sentences de Sextus qui date probablement de la fin du IIe s. après 
J.-C. (et qui a été éditée et étudiée par Henry Chadwick, Cambridge 1959, et Walter T. Wilson, The Sentences 
of Sextus, Atlanta 2012), un jalon dans l’histoire de la littérature gnomique. Le volume étudie (aux p. 18-24, 
on l’a déjà signalé), les sentences de la Lettre dans le cadre plus général de la littérature gnomique des IIe-IIIe 
siècles. Il présente en particulier aux p. 119-127 une excellente annexe qui à l’aide d’un tableau très clair, et 
après d’autres éditeurs (comme Nauck2, Leipzig, Teubner 1886, p. XVIII-XX ; K. Gass,  In epistula ad 
Marcellam quibus fontibus et quomodo eis usus sit, Bonn 1927, ou H. Chadwick p. 144 ss., cf. l’Introduction 
de des Places, CUF, p. 99-100, et son Index fontium, parallelorum et testium p. 145-150), compare ces 
sentences – en des rédactions semblables mais non identiques – à la collection de Sextus, au recueil des 
Sentences pythagoriciennes et au recueil, également pythagorisant, attribué à Clitarque, un auteur inconnu, 
peut-être antérieur à Sextus, qui ne semble attesté que par les titres donnés par le Vaticanus graecus 1144 [XVe 

s.] (titre : ἐκ τῶν Κλειτάρχου πραγματικῶν χρειῶν συναγωγή) et le Parisinus graecus 1168 [XIIIe s.] (titre : 
Κλειτάρχου). De même sont récapitulés p. 128 les 17 « fragments » d’Épicure identifiés comme tels par Usener 
dans les chapitres 27-31 consacrés à la loi de la nature. On sait l’importance de la mémorisation et de 
l’assimilation des maximes, apophtegmes et autres formules brèves et frappantes pour la pratique de la vie 



morale dans l’Antiquité, et la Lettre à Marcella offre un exemple typique de leur rôle et de leur efficacité dans 
la direction spirituelle. Le caractère litanique du style de la Lettre, saturé de telles formules, garantit une 
efficacité psychagogique et relève d’un subtil travail littéraire ordonné à la direction de conscience, les formes 
brèves, stylistiquement ciselées, s’offrant à la remémoration et à la rumination, c’est-à-dire à une assimilation 
par l’âme de la destinataire – et au-delà, par l’âme de tous les destinataires. L’âme est ainsi modifiée et conduite 
vers un état supérieur.   

Le plan de la Lettre n’apparaît pas facilement à la première lecture, et l’on a longtemps considéré que 
les sentences s’y enchaînent sans une logique claire, la recherche s’étant très souvent concentrée sur cet aspect 
du texte, considéré comme un réservoir de citations. Le mérite de J.-F. Pradeau est de se situer dans le 
prolongement de l’étude pionnière de W. Pötscher (Die Kompositionsfrage…, p. 103-140), très brièvement 
résumée par des Places (aux p. 100-101 du volume de la CUF), et de dégager avec netteté, aux p. 36-37, 
l’argumentation ferme qui anime une exhortation à réaliser le telos platonicien de la vie, et la finalité de ce 
protreptique : la remontée vers le dieu, principe et fin de la vertu humaine. La philosophie est le véritable culte 
divin dans l’intériorité de l’âme. La mise en évidence d’un plan progressif conduit ainsi à ne plus considérer 
la Lettre comme un simple recueil de maximes, dont la cohérence et la structure ont longtemps échappé aux 
lecteurs (p. 23), mais à y reconnaître un protocole psychagogique. La philosophie néoplatonicienne sert de 
cadre à l’agencement des maximes et sentences et en absorbe le vocabulaire, tout en étant très présente comme 
le montre l’index des notions et termes grecs en fin de volume (p. 141-142) : elle s’incarne avec simplicité en 
un mode de vie, un βίος, dont le programme de réalisation est offert idéalement à Marcella et à tous les lecteurs, 
et l’on ne peut que souscrire à la formule déjà citée du P. Festugière – même si Porphyre voulait offrir non pas 
un « testament », mais un programme de vie tourné vers le futur. Ainsi, comme document d’histoire sociale et 
culturelle, la Lettre est un texte important pour comprendre un idéal existentiel proposé aux païens des IIIe-
IVe siècles. Elle retiendra à ce titre l’attention des historiens de l’Empire romain tardif, qui seront aussi 
intéressés, dans l’ordre de la pratique sociale, par l’injonction finale (ch. 35) faite à Marcella – comme 
maîtresse de maison – à se comporter avec justice (μὴ ἀδικεῖν) et modération avec les serviteurs (οἰκέται), 
sans abuser de leurs services (Marcella doit s’entraîner à αὐτουργεῖν, « se servir elle-même »). Il faut aussi 
selon Porphyre honorer les serviteurs les plus méritants (τιμῆς μεταδίδου τοῖς βελτίοσιν, « accorde aux 
meilleurs une part d’honneur »). Et la Lettre dans l’état qui nous a été conservé s’achève par une exhortation 
plus générale – empruntée à Sextus [371] et aux Sentences pythagoriciennes [Sent. Pyth. 51] – à la 
philanthropie comme socle de la piété authentique : οὐκ ἔστ᾽ ὅπως γὰρ οὖν ἄνθρωπον ἀδικοῦντα σέβειν θεόν· 
ἀλλὰ ‘κρηπὶς εὐσεβείας σοι νομιζέσθω ἡ φιλανθρωπία’, « Car il n’est pas possible que celui qui commet une 
injustice contre un homme puisse vénérer le dieu. Mais “au fondement de la piété, place l’amour des 
hommes” ».  

On se réjouit de voir réédité, traduit et commenté dans la collection de référence « Philosophia 
Antiqua », un texte caractéristique de l’Antiquité tardive, qui propose une éthique philosophique rationnelle 
et païenne, une véritable manière grecque de gouverner son existence en des temps de basculement où la 
position de Porphyre était cernée par le christianisme d’un côté, le tournant théurgique du néoplatonisme, de 
l’autre. Le rationalisme est ici essentiel, et l’on rappellera que l’édition porphyrienne des traités de Plotin en 
Ennéades fut par ailleurs – en consonance avec les arguments de la Lettre à Anébon – une véritable défense et 
illustration de la Philosophie contre le projet théurgique de Jamblique, ainsi que l’a brillamment suggéré, de 
façon convaincante, H.D. Saffrey (« Pourquoi Porphyre a-t-il édité Plotin ? Réponse provisoire », dans L. 
Brisson et al., Porphyre. La ‘Vie de Plotin’, Paris, II, 1992, p. 31-64, v. p. 49-56) : l’on doit reconnaître une 
cohérence entre les grands travaux de Porphyre et une éthique pratique, d’apparence plus humble, qui enseigne 
comment se diviniser par l’exercice de la raison et de l’intellect. Un écho précis s’établit entre le point 
culminant de l’œuvre de Plotin selon l’édition porphyrienne des Ennéades (VI, 9 [Traité 9], ch. 11), qui fait 
du philosophe platonicien le véritable « prêtre savant » (σοφὸς ἱερεύς [11. 28]), et la formule finale du ch. 16 
de la Lettre, qui résonne aussi comme une critique de Jamblique : Μόνος οὖν ἱερεὺς ὁ σοφός, μόνος θεοφιλής, 



μόνος εἰδὼς εὔξασθαι, « Seul le savant est prêtre, seul il est ami du dieu, seul il sait prier » (voir les notes 72 
et 48 de Pradeau ; le De abstinentia, II, 49 ; le fragment 274F Smith [p. 310-311] du Περὶ τοῦ γνῶθι σαυτόν ; 
et H.D. Saffrey, Porphyre. Lettre à Anébon l’Égyptien, Paris, CUF, 2012, p. XXVII-XXX, XLV). C’est la plus 
pure expression de la religion philosophique platonicienne. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Hommage de Mme Pascale BOURGAIN 

 

 

M. Jean-Yves TILLIETTE, La saveur des mots. Essais 
sur l’art d’écrire au moyen âge (Genève, Droz, 
Recherches et rencontres, 39, 2024). 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 
l’Académie, de la part de son auteur, le livre de Jean-Yves 
TILLIETTE, La saveur des mots. Essais sur l’art d’écrire au 
moyen âge, Genève, Droz, 2024 (Recherches et rencontres, 
39).   

Depuis son livre sur la Poetria nova de Geoffroi de 
Vinsauf, voilà vingt ans, Jean-Yves TILLIETTE a continué 
à creuser son intuition première : la beauté du langage a une 
fonction éthique et herméneutique. Les essais nés de ce 
cheminement sont ici regroupés en une suite qui permet de 
retrouver au fil du temps les témoignages d’une conception 
du langage, chez des auteurs éblouis par ce qu’ils peuvent 
réaliser avec des mots, sensibles à leur saveur qui est, il nous 
le rappelle d’après l’étymologie (sapere), à la fois goût et 

savoir.  Seuls les êtres superficiels s’en tiennent à leur surface cliquetante, les autres cherchent à leur faire 
exprimer l’indicible, en des réalisations qui peuvent varier selon les langues et les époques, mais qui 
témoignent d’un besoin récurrent dans notre histoire poétique.  

Jean-Yves TILLIETTE s’attache donc à explorer prudemment la fragile ligne de faîte entre le jeu verbal 
et le galimatias, et à faire reculer nos préjugés contre les fêtes de la parole. En cette épopée du langage, selon 
le fil d’un idéal poétique qu’il retrouve du début de notre ère, en latin, jusqu’aux efflorescences symbolistes 
en français, il jette des ponts où se manifeste la recherche du sens et de la transcendance à travers la saveur 
des mots, qui fait la différence entre la poésie et le clinquant. Le Moyen Âge de J.-Y. TILLIETTE ne se 
morfond pas seul dans une réserve, il préfigure et cousine. Ainsi les Hisperica famina et Saint-John-Perse ou 
Joyce, Raban Maur et Mallarmé, Adam de Saint-Victor et Baudelaire, mis face à face et en écho, gagnent un 
singulier relief. Ainsi s’éclaire une page de la vaste histoire de la poésie éternelle.  

Habitués à la logique du syllogisme, il nous faut nous replonger dans le monde de l’analogie et de sa 
force signifiante, qui justifie la royauté des mots, de leur sonorité, de leur saveur. Ainsi la métaphore (p. 285), 
réalisation parmi d’autres du transfert sémantique (translatio) ardemment recherché, joue de la puissance 
cognitive de l’image qui se fait révélation.   

Le vers a quelque chose de divin, assurent parfois les poètes médiévaux. La contrainte métrique est la 
voie étroite qui permet d’accéder au paradis, donc à la transcendance. Les difficultés de la prosodie dactylique, 
si peu adaptée à la langue latine, leur sert d’ascèse méritoire, à travers laquelle, effectivement, certains ont 
réussi à s’envoler. Et la création néologique, à partir du grec mais aussi par les dénominatifs verbaux qui 
dynamisent le lexique, leur a semblé analogue à l’œuvre initiale de la Création par le Verbe, une participation 
auxiliaire en quelque sorte.  



Mises en série presque chronologique, ces analyses de différents « efforts pour façonner l’indicible » 
montrent pleinement leur cohérence. S’appuyant indifféremment sur les trois mises en forme possibles, prose, 
mètre et rythme, J.-Y. TILLIETTE y lit successivement la domination de la grammaire qui donne les outils 
par imprégnation des modèles, et les voies nouvelles offertes par la domination de la rhétorique à partir du 
XIIe siècle.  

En mise-en-bouche, la débauche d’invention lexicale et l’emphase des Hisperica famina est interprétée 
comme la conquête jubilatoire d’un langage par ces locuteurs non-natifs que sont les Irlandais, pour donner 
une forme prestigieuse à la réalité, par les mots rares et coruscants.   

Sous le titre de Technopaegnia, sont analysés ensuite des tours de force comme le tautogramme 
d’Hucbald de Saint-Amand sur les chauves à l’époque carolingienne (tous les 744 mots du poème commençant 
par la même lettre), les acrostiches, anadiploses, équivoques d’une certaine pédagogie ludique, les effets 
spéciaux spécialement fréquents dans la poésie mariale  en français, enfin le tour de force prodigieux du De 
laudibus sanctæ crucis de Raban Maur, où la rigueur absolue de la place de chaque mot et de chaque lettre 
surdétermine la composition. Et ce dernier exemple de carmen figuratum, parce qu’il tend à la plénitude du 
sens en inscrivant dans la matière la nécessité de l’Être divin, et de la création en offrant à Dieu l’œuvre la 
plus belle qu’il soit, où le verbe se fait image, couleur, rythme et son comme le Verbe se fait chair, aide à 
comprendre dans les autres aspects envisagés l’ivresse de la langue lorsqu’elle se contorsionne pour aller au-
delà d’elle-même.  

Les arts poétiques de la fin du XIIe siècle permettent de reprendre à nouveaux frais les distinctions 
entre poésie, prose, prosimètre, vers métrique ou rythmique, et de montrer que la poétique à travers ses 
différentes réalisations est surtout orientée, à travers des règles qui ne sont que fonctionnelles, vers la quête 
de la connaissance spirituelle. Et qu’en jaillit de temps en temps, comme chez Hugues Primat inventant avec 
des rythmes novateurs une lyrique plus personnelle, ce que nous reconnaissons avec nos propres catégories 
comme une poésie vraie.  

Vers ou prose sont donc deux modèles reconnus mais ambigus dans leurs contours, que                                        
J.-Y. TILLIETTE met face à face par l’opus geminum pour analyser le latin de la poésie médiévale : création 
verbale, formulaire dû aux contraintes métriques, mais richesse des connotations allusives permises par ce 
même formulaire, recherche des symétries, parallélismes et échos, dont la rime, qui structurent la langue 
poétique, esthétique de la juxtaposition qui tend à faire des unités linguistiques, vers, distique ou strophe, des 
ensembles clos, pleins et parfaits : même les schémas métriques classiques sont envahis par les effets sonores, 
la tendance à la symétrie, la surabondance d’images qui prévalent en poésie rythmique et d’ailleurs aussi en 
prose d’art.  

Fidélités et ruptures : la création littéraire est l’héritière d’une tradition, dont les médiévaux 
reconnaissent cet héritage avec parfois un certain purisme. L’imitatio est alors un principe esthétique 
valorisant, ici exploré en toutes ses nuances et adaptations : adaptation aux besoins actuels des préceptes 
rhétoriques, détournement de contexte. Les retrouvailles de la mémoire avec la découverte d’inflexions neuves 
suscitent le jeu sur le même et l’autre qu’est la réutilisation allusive, qui surdétermine l’effet de signification 
en ajoutant de la profondeur et des liens mémoriels, en une confrontation révérencieuse avec un modèle qui 
fascine. Ce qui n’empêche pas les détournements ironiques, ni la conscience d’avoir à opérer la translatio des 
mots antiques vers un nouvel horizon d’attente.  

Les réécritures lyriques des vies de saints aux XIIe et XIIIe siècle, hymnes et séquences, combinent la 
paraphrase et l’allusion en transformant leur matériau par la rhétorique, dans une abondance de figures de 
mots et d’images. La narration, fragmentée en strophes, s’embellit d’ornements qui creusent dans le registre 
du sensible la signification spirituelle.  



Au XIe siècle, le clerc milanais Anselme de Besate démarque la Psychomachie par une Rhétorimachie 
ou les combats sont des discours : des controverses contre un sien cousin, insulté, ridiculisé dans son savoir 
littéraire et ses mœurs libidineuses, et accusé de magie. Ce sermo jocosus hilarant et méchant devait servir à 
enseigner les arts du trivium et peut-être l’éloquence pratique dans une Italie du Nord en cours d’urbanisation. 
Didactique, ludique, parodique, déconcertant en tout cas, ce texte bouffon et débridé nous renseigne peut-être 
sur les contradictions et déchirements de l’époque de la querelle des investitures.  

L’autobiographie en vers, qui ouvre la voie au lyrisme personnel, est représentée par Hildebert de 
Lavardin et Hugues Primat. L’exil en Angleterre du premier, en 1099-1100, est une élégie sur les inconstances 
de Fortune, l’injustice de sa condamnation et les dangers du passage de la Manche, qui s’épanouit en 
méditation sur l’humaine finitude et la navigation périlleuse qu’est l’existence : l’effort de stylisation de la 
mise en distiques élégiaques le rapproche des grands exilés, Ovide, Boèce et Job, et son épreuve est le point 
de départ de sa méditation. Quant à Hugues Primat, le récit de ses malheurs est une chanson de repentir et 
l’événement biographique métaphorise l’acquiescement au mal. Les drames personnels renvoient l’individu à 
l’homme universel.  

Poète complet, Gautier de Châtillon a chanté Alexandre en hexamètres et vilipendé les abus du temps 
en vers rythmiques ; les deux volets de son œuvre témoignent de l’emprise grandissante de la rhétorique, sous 
forme des figures et notamment la paronomase, qui lui permet de suggérer que les mots, par leur effet de son 
et de sens, disent la réalité substantielle de la chose. Le rêve de retrouver la plénitude de la langue adamique, 
où les mots sont exactement adéquats aux choses, n’est pas encore véritablement éteint.   

Pour illustrer l’art poétique de Philippe le Chancelier, suffisent quatre mots d’un de ses lais pour Marie, 
dont J.-Y. TILLIETTE propose une interprétation neuve (sur le mot paries, ‘tu engendreras’ ou ‘paroi’) en 
montrant que le passage résume toute l’histoire du salut, sans exclure les connotations à la fois classiques et 
exégétiques de la polysémie.  

La Rhetorica divina de Guillaume d’Auvergne adapte les aspects les plus techniques du De inventione 
cicéronien à la prière, en en faisant une lutte oratoire pour obtenir le pardon ; pour cela il faut s’accuser soi-
même, en enfreignant les principes défensifs recommandés par Cicéron.   

  Autre exemple de la subtilité avec laquelle l’héritage antique est pleinement assumé et en même temps 
consciemment adapté, et de l’infinie diversité de ces stratégies d’appropriation, la configuration intellectuelle 
qu’il nous fait découvrir chez Evrart l’Allemand et son Laborintus, grâce à une analyse neuve de sa célèbre 
liste de lectures : entremêlée avec l’ego-histoire élégiaque d’un grammairien inventif, une mise en abîme des 
arts poétiques précédents redistribue les différents genres poétiques en une progression dynamique, de 
l’intégration au discours en vers de la rhétorique, puis des prouesses de sonorité, jusqu’à l’expression lyrique 
de la louange divine.  

Le recueil se clôt sur les lectures que le XIXe siècle a opéré de ces textes, de la bibliothèque de des 
Esseintes décrite par Joris-Karl Huysmans au poème latin de Baudelaire, en passant par les décadents et les 
symbolistes, et l’on croise Rémy de Gourmont, Verlaine, Mallarmé et Claudel. La découverte du Moyen Age 
par les décadents et les symbolistes se fondait sur des éditions incomplètes et des connaissances encore 
imparfaites, mais sur une attirance indubitable et des contresens féconds. On redécouvrait l’inventivité 
savoureuse, les vocables neufs et évocateurs par leur étrangeté, et le symbolisme analogique, avec d’autant 
plus de ferveur que l’esthétique classique les avait péremptoirement condamnés.   

La finesse et la richesse de lecture de J.-Y. TILLIETTE sont une véritable leçon d’herméneutique. Les 
interprétations courantes sont renouvelées par cette compréhension en profondeur, nos anachronismes 
contemporains reculent devant un regard aussi profondément et lucidement empathique. » 

 



 

Hommage de M. Marc Barratin, correspondant de l’Académie 

 

M. Jorge Juan Vega y Vega, La phrase à verbe être en latin, 
édition de la thèse de Jules MAROUZEAU (Académie des 
Inscriptions et Belles-Lettres 1945-1964) (Paris, Honoré 
Champion, 2023). 

 
« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son auteur, l’ouvrage intitulé La 
phrase à verbe être en latin, édition de la thèse de Jules 
MAROUZEAU par Jorge Juan Vega y Vega, avec la 
participation de Jean-Paul Brachet, suivi de Genèse 
linguistique du verbe être, une approche cognitive, par Jorge 
Juan Vega y Vega, Paris, Honoré Champion, 512 p.   

Le centenaire de la Société des Études latines, en 2023, 
a attiré l’attention sur la personnalité de son fondateur, Jules 
MAROUZEAU (1878-1964), élu membre de l’AIBL en 1945. 
La Bibliothèque de Grammaire et de Linguistique de l’éditeur 
Honoré Champion nourrit cet intérêt par la publication d’un 
ouvrage dont l’élément central est la thèse de J. Marouzeau, 
La phrase à verbe être en latin, soutenue et publiée en 1910.   

L’ouvrage dépasse largement le cadre de cette réédition. L’auteur, Jorge Juan Vega y Vega, Maître de 
Conférences (HDR) en langue française à l’Université de Las Palmas de Gran Canaria, a pour principal objet 
d’étude le verbe « être » en français. L’intérêt de cet objet d’étude relève de l’évidence, tant ce verbe est 
remarquable à la fois par sa fréquence, sa richesse morphologique, l’extrême variété de ses emplois, et, 
contrepoint surprenant, la fréquence de son ellipse. L’auteur examine ce verbe dans une diachronie longue, en 
l’inscrivant dans la continuité du latin. La thèse de J. MAROUZEAU s’inscrit d’autant plus aisément dans ce 
dispositif qu’elle n’est pas elle-même dépourvue d’une perspective diachronique : il y est soutenu que le verbe 
attributif latin n’est à l’origine qu’un mot vide de sens, dans la dépendance étroite de l’attribut, alors qu’à son 
point d’arrivée, en roman, ce n’est plus le cas – et l’un des objectifs de la thèse est d’en expliquer la raison. 
Cette perspective diachronique devient le fil rouge du présent volume, et le texte qu’il s’agit de rééditer forme 
l’étape initiale d’un parcours global conduisant en dernier ressort à une théorie linguistique générale du verbe 
« être ».   

Dans ce cadre, la thèse de J. MAROUZEAU est actualisée, avec la traduction des éléments latins et un 
abondant appareil de notes critiques. Celles-ci replacent notamment les analyses de 1910 dans une histoire 
longue des conceptions linguistiques, et elles élargissent le point de vue initial, de nature essentiellement 
syntaxique et phrastique (ordre des mots, fonctions grammaticales spécifiques), en le réinterprétant dans une 
perspective sémantique et cognitive. Parfois, les positions de la thèse sont réorientées dans un sens plus radical. 
Par exemple, alors que J. MAROUZEAU partait de l’idée usuelle du verbe « être » comme dépourvu de sens, 
l’auteur attire plutôt l’attention au fil de ses notes sur le soin mis dans la thèse à trouver un équilibre entre ce 
dogme séculaire de la vacuité sémantique du verbe copule et sa dimension « significative » : il suggère que 
l’expression « vide de sens » ne veut pas dire que le verbe « être » copulatif n’ait aucun sens, mais plutôt que 
la racine la plus importante d’où il provient a de longue date perdu son sens originel.  



Ces notes forment ainsi une sorte de pont entre la thèse de 1910 et la dernière partie du volume, c’est-
à-dire la théorie linguistique générale du verbe « être », envisagée d’un point de vue cognitif.   

Le texte même de J. MAROUZEAU (pp. 25-332) garde, plus d’un siècle après sa publication, tout son 
intérêt scientifique. Il s’ouvre par la critique d’un certain type d’analyse de l’ordre des mots, qui accorde une 
importance essentielle à telle ou telle place dans l’ensemble de la phrase : le latiniste montre que toutes sortes 
de contre-exemples viennent limiter la portée de ce genre d’études, et invitent plutôt à définir en priorité des 
groupes syntaxiques à l’intérieur desquels peuvent apparaître des alternances d’ordre significatives. Dans cette 
perspective, la copule doit être considérée par rapport à l’attribut, les deux termes formant groupe, et c’est à 
l’intérieur de ce groupe qu’il convient observer les variations d’ordre, en distinguant l’ordre habituel, attribut-
copule, et l’ordre occasionnel, copule-attribut. La phrase attributive, qui dans le latin archaïque affecte à peu 
près constamment la forme sujet-attribut-copule, présente en roman dès les plus anciens textes l’interversion 
presque constante des deux derniers termes : bonus est devient est bon. Le pari méthodologique de J. 
Marouzeau, audacieux mais réussi, quoiqu’on l’ait contesté par la suite, est de voir l’origine de cette évolution, 
c’est-à-dire le « moment où la construction romane apparaît en latin dans sa nouveauté et avec sa véritable 
signification », dans les textes des auteurs comiques, Plaute et Térence, antérieurement à la fixation de la 
langue littéraire.    

Les points forts de la thèse portent ainsi d’abord sur la constitution de la phrase attributive : le 
classement de ses différents types, sémantiques et syntaxiques, permet de rendre compte de la valeur des 
ordres qui y apparaissent, selon qu’il s’agit en premier lieu d’une attribution énonciative (bonus est [il est 
bon]) ; distinctive (seruus sum [<je ne suis pas son maître,> je suis son esclave]) ; affirmative (fuit meum 
officium [c’était mon devoir], avec mise en relief de la copule, considérée comme signe de l’affirmation) – et 
ce classement se développe avec les particularités propres aux subordonnées, aux interrogatives et négatives, 
à la disjonction. Après l’examen du verbe « être » comme verbe d’existence, qui fait apparaître le sujet comme 
formant groupe avec lui, comme l’attribut avec la copule, et l’étude des périphrases verbales du type factus 
sum ou sum sciens, un deuxième point fort est l’analyse de la phrase nominale pure, qui apparaît comme une 
survivance près d’être abolie dès les premiers textes, cependant que se développe à titre d’innovation, 
fréquente chez Térence, une phrase sans copule, formellement identique à la phrase nominale pure, mais sentie 
comme étrangère à l’usage courant, et de ce fait perçue comme procédé de style, choisie pour son 
expressivité.   

Un certain nombre de spécificités phonétiques, métriques et accentuelles sont ensuite examinées, et 
notamment la place du verbe « être » dans le vers, où la soudure entre ce verbe et son « appartenant » 
(entendre : le sujet pour le verbe d’existence, l’attribut pour la copule) est particulièrement forte.   

Dans un appendice historique, J. MAROUZEAU précise le rapport des groupes factus est et est factus. 
Face à l’ordre initial, factus est, l’ordre est factus apparaissait, avant la fixation de la langue littéraire, comme 
une innovation expressive qui gagnait sur l’ordre ancien – mais sans se généraliser, ce qui aurait entraîné la 
perte de sa valeur expressive. Après la constitution de la langue littéraire, choisir la tournure expressive, 
inversée, c’était choisir l’innovation, qui sans doute tendait à s’imposer dans la langue parlée : c’était le 
procédé de ceux que J. MAROUZEAU appelle les vulgarisants. Préférer l’ordre initial, c’était réagir contre 
une forme d’altération de la langue, et revenir aux usages d’autrefois : procédé d’archaïsants. L’évolution qui, 
jusqu’à la fin de la République, tendait à renverser l’ordre des termes de la phrase attributive, et qui était à ce 
moment-là tout près d’aboutir, fut ainsi faussée par la fixation de la langue littéraire et combattue par les amis 
de la vieille langue, mais se poursuivit dans la langue parlée pour aboutir à la naissance des langues romanes : 
tandis que le latin littéraire gardait jusqu’au bout factus est, c’est est factus, bientôt remplacé par fuit factus, 
qui conduisit au roman fut fait.   

Dans l’histoire du verbe « être » que J. MAROUZEAU dessine en conclusion, la fonction originelle de 
ce verbe est attributive, mais dans un état de langue où l’attribution pouvait être exprimée par le simple énoncé 



de l’attribut, de même que dans l’ablatif absolu Caesare duce. À côté de cette phrase nominale pure existait 
anciennement un autre type de phrase, dans lequel le verbe « être » était exprimé pour noter l’existence du 
sujet en tant que pourvu de telle ou telle attribution. L’attribut d’une proposition pareille était à l’origine une 
simple apposition au sujet, construite comme une sorte de supplément à la proposition, mais qui a pris le pas 
progressivement sur la notion d’existence, l’attribut lui-même, initialement subordonné par rapport à 
l’affirmation de l’existence, devenant l’élément principal. Un schéma du type « ces tendances sont en chacun 
de nous, vagues et inconscientes » passe ainsi au schéma « ces tendances sont vagues et inconscientes en 
chacun de nous » : l’affirmation de l’existence s’efface et laisse place à celle de l’attribut. De cette façon se 
constitue une seconde phrase attributive.   

Quant à la copule originelle, elle évoluait également de son côté : dans nombre de cas la seule nécessité 
de marquer une nuance de l’attribution conduisait à accentuer cette copule, qui prenait le sens affirmatif de 
« ne pas laisser d’être », « être effectivement », cependant que le cadre de la phrase attributive s’élargissait lui-
même, le verbe permettant d’exprimer des rapports d’appartenance, de lieu, de temps, de destination, etc. Dans 
chacun de ces cas, la contamination de la copule par le déterminant conduisait le verbe « être » à paraître porter 
lui-même les idées exprimées par le cas de ce déterminant, et finalement à paraître régir tel ou tel cas. La 
copule n’apparaît plus alors une dépendance de l’attribut, c’est au contraire l’attribut qui semble introduit par 
la copule, comme le régime est introduit par le verbe.   

À la suite de la thèse de J. MAROUZEAU, et de l’éclairage apporté par l’appareil de notes (pp. 359-
434), Jorge Juan Vega y Vega propose en guise de conclusion une genèse linguistique du verbe « être » selon 
une approche cognitive (pp. 435-488). L’objectif est d’élaborer un modèle global qui permette de déterminer 
les différents sens du verbe et sa distribution progressive. Cette approche est évidemment à l’opposé de la 
conception du verbe « être » comme unité relationnelle vide de sens. Il s’agit plutôt d’y voir plutôt une 
structure profonde de nature cognitive où des unités de sens se sont progressivement organisées en couches 
successives, articulant le monde logique et le monde physique. Plusieurs schémas exposent cette genèse 
cognitive depuis le stade le plus profond, ne désignant qu’une bisémie potentielle (de type 0/1), et la montée 
à la surface qui aboutit à la pléthore de recours expressifs et au réseau d’effets sémantiques qui constituent 
l’emploi actuel du verbe « être ». Ces schémas déconcerteront ceux qui ne sont pas familiers des constructions 
intellectuelles du guillaumisme, mais l’auteur étaie les étapes de son argumentation par des observations de 
linguistes non guillaumiens : en plus de montrer que les solutions retenues répondent à des interrogations 
anciennes et « classiques », ces citations permettent de faire apparaître les conceptions guillaumiennes comme 
l’aboutissement d’un parcours dont l’auteur a esquissé l’histoire depuis l’origine de la réflexion linguistique. 
Le traitement du verbe « être » comme « auxiliaire » en français est à cet égard caractéristique : l’auteur écarte 
la fonction « instrumentale » de l’auxiliaire pour en faire un constituant sémantique à part entière, où il 
retrouve le sens originel du concept de diathèse, élaboré dans le cadre de la réflexion linguistique grecque, 
c’est-à-dire une posture, une attitude, une disposition des corps.   

Au bout du compte, l’auteur remplace la tripartition usuelle, avec d’une part une approche sémantique 
qui détache le sens existentiel du verbe, d’autre part une vision logico-syntaxique qui met en relief sa valeur 
attributive, et enfin la fonction de verbe auxiliaire. Il y substitue une présentation du verbe « être » comme 
ensemble polyvalent, où apparaissent les éléments de cette tripartition, mais articulés dans un ensemble 
dynamique, avec des dominantes plutôt nominales (où s’impose l’opérateur logique) et d’autres plutôt 
verbales (où c’est le verbe plein qui prédomine).   

En prenant comme pivot la thèse de J. MAROUZEAU, l’auteur introduit ainsi une réflexion 
linguistique actuelle et originale dans une perspective historique dont elle apparaît comme la ligne d’horizon, 
et associe la diachronie linguistique et l’histoire de la discipline qui la décrit. » 

  



  

Hommage de M. Marc Barratin, correspondant de l’Académie 

 

Groupe Ars Grammatica, M. Marc Barratin (animateur),  
Priscien, Grammaire, livre VIII – Le verbe 1. Caractères 
généraux, édition avec traduction et commentaires (Paris, 
Vrin, 2023). 

 

  « J’ai également l’honneur de déposer sur le bureau de 
l’Académie l’ouvrage intitulé Priscien, Grammaire, livre VIII 
– Le verbe 1. Caractères généraux. Texte latin, traduction 
introduite et annotée, Paris, Vrin, 2023. L’auteur est le 
Groupe Ars Grammatica, animé par moi-même et composé 
par ailleurs de Frédérique Biville, Guillaume Bonnet, 
Manuela Callipo, Bernard Colombat, Alessandro Garcea, 
Louis Holtz, Séverine Issaeva, Madeleine Keller, Diane 
Marchand et Jean Schneider.  

Œuvre majeure de l’Antiquité tardive, synthèse et 
refonte de la grammaire antique publiée à Constantinople en 
527, les dix-huit livres de l’Ars grammatica de Priscien n’ont 
jamais été traduits intégralement dans une langue moderne. 
Le Groupe Ars grammatica s’est engagé dans cette entreprise 

il y a plus de quinze ans. À la suite des livres 11 à 18, en quatre volumes à raison d’à peu près un tous les trois 
ans – successivement 17 (Syntaxe, 1, 2010), 14-15-16 (Les invariables : préposition, adverbe et interjection, 
conjonction, 2013), 18 (Syntaxe, 2, 2017), 11-12-13 (Les hybrides : participe et pronom, 2020) –, le groupe 
entame aujourd’hui, avec ce cinquième volume, la partie de l’œuvre consacrée aux deux principales parties 
du discours, nom et verbe. Le livre 8 est consacré aux caractères généraux du verbe, et passe en revue les 
catégories grammaticales dont il relève : les trois présentées comme les plus importantes – diathèse, temps et 
mode –, puis celles qui sont liées à la création lexicale – dérivation, composition et conjugaison –, et enfin les 
deux dernières – personne et nombre, subsidiaires dès lors que les formes non personnelles (comme l’infinitif) 
y sont étrangères. Tandis que les livres 9 et 10 portent sur la dimension proprement morphologique des 
conjugaisons, et feront l’objet d’un volume particulier, le livre 8 envisage ces catégories grammaticales sous 
leur angle fonctionnel et sémantique, en développant des analyses originales, notamment sur la diathèse 
(actifs, passifs, neutres, déponents et communs), sur le temps, organisé autour du présent, sur les formes 
marginales que sont le gérondif ou le supin, etc.    

L’introduction générale commence par un bref historique de la notion de verbe. Après l’identification, 
dans les premiers temps de la  réflexion linguistique grecque, de l’onoma et du rhêma comme étant les deux 
composantes essentielles du logos, les stoïciens ont cherché à faire correspondre le rhêma comme partie du 
discours et le katêgorêma comme élément propositionnel, c’est-à-dire à définir le verbe comme un type 
particulier de prédicat – approche fonctionnelle d’origine logique qui a influencé la tradition grammaticale de 
façon non négligeable, jusqu’au modèle varronien du De lingua Latina. Toutefois, le désintérêt croissant de 
la  grammaire scolaire pour les aspects fonctionnels de la classe verbale a réorienté la description vers le 
recensement le plus systématique possible des variations morpho-sémantiques de cette classe. Ces variations 
constituent la série des accidentia qui caractérisent en propre le verbe, selon le schéma commun à toutes les 
parties du discours dans la description grammaticale antique. Priscien se conforme à ce plan (définition du 



verbe, puis examen de ses caractères propres), mais se distingue de la tradition scolaire gréco-latine en 
marginalisant la catégorie de la personne – ce qui permet d’associer sans incohérence les formes indéfinies 
(de type infinitif) aux formes définies (sc. les formes personnelles).  

Plusieurs de ces accidentia sont examinés en détail dans cette introduction. La diathèse d’abord, 
remarquable par la multiplicité des critères qui concourent à la définir. Envisageant le procès du point de vue 
de ses actants, en tant qu’il constitue une action qui s’exerce ou qui est subie, cette « disposition » (selon 
l’étymologie de diathesis) des actants par rapport au procès est d’abord croisée avec son versant 
morphologique, opposant formes en -o et formes en -or selon qu’elles se correspondent (actifs et passifs), ou 
qu’il s’agisse de formes en -o sans formes en -or (neutres de type uiuo) ou de formes en -or sans formes en -
o (tantôt actives, tantôt passives, comme les déponents, ou à la fois actives et passives comme les communs). 
La dimension morphologique étant présentée d’emblée comme insuffisante à elle seule pour catégoriser les 
diathèses verbales puisque les formes en -o correspondent à la fois aux actifs et aux neutres, les formes en -or 
aux passifs, aux déponents et aux communs, l’ensemble de l’analyse est organisé de manière à ajouter d’autres 
critères, notamment syntaxiques, et à passer en revue les aspects incertains ou douteux des catégories 
initialement définies, notamment des neutres. La précision de cet examen met en évidence la multiplicité des 
possibilités d’inversion des valeurs active et passive, leur neutralisation dans les emplois absolus ou figurés, 
leur variation dans une perspective historique. La complexité de plus en plus grande de la présentation tend à 
montrer progressivement les limites des critères mis en place au début, et la nécessité, pour analyser la diathèse 
verbale, de procéder au cas par cas, dans le détail du sens de chaque verbe.  

La présentation du temps verbal présente elle aussi des traits originaux. Combinant plusieurs critères 
temporels, ceux qui sont propres à l’axe chronologique et ceux qui caractérisent le plus ou moins grand degré 
d’achèvement du procès ou son plus ou moins grand éloignement par rapport au locuteur, Priscien conçoit les 
temps comme débordant les uns sur les autres. Héritier à cet égard de la doctrine stoïcienne de la parenté des 
temps, connue par la fascinante scholie de Stephanos, Priscien donne à cette « parenté » un sens proprement 
génétique, où le présent engendre le passé et le futur. Loin en effet de considérer le présent comme un produit 
du passé (point de vue engendré par une vision linéaire du temps, évoluant sur un axe chronologique orienté 
du passé vers l’avenir), le grammairien adopte le point de vue inverse, où la priorité structurelle du présent 
« fait naître » les autres temps. Placé au centre de l’analyse, en tête dans l’ordre des temps tout en étant défini 
négativement (instans, indiuiduum, imperfectum, « instable », « non isolable », « inachevé »), le présent 
apparaît lui-même comme un processus en cours de développement, qui tient son existence du fait qu’il a un 
début et une fin, mais sans jamais cesser de se trouver entre les deux.   

Parmi les autres accidentia développés dans cette introduction, la dérivation et la composition font 
assurément apparaître les limites de l’analyse morphologique dans la grammaire antique, mais elles mettent 
également en évidence l’intérêt du grammairien de Constantinople pour la vitalité de la langue latine. Appelant 
de ses vœux la création néologique pourvu qu’elle soit dans la logique de la langue, il souligne que si les 
auteurs de référence se l’étaient interdite, « la langue latine se serait condamnée à rester perpétuellement à 
l’étroit ».   

Une place particulière est faite au rôle du grec : le recours à cette langue est constant, dans une 
perspective essentiellement pédagogique – le grec ayant pour fonction d’éclairer des problèmes soulevés par 
le latin. Cette démarche s’explique bien sûr dans le contexte d’un public hellénophone, comme était à coup 
sûr très largement celui de Priscien à Constantinople : la langue de l’apprenant est censée faciliter l’accès à la 
langue apprise. La forme la plus remarquable de cet usage pédagogique du grec apparaît avec les « traductions 
intermédiaires », c’est-à-dire ces traductions grecques qui transposent littéralement des formules latines, sans 
souci de vraisemblance linguistique mais compréhensibles pour un hellénophone, et uniquement destinées à 
faire comprendre la structure idiomatique de la tournure latine, comme on pouvait « expliquer » naguère dans 
les classes Carthago delenda est par la transposition française « Carthage est devant être détruite ».   



Après une longue et minutieuse analyse des sources, essentiellement grecques, du livre 8, la postérité 
de cette présentation du verbe est examinée dans la suite de l’introduction à propos du cas précis des 
classements de types de verbes. Les étapes de cette postérité sont illustrées successivement par la Summa 
super Priscianum du Poitevin Pierre Hélie (vers 1140), le Catholicon, ou Summa grammaticalis, du Génois 
Giovanni Balbi (1286), les Grammaticales regulae de Guarino de Vérone (1470), le De causis de Scaliger 
(1540), la Minerva de Sanctius (1587) et la Nouvelle Méthode latine de Lancelot (1644). Ce passage en revue 
montre que si l’analyse de Priscien avait eu pour objet de rendre compte du plus grand nombre de faits 
possibles, et des problèmes qu’ils posaient, en gardant un certain équilibre entre les différents critères, la 
postérité a tenté de s’appuyer davantage sur la syntaxe pour simplifier la présentation des faits – sans 
véritablement y parvenir.  

Cette large mise en perspective est précisée par les très nombreuses notes qui accompagnent la 
traduction. Comme pour les précédents volumes, celle-ci est le fruit d’un travail collectif, conduit depuis 
l’origine au fil de séances bimensuelles.   

L’édition adoptée est celle que Hertz a proposée pour les Grammatici Latini en 1855-1859. Malgré son 
ancienneté, elle demeure l’édition de référence, et les travaux récents qui visent à renouveler ce travail 
d’édition ne lui enlèvent pas ce statut. Notre réflexion sur le sens du texte nous a cependant conduits à préférer 
parfois d’autres leçons parmi celles qui sont attestées dans l’apparat des GL. Ces choix sont réunis en fin 
d’introduction.   

Plusieurs index terminent ce volume : auteurs et citations, formes et syntagmes en mention, 
terminologie grammaticale latine et grecque, notions grammaticales. »    

  

  

 

 


