ACADEMIE DES INSCRIPTIONS ET BELLES-LETTRES
HOMMAGES DEPOSES LORS DE LA SEANCE DU VENDREDI 1*® MARS 2024

Hommage de M. Jean-Pierre MAHE

M. Jean-Pierre MAHE, Conversion du Kartli, édition
critique en langue géorgienne, et traduction francaise
commentée, (Louvain, Peeters, 2022-2024).

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de I’ Académie
I’édition critique en langue géorgienne, et la traduction
frangaise commentée de la Conversion du Kartli, 2 volumes'.
Le décalage, entre la date de 2022 — figurant sur la couverture
et correspondant au dépot des épreuves corrigées — et la sortie
toute récente de 1’ouvrage (fin janvier 2024) est di a la
confection, par le directeur de la collection, d’un index
géorgien lemmatis¢é (CSCO 706, p. 123-195), premicre
réalisation de ce type en cette langue morphologiquement tres
complexe.

Composée en trois phases successives® (vers 484, 635
et 823), la Conversion du Kartli est la chronique géorgienne la
plus ancienne, relatant la christianisation officielle de I’Ibérie
caucasienne (actuelle Géorgie orientale), vers 332, au temps du
roi Mirian et de sainte Nino. Jusqu’a I’identification, en 1990,
par notre regretté correspondant Zaza Aleksidzé, de deux manuscrits sinaitiques géorgiens, retrouvés dans un
tombeau de livres saints, a la suite d’un incendie survenu en 1975 sur la muraille de Justinien, au monastére
de Sainte-Catherine, on disposait de deux rédactions trés différentes de la Conversion du Kartli : ’'une dans le
manuscrit A, du X° siécle, découvert en 1888, et ’autre, dans manuscrit B des XIV® — XV siécles, connu
depuis 1903.

Les manuscrits sinaitiques C et D, du X°® siécle, mais antérieurs a A, permettent aujourd’hui de trancher
entre les deux variantes. Initialement Zaza Aleksidzé et moi avions convenu qu’il établirait le texte géorgien
et que je le traduirais en francais. Malheureusement la maladie et le décés de mon savant ami m’ont conduit a
reconstruire moi-méme un texte synthétique en me fondant sur les collations et la synopse qu’il m’avait
communiquées.

L’originalité majeure de cette chronique de christianisation est de ne rien dissimuler du role décisif des
juifs convertis dans la fondation de la chrétienté géorgienne. Le fait est suffisamment rare pour mériter d’étre
souligné. A la différence de ce qu’on observe dans les métropoles méditerranéennes (Carthage, Alexandrie,
Antioche, Edesse etc.), dont la mémoire juive a été systématiquement effacée aprés la conversion de
Constantin et I’instauration d’une Eglise impériale, les Géorgiens n’ont cessé d’enrichir les sobres données
des récits les plus anciens sur la synagogue de Mcxeta, résidence du premier roi chrétien.

La singularité de cette évolution tient a I’oralité des sources. L’écrit s’efface de la mémoire des que
son support matériel est détruit. Au contraire, 1’oral nourrit d’abord des résumés mnémotechniques, qui
indiquent la trame du récit en laissant au narrateur le soin de raviver les détails. Peu a peu, avec le temps, les



souvenirs s’estompent et I’imagination travaille. Echappant a 1’oubli, chacun des épisodes de la légende se
fixe en vignettes définitives.

Pour quelle raison la pieuse juive Sidonie, fille du rabbin Abiatar, devint-elle la premicre disciple de
Nino — la « captive » chrétienne —, entrainant a sa suite ses compagnes et son propre pere ? On peut évoquer
divers motifs naturels et obvies : I’asceése impressionnante de la sainte, sa maitrise de I’araméen, langue de la
communauté juive, la profondeur biblique de sa parole, les guérisons qu’elle opéere ...Mais rien de cela ne
serait décisif s’il n’y avait un ressort secret de la conversion, un dessein caché de la Providence, qui se
découvre au fil des événements, et devant quoi s’inclinent non seulement la piété des juifs, fidéles au Dieu de
leurs peres, mais aussi le coeur endurci des paiens, aveuglés par I’idolatrie ancestrale ou par le fanatisme
zoroastrien, importé de Perse.

Le support matériel de cette volonté divine réside dans deux saintes reliques — que nul n’a jamais
vues depuis des siécles — mais dont la présence agissante a Mcxeta ne fait aucun doute : la pelisse du prophéte
Elie et la sainte tunique du Christ. Comment ces trésors inestimables ont-ils quitté Jérusalem et la Terre Sainte
pour se retrouver au pied du Grand Caucase, dans 1’obscurité boréale, a 1’extrémité septentrionale du monde
habité ? Le récit objectif de la conversion du roi Mirian et du baptéme de sa nation se double ainsi d’un substrat
mystérieux, qui transcende le temps et I’espace et ne se dévoile qu’aux seuls initiés.

Au moment ou Nino arrive en Géorgie, les juifs, déja présents depuis cinq cents ans, ont eu la douleur
d’apprendre la destruction du Temple et le bannissement de leurs coreligionnaires hors de la ville sainte.
Depuis trois siécles, ils s’interrogent douloureusement sur la raison providentielle de ces infortunes. Et
pourtant, leur fidélité au Dieu de leurs peres opere encore des miracles.

Ce n’est pas en vain que la fille du rabbin de Mcxeta se nomme Sidonie, en mémoire de la veuve de
Sidon, qui regut Elie, ancétre de sa famille. Elle sait, par ses ascendants qu’au pied de 1’un des arbres du palais
royal git la pelisse du prophéte, « peau de mouton ou simple toison de chévre », dont les hommes de Dieu,
moqueés, persécutés, torturés ou tués par les idolatres, se revétirent, « eux dont le monde n’était pas digne »
(He 11, 38), pour échapper a la cruauté des humains. Ainsi les juifs de Mcxeta, égarés parmi les nations, surent
garder leur foi pendant cinq cents ans.

Mieux encore, au temps d’Hérode 1’Impie, Elioz, autre ancétre de la famille de Sidonie, assista au
baptéme de Jésus et fut témoin des prodiges de fin des temps qui se manifestérent alors. Convoqué trois ans
plus tard au proces organisé par Hérode et Caiphe, il fut averti par sa mere prophétesse que le prévenu était
innocent. Il accompagna le condamné sur le Calvaire et, gagnant aux dés la « Tunique sans couture », il la
rapporta en Géorgie. Aujourd’hui, elle est enfouie dans la tombe de sa sceur, qui mourut d’émotion en
apprenant la mort du Juste et en serrant contre elle ce saint vétement « tissé¢ d’en haut ».

En somme, la conversion de la Géorgie opérée par sainte Nino n’est pas seulement le fruit des mérites
de la pieuse femme, mais le résultat d’un coup de dés, provoqué trois cents ans plus tot par la Providence au
pied de la Croix.

Ces fictions romanesques coexistent dans la chronique géorgienne avec des indications réalistes et
vérifiables sur la communauté juive du royaume de Kartli au IV® si¢cle. Elles ne dissimulent rien des scissions
et des conflits qui survinrent quand le rabbin Abiatar et une partie de ses coreligionnaires recurent le baptéme.
Indignés, la majorité des juifs, qui conserverent leur foi ancestrale, quittérent la ville, abandonnant le cimetiere
et la synagogue, a quoi ils étaient attachés depuis cinq siécles. Mais, sur ordre du roi Mirian, ces lieux de
mémoire furent pieusement entretenus, « car ¢’était la qu’avant I’avénement de la grace nouvelle, le nom de
I’Eternel était proclamé ».

La Conversion du Kartli nous préserve donc, a I’extréme fin de I’ Antiquité, le tableau d’une chrétienté
qui revendique fierement ses racines juives. »



Hommage de M. Jean GUILAINE

MM. Jean Guilaine et Didier Miallier (dirs), Glozel.
| Résultats des recherches effectuées entre 1983 et
- 1990 a la demande du ministére de la Culture
(Clermont-Ferrand, Presses Universitaires Blaise
Pascal, Coll. Terra Mater 4, 2023).

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’ Académie au nom de Didier Miallier et de moi-méme
I’ouvrage « Glozel. Résultats des recherches effectuées
entre 1983 et 1990 a la demande du ministere de la
Culture». De fait je n’aurais pas cru opportun
d’évoquer ici méme un site aussi contesté si celui-ci
n’avait laissé€ naguere bien des traces dans les Comptes
rendus de notre Académie. Il m’a donc semblé utile, a
travers cet hommage, de livrer un témoignage sur des
travaux le concernant, remontant a présent a quelques
décennies mais qui viennent tout juste d’étre publiés.

i 4 Mafer : 7 Résumons d’abord les faits dont les premiéres
o Wl BT £ TN SN manifestations datent déja d’un siécle. Le 1 mars
1924, deux cultivateurs, Claude et Emile Fradin, labourant un champ de leur domaine de Glozel (Ferricres-
sur-Sichon, Allier), mettent au jour une fosse ovale parementée comportant des briques cuites et diverses
scories, probablement les vestiges d’un atelier de verrier médiéval ou moderne. Un médecin de Vichy, Antonin
Morlet, ayant négocié avec les Fradin la poursuite des fouilles sur leur terrain, celles-ci allaient livrer une
profusion d’objets hétéroclites : harpons et plaquettes d’os, galets gravés, vases anthropomorphes, idoles
bisexuées en terre cuite, figurines, tablettes d’argile portant des signes s’apparentant a une écriture inconnue.
De tels matériaux, outre leur typologie étonnante, combinaient curieusement des caractéres de périodes
largement séparées dans le temps. Une publicité démesurée conférée a ces découvertes allait donner lieu a des
controverses obstinées entre quelques-unes des «élites» scientifiques du moment. Une commission
internationale constituée en 1927 pour statuer sur I'intérét de ces trouvailles estima qu’il s’agissait de faux.
Les recherches continuant pour autant et le nombre d’objets étranges ne cessant d’augmenter, les débats
s’envenimerent, les experts sollicités changeant parfois d’avis. Parmi les détracteurs figuraient surtout des
préhistoriens : A. de Mortillet, H. Bégouen, A.Vayson de Pradenne tandis que D. Peyrony, L. Capitan, H.
Breuil, un temps favorable, prirent bientdt leur distance. Les partisans de 1’authenticité n’étaient pas des
archéologues mais des spécialistes de disciplines variées : géologie (Ch. Depéret), ethnographie (A.Van
Gennep), ¢épigraphie latine (E.Espérandieu), études celtes (J. Loth). Deux noms se détachent plus
particulierement dans ces polémiques. D’abord celui de Salomon Reinach, conservateur en chef du musée des
Antiquités Nationales, « occidentaliste » convaincu et auteur en 1893 d’un ouvrage, « Le mirage oriental »,
dans lequel il contestait les influences orientales dans la construction culturelle de la premiére
Europe. Sceptique au début, il ne cessera ensuite de défendre, parfois avec véhémence, I’authenticité de
Glozel auquel il consacrera, outre diverses communications, trois ouvrages (Glozel: la découverte, la
controverse, les enseignements, 1928 ; « Ephémérides de Glozel », 1928, 1930). Son principal contradicteur
fut René Dussaud, professeur a I’Ecole du Louvre, spécialiste de 1’écriture phénicienne dont on avait




rapproché les caractéres des tablettes de Glozel et qui soutenait qu’il ne s’agissait que de faux grossiers. Il
évoquera cette controverse I’opposant a S. Reinach dans un opuscule paru en 1928 (« Glozel a I’Institut »). 11
taxera 1’affaire Glozel de « déplorable aventure » affirmant qu’elle ne se serait pas produite si « la France eut
possédé un Service des Antiquités ». Ce besoin réel aboutira, plusieurs années apres, a la promulgation de la
loi Carcopino du 27 septembre 1941.

Apres quelques péripéties judiciaires, le tumulte se calma dans le courant des années trente et un certain
discrédit sembla entourer la découverte. Le « mystere » de 1’écriture glozélienne demeurant toutefois, quelques
physiciens reprirent la question dans le courant des années soixante-dix et se proposerent de dater les curieuses
tablettes écrites par la méthode, alors embryonnaire, de la thermoluminescence. Ces analyses ne firent que
compliquer le probléme. Si la période néolithique, soutenue par A.Morlet, semblait exclue, 1’éventail des
résultats s’étalait sur une large tranche chronologique allant de I’Age du fer jusqu’au XXe siécle ! L’obtention
dans ce lot de datations protohistoriques eut pour effet de convaincre une nouvelle génération de « pro-
glozéliens » d’une certaine ancienneté des vestiges et de réclamer une réouverture des fouilles malgré les
réticences de I’administration, peu encline a relancer un dossier aussi toxique. Les pressions jouant, le
ministére de la Culture se résolut a faire effectuer des sondages afin de vérifier s’il existait sur le site des
niveaux archéologiques encore en place et susceptibles de donner lieu a de nouvelles recherches.

Je fus alors chargé par la Sous-Direction de I’ Archéologie de prendre la direction scientifique de cette
mission. Les opérations de terrain se déroulérent en décembre 1983. Cinq sondages furent ouverts par Jean-
Pierre Daugas et Pierre Pétrequin, alors agents des Directions d’ Antiquités. Ces interventions ne révélerent la
présence d’aucune strate archéologique. Elles ne mirent au jour que de rares vestiges erratiques dont
deux fragments €loignés d’une méme lampe et qui portait des traces d’une colle les ayant autrefois raccordés,
indices d’un ré-enfouissement ultérieur...La mission avait tenu a s’entourer de naturalistes (sédimentologue,
palynologue, micromorphologue, spécialistes de radioactivité) tandis que, dans le prolongement des travaux
de terrain, il avait été décidé que de nouvelles analyses porteraient sur des pi€ces issues des premicres
recherches. Didier Miallier, professeur a I’Université de Clermont, fut chargé d’établir le programme de ces
interventions dans divers domaines : thermoluminescence, autorégénération des zircons, archéomagnétisme,
radiocarbone. Vers 1990 les résultats du terrain et des laboratoires parvinrent ainsi au Ministére ou ils furent
archivés. Seul un court article collectif publi¢ en 1995 dans la Revue Archéologique du Centre rendit compte
de I’ensemble des résultats des lors classés.

Ces derniers temps, les éditions de 1’Université de Clermont émirent le projet de publier in extenso
le dossier Glozel demeur¢ archivé. La Sous-direction de I’ Archéologie ayant émis un avis favorable a sa « dé-
classification », il en a résulté le présent ouvrage publié¢ dans la collection « Terra Mater ». Ce volume est donc
essentiellement la publication de documents d’archives rédigés entre 1983 et 1995. Il comporte néanmoins,
en annexe et en totale déconnexion avec le corps du livre, les points de vue de quelques archéologues
contemporains sur le gisement de Glozel.

L’ouvrage s’ouvre sur deux chapitres introductifs reprenant 1’historique des recherches (J-P. Daugas)
et le premier bilan des datations par thermoluminescence antérieures a 1983 (H. McKerrell et V. Mejdahl) et
dont I’ample dispersion soulignait I’incohérence. Il comporte ensuite une description des sondages
effectués (J.-P. Daugas et P. Pétrequin) : ceux-ci ont conclu dans les secteurs vierges a 1’absence totale d’une
couche archéologique en place tandis que d’autres aires ne présentaient que des sédiments remaniés par les
interventions antérieures. Une ¢tude sédimentologique débouche sur I’incompatibilité entre les dépdts
géologiques et la nature des vestiges mis au jour (acidité et conservation des os, températures de cuisson des
argiles, etc.) (B. Kervazo). Une contribution palynologique sur les sédiments des sondages révele un contexte
post-néolithique, d’age historique (M.-F. Diot). Viennent ensuite plusieurs analyses physico-chimiques portant
sur des matériaux anciennement exhumés et réalisés au sein de laboratoires différents : Oxford (M. Aitken, J.
Henderson, R.-A. Housley, B.W. Smith, N.A. Spooner, D. Stoneham), Roskilde, Danemark (V. Mejdahl),



\

Clermont-Ferrand (J.Fain, D.Miallier, S.Sanzelle). Rappelons a cet effet que les résultats concernent
¢videmment les matieéres dont sont tirés les objets et non leur faconnage ultérieur. Globalement les données
fournies par ces opérations débouchent sur plusieurs groupes chronologiques, en dépit d’incertitudes
concernant la thermoluminescence, imputables aux anomalies radioactives propres aux lieux de prélévement.
Les datations obtenues se concentrent sur le Moyen-Age (en association avec une activité verriére bien
attestée) et sur des ages modernes. De ce fait I’idée d’une « civilisation glozélienne » courant sur de longs
siecles ne peut étre retenue tandis que I’hypothése la plus plausible reste donc celle de manipulations
«récentes ». Celles-ci sont postérieures a la reconnaissance de 1’art mobilier préhistorique (imité sur certains
os et galets) et, sans doute, a la mise en évidence de I’écriture phénicienne dont la contrefagon a concerné
certains des caracteres inscrits sur les fameuses tablettes, ces derni€res ne portant qu’une accumulation de
signes maladroitement empruntés a diverses écritures anciennes.

En annexe, sept archéologues, tous relevant de générations postérieures a celles impliquées dans les
premicres controverses, livrent leurs impressions sur le site et ses vestiges (R. Angevin, C. Breniquet, A.
Gallay, P. Pétrequin, J.-P. Adam, J.-P. Demoule et moi-méme). Leur conclusion est unanime : les documents
sont apocryphes. On peut alors se demander comment une « découverte » de cette nature a pu en son temps
donner lieu a des polémiques exacerbées ayant opposé quelques brillants esprits tombés dans un picge. Il est
vrai aussi qu’autour de Glozel a fleuri toute une littérature ayant contribué a aviver fantasmes et passions. De
tels écrits avaient souvent une connotation ésotérique, leurs auteurs prétendant avoir déchiffré I’« écriture »
du site. D’autres théses présentaient des engagements plus idéologiques telle la primauté intellectuelle de
I’Europe dans 1’émergence de 1’alphabet. Le présent ouvrage a aussi pour ambition d’assainir une question
démesurément amplifiée et par trop dévoyée. »



Hommage de M. Philippe HOFFMANN

M. Jean-Francois Pradeau, édition critique, avec traduction
francaise, introduction et notes de Porphyre. Lettre a Marcella

- e
P 0} p Ily I e (Leyde-Boston, Brill, Philosophia Antiqua, 169, 2023).

Lettre
" « J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de I’Académie,
a ﬂfﬂl"ﬁ'ﬂua de la part de son auteur, I’ouvrage de Jean-Francois Pradeau,
Professeur de philosophie ancienne a 1’Université de Lyon-Jean

EDNTION CRIT Moulin:
TR ADUCTI AP

i Porphyre. Lettre @ Marcella. Edition critique, traduction
JEAN-FRANCOIS PRADEAU B francaise, introduction et notes par JFP, publi¢ dans la collection
B8« Philosophia Antiqua » (volume 169), chez Brill, Leyde-Boston,
2023, 148 pages.

Dans I’ceuvre foisonnante de Porphyre (234-ca 305),
disciple et éditeur de Plotin, la Lettre a Marcella a été définie
comme «le testament spirituel du paganismey» par le P.
Festugiere, auteur d’une traduction publiée en 1944 dans son

ouvrage Trois dévots paiens (réédité en 1998, Paris, Arfuyen). Il s’agit d’une lettre de consolation qui devient
vite un protreptique a la philosophie adressé par Porphyre a Marcella, épousée tardivement, veuve d’un
philosophe ami de Porphyre — dont le nom est inconnu — et mere d’une nombreuse famille. La Lettre a été
plusieurs fois éditée, traduite et commentée, notamment par Edouard des Places dans la Collection des
Universités de France en compagnie de la Vie de Pythagore (Paris 1982 : I’introduction des p. 89-102,
notamment, est toujours instructive), et par Walter Potscher (Porphyrios. Ilpos Mapréiiav, dans la collection
« Philosophia Antiqua », vol. 15, Leyde, Brill, 1969, pp. 142) ; Potscher 1’a savamment commentée et a mis
en évidence le premier son contenu philosophique et son argumentation. Ce petit texte non technique, d’une
réelle importance pour la connaissance de la philosophie tardo-antique et de ce que I’on peut appeler le
«néoplatonisme vécu », est une véritable pépite, un texte militant qui illustre un dernier éclat du rationalisme
grec au tournant des III° et [V® siécles : le grand mérite du travail de J.-F. Pradeau est de mettre en valeur cette
dimension essentielle. La Lettre est ici a nouveau éditée et traduite en francais — la traduction reprenant celle
qui a été publiée parallelement par ’auteur dans la collection Garnier-Flammarion en 2023. Le texte, assez
bref (p. 44-75, avec la traduction), est soigneusement commenté a 1’aide d’une introduction substantielle (p.
1-39) et d’un appareil de notes claires et informées (p. 76-118) suivi d’une annexe (p. 119-128), d’une
bibliographie (p. 129-139) et de précieux index (p. 140-148) qui permettent en particulier de circuler dans les
nombreuses références aux ouvrages de Plotin et de Porphyre.

La Lettre a été vite oubliée, dés I’ Antiquité, et ne fut redécouverte qu’au XIX® siccle. Elle est conservée
— s’achevant sur une dernic¢re phrase mutilée — dans un manuscrit miscellaneus du milieu du XV® siecle et a
¢été repérée par Angelo Mai, alors bibliothécaire a I’ Ambrosienne. L’édition est ainsi basée sur 1’Ambrosianus
Q 13 sup. (gr. 667), f. 215"-222", dont un spécimen d’écriture est donné dans I’édition de W. Pd6tscher: le
copiste de ces folios, enregistré dans la base Ilivaxeg, est Georgios Dishypatos Galesiotes (I'edpyilog
Awovmatog IN'aAnocuwng actif au XV© siecle) d’aprés 1’identification donnée par C. Mazzuchi, « Un inedito
opuscolo greco autografo di Ciriaco d’Ancona sulle antiche magistrature romane », ltalia Medioevale e
Umanistica, 55, 2014, p. 291-302, spéc. p. 292 et 294. Selon Mazzuchi le manuscrit est dii a douze copistes
différents et a probablement été écrit dans le cercle de Bessarion a partir de matériaux provenant de Mistra. Il



est intéressant pour la tradition du texte d’ajouter que Jacques-Hubert Sautel, de la Section grecque de ’IRHT,
a repéré un autre témoin — ces deux manuscrits comportant par ailleurs I’Epitomé des Antiquités romaines de
Denys d’Halicarnasse. Il s’agit de 1’Ambrosianus A 80 sup. (gr. 17), dans lequel Dieter Harlfinger (Die
Textgeschichte der pseudo-aristotelischen Schrift 'Peri atomon grammon', Amsterdam 1971, p. 418) avait
reconnu la main de I’4Anonymus 10 [identifié depuis a Dionysios Sinates — attesté dans le dernier quart du XV°
siecle — par C. Giacomelli et D. Speranzi, « Dispersi e ritrovati. Gli “Oracoli caldaici”, Marsilio Ficino e
Gregorio (iero)monaco », Scripta, 12,2019, p. 113-142, p. 123] : ce manuscrit A 80 sup., qui n’est pas connu
des derniers éditeurs (Potscher, des Places, Pradeau), présente quelques extraits au f. 353" (« excerpta quinque
cum lacunis », selon la base ITivakeg qui donne les références a 1’édition des Places : 6,12 ; 7,12-20 ; 8,9-11 ;
9,5-9; 11,9-12,8) ; d’apres le filigrane du papier, la copie est attribuable a la fin des années 1470. Sur ces deux
manuscrits de I’ Ambrosienne (ainsi que sur la fortune de la Lettre a partir des éditions d’Angelo Mai), on lira
I’¢étude approfondie de Carla Castelli, « Porfirio in Ambrosiana. Due note sulla Lettera a Marcella », dans M.
Prada-G. Sergio (dir.), ltaliani di Milano. Studi in onore di Silvia Morgana (Consonanze 8), Milan, Ledizioni,
2017, p. 47-57 (p. 51 n. 37 pour les références des fragments de 1’Ambrosianus A 80 sup., et n. 39 sur
I’identification du copiste). Les extraits de I’Ambrosianus A 80 sup. n’apportent rien a I’édition du texte, qui
au ch.12, ligne 4, doit bien étre corrigé en edktéov contre les legons fautives des deux manuscrits, qu’il n’est
pas possible de situer stemmatiquement 1’un par rapport a 1’autre (evextoiov Ambr. Q 13 sup., svoktaiov Ambr.
A 80 sup.). C. Castelli suggere que le contenu de la Lettre doit étre mis en relation avec « I’interesse
dell’ambiente di Giorgio Gemisto Pletone per la conservazione della tradizione filosofico-sapienziale antica »
(p. 53), et c’est alors au milieu néoplatonicien de Pléthon, que 1’on devrait la conservation de ce texte de
Porphyre : or les matériaux rassemblés dans 1I’Ambrosianus Q 13 sup. semblent provenir eux aussi du milieu
de Mistra (selon Mazzuchi), et les deux Ambrosiani, fait intéressant, contiennent I’un et I’autre le commentaire
long de Pléthon aux Oracles Chaldaiques. Voir a ce sujet Brigitte Tambrun-Krasker, éd. Maywxo Aoyio t&dv
oo Zwpoaotpov udywv. lewpyiov [guorod [Iinbwvog élnynoisc eic ta  odro  Aoyia. Oracles
chaldaiques. Recension de Georges Gémiste Pléthon, Athénes-Paris-Bruxelles 1995, p. XXXIX-XL et aussi p.
XLI-XLII ou il est indiqué que le Q 13 sup. lui-méme est pour ce texte une copie du Laurentianus 80, 24. Or
selon les indications de la base ITivaxeg ce Laurentianus, qui a appartenu a Francesco Filefo, contient plusieurs
ceuvres de Pléthon, et I’on a reconnu dans une section (f. 1-90") la main de Jean Eugénikos frére de Marc
d’Ephése et proche de Pléthon. Brigitte Tambrun-Krasker, que je remercie, me fait remarquer, per litteras, que
I’on peut « penser que des copies des Oracles et du Commentaire de Pléthon ont été faites a Florence a I'époque
du concile [le Concile d’Union, 1438-1439] car le sujet (Platon disciple des mages) intéressait Cosme de
Médicis ». La question des relations entre ces manuscrits demanderait nombre de vérifications et une étude
plus approfondie, mais 1’hypothése selon laquelle la Lettre a Marcella nous a été conservée par le cercle
néoplatonicien de Pléthon mérite considération.

J.-F. Pradeau a travaillé a partir des éditions données par Angelo Mai (1°* édition Milan 1816 et Rome
1831 [Mai’]), August Nauck (I’éditeur des fragments des Tragiques grecs, a qui 1’on doit deux éditions de la
Lettre, chez Teubner 1860 et 1886 [= Nauck? ]) et Walter Pétscher (1969). La collation du manuscrit par
Gottfried Kinkel, publiée par Richard Volkmann, « Observationes Miscellac. II», dans Stddtisches
Evangelisches Gymnasium zu Jauer 8 (1873), p. 1-21 (p. 7-11) est aussi prise en compte. L’édition, comme il
est naturel dans le cas d’un texte conservé dans un seul manuscrit, cite, discute, adopte, refuse nombre de
choix et de conjectures proposés par ses prédécesseurs, donnant ainsi une vue complete de la tradition
¢ditoriale et préférant la fidélité au manuscrit — jusque dans la ponctuation lorsque cela fait sens — aux
conjectures et corrections auxquelles était encline la deuxiéme édition de Nauck (Nauck?) donnée en 1886, et
suivie le plus souvent par des Places de préférence a I’édition Potscher. Un double apparat permet de repérer
les sentences citées ou adaptées par Porphyre, ainsi que 17 « fragments » d’Epicure (voir infi-a). La liste des
sigles et abréviations (p. 42-43) et la bibliographie finale (p. 129-131) offrent un panorama complet des
¢ditions depuis celle d’Angelo Mai en 1816 (on se reportera aussi, sur les éditions, les traductions et les
recherches menées sur le matériel gnomique a I’Introduction de des Places et a I’article de Carla Castelli qui



rappelle p. 50 les travaux de Thomas Taylor [1820] et de Johann Gildemeister [ Hermes, 4, 1870, p. 81-98]).
J.-F. Pradeau donne également un état des traductions en langues modernes (notamment en frangais et en
italien), qui montrent I’intérét porté a ce texte depuis Marie-Nicolas Bouillet (1864), et mentionne la bonne
traduction annotée donnée en 2019 par Arnaud Perrot dans la collection « Classiques en poche », aux Belles-
Lettres.

La date de rédaction de la Lettre est inconnue mais c’est sans doute 1’un des derniers ouvrages de
Porphyre, rédigé dans sa vieillesse (littéralement : alors qu’il « inclinait vers la vieillesse », pot ... €ig T0 yfpoc
amokAivavt), peut-&tre apres (?) la grande entreprise d’édition des traités de Plotin et la rédaction de la Vie de
Plotin. Porphyre s’y adresse a son épouse pour la guider sur le chemin de la vertu, en vue de la remontée vers
le dieu. On sait que la pratique de philosophie était courante parmi les femmes qui vivaient dans 1’entourage
de Plotin. Mais par-dela la personne singuliere de Marcella, I’ouvrage est destiné a tous les lecteurs qui veulent
vivre une vie philosophique selon la raison ; ce n’est donc pas seulement une lettre personnelle, mais une lettre
de portée générale, ouverte a des destinataires cultivés. Porphyre s’adresse a son épouse comme un maitre a
une disciple, et il cherche a la consoler au moment ou il la quitte, aprés tout juste dix mois de vie conjugale,
pour une mission « a I’appel des Grecs », mission a laquelle il fait une simple allusion (kaAobong 6¢ Tfig TOV
EMMvov ypeiog kal tdv 0e®dv cuvenetyovimv, « Mais alors que le service des Grecs appelait et que les dieux
eux aussi devenaient pressants », ch. 4, ligne 6) : une interprétation romanesque et purement spéculative
(réfutée notamment par R. Goulet) veut qu’il ait été appelé par ’empereur Dioclétien qui préparait a
Nicomédie ses persécutions contre les chrétiens durant I’hiver 302-303, Porphyre ayant dans cette hypothése
(suivie par des Places) contribué a la dimension idéologique de la persécution ; mais peut-&tre est-il tout
simplement parti pour venir en aide a 1’école platonicienne, a Athénes ou a Rome, au service, donc, de la
philosophie (p. 29-30 et p. 80-81). La critique de la « croyance irrationnelle » (&Aoyog miotig, ch. 23, ligne 3)
qui ne peut aucunement conduire au dieu, et la mention d’une tétrade d’origine chaldaique « foi, vérité, amour,
espoir (ou espérance) » (miotic, dAnOswa, Epwc, EAmic, ch. 24, ligne 6 [= Oracles Chaldaiques 46 et 47 des
Places]) arrachée a tout contexte rituel et réinterprétée dans le sens d’une exhortation éthique a la vie bonne,
et a laquelle plusieurs études ont été consacrées (voir la note 99 p. 105-106, et aussi la n. 92 p. 103-104, ainsi
que Karin Alt, « Glaube, Wahrheit, Liebe, Hoffnung bei Porphyrios », dans aa. vv., Die Weltlichkeit des
Glaubens in der Alten Kirche. Festschrift fiir Ulrich Wickert, Berlin 1997, p. 25-43), comportent tres
probablement une intention anti-chrétienne qui s’insére dans le projet global de défense de la vie
philosophique.

L’introduction, pédagogique, rédigée d’un style alerte et fondée sur une riche bibliographie (voir
toujours la notice fondamentale « Porphyre de Tyr », P 263, dans R. Goulet [dir.], Dictionnaire des Philosophes
antiques, Vb, Paris 2012, p. 1289-1468, spéc. p. 1296-1297, p. 1308-1310, p. 1323-1324 ; et la notice de R.
Goulet, « Marcella », M 23a, DPhA, IV, Paris 2005, p. 257-258), présente la vie et I’ceuvre de Porphyre (p. 1-
13) en discutant des questions d’interprétation délicate (comme 1’épisode de la mélancolie de Porphyre, son
conflit doctrinal avec Plotin au sujet de I’interprétation des Catégories d’Aristote, ou les conséquences de
I’assassinat de I’empereur Gallien). Elle fait le point sur le platonisme de Porphyre (comme historien de la
tradition platonicienne et défenseur de la rationalit¢ philosophique contre le tournant théurgique de
Jamblique), sur la forme de cette lettre philosophique (un texte « militant » qui exhorte a la pratique de la vie
philosophique, c’est-a-dire la vie selon I’intellect, dans la pureté et la piété rationnelle, en vue d’une élévation
vers I’intelligible et vers le divin), sur la personnalité de la destinataire (Marcella, est une femme philosophe
capable de vivre une vie intellective et de se déprendre d’une attention excessive aux besoins et désirs du
corps, engagée aussi dans 1’éducation de ses enfants), et sur les liens entre la Lettre et les recueils de sentences
dans I’ Antiquité (p. 18-24, voir infra). Elle présente les themes philosophiques majeurs : le devoir d’« honorer
les dieux » non par les sacrifices mais par la philosophie comme savoir et connaissance de la nature divine,
les cultes traditionnels pouvant étre respectés mais le véritable temple de la divinité étant la pensée dans I’ame
(p. 24-25) ; le « retour » de I’ame vers sa patrie véritable, loin des affections corporelles, par la vertu et la



connaissance qui conduisent a I’assimilation au dieu (p. 25-27) ; ou encore la philosophie comme « science
divine », la pure connaissance intellective de la nature divine — et non les rituels théurgiques — conduisant a
I’assimilation a dieu (p. 27-29). La véritable piété est philosophique et elle est rationnelle : « Porphyre défend
[...] le rationalisme philosophique de Plotin et une foi en la philosophie qui vont étre balayés par le succes
des theses de Jamblique. Si la Lettre est bien une défense de la philosophie, elle [’est aussi comme un manifeste
dirigé contre cette théurgie que Porphyre tient pour un renoncement » (p. 28).

Sur le modéle du schéma doctrinal issu du 7raite 19 (1, 2) de Plotin Sur les vertus, et formalisé dans la
Sentence 32 de Porphyre lui-méme — qui distingue entre vertus civiques ou politiques, vertus cathartiques ou
purificatrices, vertus théorétiques ou contemplatives et vertus paradigmatiques qui sont les modeles des vertus
dans I’intellect —, la voie de 1’assimilation au dieu (cf. Platon, Thééteéte, 176 b-c) est scandée dans la Lettre par
trois étapes qui consistent en la connaissance et 1’observation de lois, soit successivement: les lois
conventionnelles de la cité (qui garantissent 1’existence et la cohésion de la communauté), la loi de la nature
(qui régit la maitrise des désirs et la discipline des besoins corporels) et la loi divine qui « a été faite grdce a
la verité des notions qui sont dans les ames rationnelles » et qui permet d’atteindre les plus hautes vertus en
vivant une vie intellective et pieuse ; ces trois lois se succedent les unes aux autres (p. 30-33). Ce qui est
notable dans ce cheminement vertueux, c’est que Porphyre accorde un réle a 1’éthique épicurienne présentée
comme un « tremplin » vers les vertus platoniciennes dans la mesure ou elle prescrit de suivre la nature et
invite a I’abstinence et a s’en tenir aux plaisirs naturels nécessaires (p. 33-36 ; note 102 p. 107-109 ; note 121
p. 113 etc.). Hermann Usener, qui informa Nauck (Nauck' 1860, Nauck? 1886), n’a pas hésité a relever et a
considérer comme étant d’Epicure des « fragments » qu’il intégra & son recueil Epicurea (Leipzig, Teubner,
1887, voir Praefatio p. LVIII-LX et I’Index Fontium p. 436). La question est philologiquement discutée (p.
34-35 etn. 75), mais J.-F. Pradeau souligne le fait que Porphyre, « dans les chap. 27 a 31 de la Lettre remémore
a Marcella une série de préceptes ou d’enseignement épicuriens, afin de lui rappeler que la nature elle aussi
nous invite a [’absence de trouble et a [’abstinence, qui sont les conditions pour [’dme de son
affranchissement » (p. 34). Dans la perspective d’une exhortation a la philosophie, et en dépit de la faiblesse
philosophique prétée a I’épicurisme, « la remontée de I’dme vers l’intelligible platonicien peut se servir
comme d’un tremplin du naturalisme éthique des épicuriens» (ibid.). Cet appel a I’épicurisme dans le
traitement de la loi de la nature est remarquable.

La Lettre a Marcella est connue des philologues, et se distingue de la plupart des autres lettres
philosophiques anciennes que nous avons conservées, par le fait qu’elle contient aussi, en particulier dans les
chapitres 11 a 16, un grand nombre de sentences — une cinquantaine portant essentiellement sur le retour vers
le dieu et les bienfaits de la vertu — que I’on retrouve dans d’autres floriléges anciens, paiens et chrétiens. Elle
constitue, comme 1’abondante collection des Sentences de Sextus qui date probablement de la fin du II°s. apres
of Sextus, Atlanta 2012), un jalon dans I’histoire de la littérature gnomique. Le volume étudie (aux p. 18-24,
on I’a déja signalé¢), les sentences de la Lettre dans le cadre plus général de la littérature gnomique des I1°-111°
siecles. Il présente en particulier aux p. 119-127 une excellente annexe qui a 1’aide d’un tableau tres clair, et
aprés d’autres éditeurs (comme Nauck?, Leipzig, Teubner 1886, p. XVIII-XX ; K. Gass, In epistula ad
Marcellam quibus fontibus et quomodo eis usus sit, Bonn 1927, ou H. Chadwick p. 144 ss., cf. I’Introduction
de des Places, CUF, p. 99-100, et son Index fontium, parallelorum et testium p. 145-150), compare ces
sentences — en des rédactions semblables mais non identiques — a la collection de Sextus, au recueil des
Sentences pythagoriciennes et au recueil, également pythagorisant, attribué¢ a Clitarque, un auteur inconnu,
peut-&tre antérieur a Sextus, qui ne semble attesté que par les titres donnés par le Vaticanus graecus 1144 [XV°
s.] (titre : éx 1@V Kiertdpyov mpaypatik®dv ypeidv cvuvaywyn) et le Parisinus graecus 1168 [XIII® s.] (titre :
K\etrépyov). De méme sont récapitulés p. 128 les 17 « fragments » d’Epicure identifiés comme tels par Usener
dans les chapitres 27-31 consacrés a la loi de la nature. On sait I’importance de la mémorisation et de
I’assimilation des maximes, apophtegmes et autres formules bréves et frappantes pour la pratique de la vie



morale dans I’ Antiquité, et la Lettre a Marcella offre un exemple typique de leur role et de leur efficacité dans
la direction spirituelle. Le caractere litanique du style de la Lettre, saturé de telles formules, garantit une
efficacité psychagogique et reléve d’un subtil travail littéraire ordonné a la direction de conscience, les formes
breves, stylistiquement ciselées, s’offrant a la remémoration et a la rumination, c’est-a-dire a une assimilation
par I’ame de la destinataire — et au-dela, par I’ame de tous les destinataires. L’ame est ainsi modifiée et conduite
vers un état supérieur.

Le plan de la Lettre n’apparait pas facilement a la premiére lecture, et ’on a longtemps considéré que
les sentences s’y enchainent sans une logique claire, la recherche s’étant trés souvent concentrée sur cet aspect
du texte, considéré comme un réservoir de citations. Le mérite de J.-F. Pradeau est de se situer dans le
prolongement de 1’étude pionni¢re de W. Potscher (Die Kompositionsfrage..., p. 103-140), trés brievement
résumée par des Places (aux p. 100-101 du volume de la CUF), et de dégager avec netteté, aux p. 36-37,
I’argumentation ferme qui anime une exhortation a réaliser le telos platonicien de la vie, et la finalité de ce
protreptique : la remontée vers le dieu, principe et fin de la vertu humaine. La philosophie est le véritable culte
divin dans ’intériorit¢ de I’ame. La mise en évidence d’un plan progressif conduit ainsi a ne plus considérer
la Lettre comme un simple recueil de maximes, dont la cohérence et la structure ont longtemps échappé aux
lecteurs (p. 23), mais a y reconnaitre un protocole psychagogique. La philosophie néoplatonicienne sert de
cadre a I’agencement des maximes et sentences et en absorbe le vocabulaire, tout en étant trés présente comme
le montre 1’index des notions et termes grecs en fin de volume (p. 141-142) : elle s’incarne avec simplicité en
un mode de vie, un Bioc, dont le programme de réalisation est offert idéalement a Marcella et a tous les lecteurs,
et I’on ne peut que souscrire a la formule déja citée du P. Festugiere — méme si Porphyre voulait offrir non pas
un « testament », mais un programme de vie tourné vers le futur. Ainsi, comme document d’histoire sociale et
culturelle, la Lettre est un texte important pour comprendre un idéal existentiel proposé aux paiens des II1°-
IV® siecles. Elle retiendra a ce titre 1’attention des historiens de I’Empire romain tardif, qui seront aussi
intéressés, dans 1’ordre de la pratique sociale, par I’injonction finale (ch. 35) faite a Marcella — comme
maitresse de maison — a se comporter avec justice (un adwkelv) et modération avec les serviteurs (oikéton),
sans abuser de leurs services (Marcella doit s’entrainer a avtovpyelv, « se servir elle-méme »). Il faut aussi
selon Porphyre honorer les serviteurs les plus méritants (tiufig petadidov toig Peitioctv, « accorde aux
meilleurs une part d’honneur »). Et la Lettre dans 1’état qui nous a été conservé s’acheve par une exhortation
plus générale — empruntée a Sextus [371] et aux Sentences pythagoriciennes [Sent. Pyth. 51] — a la
philanthropie comme socle de la piété authentique : 00k 61° 8mmg yap odv avOpmrov ddikodvta cEPety Oe6V-
aAla ‘kpnmig evoefeiag oot voulésbm 1 prlavOpomia’, « Car il n’est pas possible que celui qui commet une
injustice contre un homme puisse vénérer le dieu. Mais “au fondement de la piété, place ['amour des
hommes” ».

On se réjouit de voir réédité, traduit et commenté dans la collection de référence « Philosophia
Antiqua », un texte caractéristique de 1’ Antiquité tardive, qui propose une éthique philosophique rationnelle
et paienne, une véritable manicre grecque de gouverner son existence en des temps de basculement ou la
position de Porphyre était cernée par le christianisme d’un co6té, le tournant théurgique du néoplatonisme, de
I’autre. Le rationalisme est ici essentiel, et 1’on rappellera que 1I’édition porphyrienne des traités de Plotin en
Ennéades fut par ailleurs — en consonance avec les arguments de la Lettre a Anébon — une véritable défense et
illustration de la Philosophie contre le projet théurgique de Jamblique, ainsi que 1’a brillamment suggéré, de
fagon convaincante, H.D. Saffrey (« Pourquoi Porphyre a-t-il édité Plotin ? Réponse provisoire », dans L.
Brisson et al., Porphyre. La ‘Vie de Plotin’, Paris, 11, 1992, p. 31-64, v. p. 49-56) : I’on doit reconnaitre une
cohérence entre les grands travaux de Porphyre et une éthique pratique, d’apparence plus humble, qui enseigne
comment se diviniser par I’exercice de la raison et de I’intellect. Un écho précis s’établit entre le point
culminant de I’ceuvre de Plotin selon I’édition porphyrienne des Ennéades (V1, 9 [Traité 9], ch. 11), qui fait
du philosophe platonicien le véritable « prétre savant » (co@og iepedc [11. 28]), et la formule finale du ch. 16
de la Lettre, qui résonne aussi comme une critique de Jamblique : Mdvog ovv igpedc 6 609ac, dvog Beo@idig,



uévog gidmg ed&acbat, « Seul le savant est prétre, seul il est ami du dieu, seul il sait prier » (voir les notes 72
et 48 de Pradeau ; le De abstinentia, 11, 49 ; le fragment 274F Smith [p. 310-311] du ITepi 10D yv®HOL cowTdV
et H.D. Saffrey, Porphyre. Lettre a Anébon I’Egyptien, Paris, CUF, 2012, p. XXVII-XXX, XLV). C’est la plus

pure expression de la religion philosophique platonicienne. »



Hommage de M™¢ Pascale BOURGAIN

Jean-Yves Tilliette
M. Jean-Yves TILLIETTE, La saveur des mots. Essais

La saveur des mots sur art d’écrire au moyen dge (Genéve, Droz,
Recherches et rencontres, 39, 2024).
Essais sur l'art d’écrire
au moyen age

«J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie, de la part de son auteur, le livre de Jean-Yves
TILLIETTE, La saveur des mots. Essais sur [’art d’écrire au

moyen dge, Geneve, Droz, 2024 (Recherches et rencontres,
39).

Depuis son livre sur la Poetria nova de Geoffroi de
Vinsauf, voila vingt ans, Jean-Yves TILLIETTE a continu¢
a creuser son intuition premicre : la beauté du langage a une
fonction éthique et herméneutique. Les essais nés de ce
cheminement sont ici regroupés en une suite qui permet de
retrouver au fil du temps les témoignages d’une conception
du langage, chez des auteurs €blouis par ce qu’ils peuvent

Recherches et rencantres

DROZ réaliser avec des mots, sensibles a leur saveur qui est, il nous
le rappelle d’aprés I’étymologie (sapere), a la fois goit et
savoir. Seuls les étres superficiels s’en tiennent a leur surface cliquetante, les autres cherchent a leur faire

exprimer ’indicible, en des réalisations qui peuvent varier selon les langues et les époques, mais qui
témoignent d’un besoin récurrent dans notre histoire poétique.

Jean-Yves TILLIETTE s’attache donc a explorer prudemment la fragile ligne de faite entre le jeu verbal
et le galimatias, et a faire reculer nos préjugés contre les fétes de la parole. En cette épopée du langage, selon
le fil d’un idéal poétique qu’il retrouve du début de notre €re, en latin, jusqu’aux efflorescences symbolistes
en francais, il jette des ponts ou se manifeste la recherche du sens et de la transcendance a travers la saveur
des mots, qui fait la différence entre la poésie et le clinquant. Le Moyen Age de J.-Y. TILLIETTE ne se
morfond pas seul dans une réserve, il préfigure et cousine. Ainsi les Hisperica famina et Saint-John-Perse ou
Joyce, Raban Maur et Mallarmé, Adam de Saint-Victor et Baudelaire, mis face a face et en écho, gagnent un
singulier relief. Ainsi s’éclaire une page de la vaste histoire de la poésie éternelle.

Habitués a la logique du syllogisme, il nous faut nous replonger dans le monde de 1’analogie et de sa
force signifiante, qui justifie la royauté des mots, de leur sonorité, de leur saveur. Ainsi la métaphore (p. 285),
réalisation parmi d’autres du transfert sémantique (translatio) ardemment recherché, joue de la puissance
cognitive de I’image qui se fait révélation.

Le vers a quelque chose de divin, assurent parfois les po¢tes médiévaux. La contrainte métrique est la
voie étroite qui permet d’accéder au paradis, donc a la transcendance. Les difficultés de la prosodie dactylique,
si peu adaptée a la langue latine, leur sert d’ascése méritoire, a travers laquelle, effectivement, certains ont
réussi a s’envoler. Et la création néologique, a partir du grec mais aussi par les dénominatifs verbaux qui
dynamisent le lexique, leur a sembl¢ analogue a I’ceuvre initiale de la Création par le Verbe, une participation
auxiliaire en quelque sorte.



Mises en série presque chronologique, ces analyses de différents « efforts pour faconner 1’indicible »
montrent pleinement leur cohérence. S’appuyant indifféremment sur les trois mises en forme possibles, prose,
metre et rythme, J.-Y. TILLIETTE y lit successivement la domination de la grammaire qui donne les outils
par imprégnation des modeles, et les voies nouvelles offertes par la domination de la rhétorique a partir du
XII° siecle.

En mise-en-bouche, la débauche d’invention lexicale et I’emphase des Hisperica famina est interprétée
comme la conquéte jubilatoire d’un langage par ces locuteurs non-natifs que sont les Irlandais, pour donner
une forme prestigieuse a la réalité, par les mots rares et coruscants.

Sous le titre de Technopaegnia, sont analysés ensuite des tours de force comme le tautogramme
d’Hucbald de Saint-Amand sur les chauves a I’époque carolingienne (tous les 744 mots du poéme commencant
par la méme lettre), les acrostiches, anadiploses, équivoques d’une certaine pédagogie ludique, les effets
spéciaux spécialement fréquents dans la poésie mariale en frangais, enfin le tour de force prodigieux du De
laudibus sanctee crucis de Raban Maur, ou la rigueur absolue de la place de chaque mot et de chaque lettre
surdétermine la composition. Et ce dernier exemple de carmen figuratum, parce qu’il tend a la plénitude du
sens en inscrivant dans la matiére la nécessité de I’Etre divin, et de la création en offrant a Dieu I’ceuvre la
plus belle qu’il soit, ou le verbe se fait image, couleur, rythme et son comme le Verbe se fait chair, aide a
comprendre dans les autres aspects envisagés 1’ivresse de la langue lorsqu’elle se contorsionne pour aller au-
dela d’elle-méme.

Les arts poétiques de la fin du XII° siecle permettent de reprendre a nouveaux frais les distinctions
entre poésie, prose, prosimétre, vers métrique ou rythmique, et de montrer que la poétique a travers ses
différentes réalisations est surtout orientée, a travers des régles qui ne sont que fonctionnelles, vers la quéte
de la connaissance spirituelle. Et qu’en jaillit de temps en temps, comme chez Hugues Primat inventant avec
des rythmes novateurs une lyrique plus personnelle, ce que nous reconnaissons avec nos propres catégories
comme une poésie vraie.

Vers ou prose sont donc deux modeles reconnus mais ambigus dans leurs contours, que
J.-Y. TILLIETTE met face a face par I’opus geminum pour analyser le latin de la poésie médiévale : création
verbale, formulaire dii aux contraintes métriques, mais richesse des connotations allusives permises par ce
méme formulaire, recherche des symétries, parallélismes et échos, dont la rime, qui structurent la langue
poétique, esthétique de la juxtaposition qui tend a faire des unités linguistiques, vers, distique ou strophe, des
ensembles clos, pleins et parfaits : méme les schémas métriques classiques sont envahis par les effets sonores,
la tendance a la symétrie, la surabondance d’images qui prévalent en poésie rythmique et d’ailleurs aussi en
prose d’art.

Fidélités et ruptures: la création littéraire est I’hériticre d’une tradition, dont les médiévaux
reconnaissent cet héritage avec parfois un certain purisme. L’imitatio est alors un principe esthétique
valorisant, ici exploré en toutes ses nuances et adaptations : adaptation aux besoins actuels des préceptes
rhétoriques, détournement de contexte. Les retrouvailles de la mémoire avec la découverte d’inflexions neuves
suscitent le jeu sur le méme et 1’autre qu’est la réutilisation allusive, qui surdétermine 1’effet de signification
en ajoutant de la profondeur et des liens mémoriels, en une confrontation révérencieuse avec un modele qui
fascine. Ce qui n’empéche pas les détournements ironiques, ni la conscience d’avoir a opérer la translatio des
mots antiques vers un nouvel horizon d’attente.

Les réécritures lyriques des vies de saints aux XII® et XIII® siecle, hymnes et séquences, combinent la
paraphrase et I’allusion en transformant leur matériau par la rhétorique, dans une abondance de figures de
mots et d’images. La narration, fragmentée en strophes, s’embellit d’ornements qui creusent dans le registre
du sensible la signification spirituelle.



Au XI° siecle, le clerc milanais Anselme de Besate démarque la Psychomachie par une Rhétorimachie
ou les combats sont des discours : des controverses contre un sien cousin, insulté, ridiculisé dans son savoir
littéraire et ses meeurs libidineuses, et accusé de magie. Ce sermo jocosus hilarant et méchant devait servir a
enseigner les arts du trivium et peut-étre I’éloquence pratique dans une Italie du Nord en cours d’urbanisation.
Didactique, ludique, parodique, déconcertant en tout cas, ce texte bouffon et débridé nous renseigne peut-Etre
sur les contradictions et déchirements de I’époque de la querelle des investitures.

L’autobiographie en vers, qui ouvre la voie au lyrisme personnel, est représentée par Hildebert de
Lavardin et Hugues Primat. L’exil en Angleterre du premier, en 1099-1100, est une €légie sur les inconstances
de Fortune, I’injustice de sa condamnation et les dangers du passage de la Manche, qui s’épanouit en
méditation sur ’humaine finitude et la navigation périlleuse qu’est I’existence : I’effort de stylisation de la
mise en distiques ¢élégiaques le rapproche des grands exilés, Ovide, Boéce et Job, et son épreuve est le point
de départ de sa méditation. Quant a Hugues Primat, le récit de ses malheurs est une chanson de repentir et
I’événement biographique métaphorise 1I’acquiescement au mal. Les drames personnels renvoient I’individu a
I’homme universel.

Pocte complet, Gautier de Chatillon a chanté Alexandre en hexamétres et vilipendé les abus du temps
en vers rythmiques ; les deux volets de son ceuvre témoignent de I’emprise grandissante de la rhétorique, sous
forme des figures et notamment la paronomase, qui lui permet de suggérer que les mots, par leur effet de son
et de sens, disent la réalité substantielle de la chose. Le réve de retrouver la plénitude de la langue adamique,
ou les mots sont exactement adéquats aux choses, n’est pas encore véritablement éteint.

Pour illustrer I’art poétique de Philippe le Chancelier, suffisent quatre mots d’un de ses lais pour Marie,
dont J.-Y. TILLIETTE propose une interprétation neuve (sur le mot paries, ‘tu engendreras’ ou ‘paroi’) en
montrant que le passage résume toute 1’histoire du salut, sans exclure les connotations a la fois classiques et
exégétiques de la polysémie.

La Rhetorica divina de Guillaume d’ Auvergne adapte les aspects les plus techniques du De inventione
cicéronien a la priére, en en faisant une lutte oratoire pour obtenir le pardon ; pour cela il faut s’accuser soi-
méme, en enfreignant les principes défensifs recommandés par Cicéron.

Autre exemple de la subtilité avec laquelle I’héritage antique est pleinement assumé et en méme temps
consciemment adapté, et de I’infinie diversité de ces stratégies d’appropriation, la configuration intellectuelle
qu’il nous fait découvrir chez Evrart 1I’Allemand et son Laborintus, grace a une analyse neuve de sa célébre
liste de lectures : entremélée avec 1’ego-histoire élégiaque d’un grammairien inventif, une mise en abime des
arts poétiques précédents redistribue les différents genres poétiques en une progression dynamique, de
I’intégration au discours en vers de la rhétorique, puis des prouesses de sonorité, jusqu’a I’expression lyrique
de la louange divine.

Le recueil se clot sur les lectures que le XIX® siecle a opéré de ces textes, de la bibliothéque de des
Esseintes décrite par Joris-Karl Huysmans au poéme latin de Baudelaire, en passant par les décadents et les
symbolistes, et I’on croise Rémy de Gourmont, Verlaine, Mallarmé et Claudel. La découverte du Moyen Age
par les décadents et les symbolistes se fondait sur des éditions incomplétes et des connaissances encore
imparfaites, mais sur une attirance indubitable et des contresens féconds. On redécouvrait I’inventivité
savoureuse, les vocables neufs et évocateurs par leur étrangeté, et le symbolisme analogique, avec d’autant
plus de ferveur que I’esthétique classique les avait péremptoirement condamnés.

La finesse et la richesse de lecture de J.-Y. TILLIETTE sont une véritable lecon d’herméneutique. Les
interprétations courantes sont renouvelées par cette compréhension en profondeur, nos anachronismes
contemporains reculent devant un regard aussi profondément et lucidement empathique. »



Hommage de M. Marc Barratin, correspondant de I’Académie

M. Jorge Juan Vega y Vega, La phrase a verbe étre en latin,
édition de la thése de Jules MAROUZEAU (Académie des

Jules Marouzeau Inscriptions et Belles-Lettres 1945-1964) (Paris, Honoré
Champion, 2023).

La phrase a verbe
ét're en latiﬂ «Jai T’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie, de la part de son auteur, I’ouvrage intitulé La
' phrase a verbe étre en latin, édition de la thése de Jules
sne e parmphen e et MAROUZEAU par Jorge Juan Vega y Vega, avec la
Suivi: e participation de Jean-Paul Brachet, suivi de Genese

Genése linguistique du verbe étre.
Une approche cognitive, par Jorge Juan Vega v Vega

linguistique du verbe €tre, une approche cognitive, par Jorge
Juan Vega y Vega, Paris, Honoré Champion, 512 p.

Le centenaire de la Société des Etudes latines, en 2023,

a attiré 1’attention sur la personnalité de son fondateur, Jules

MAROUZEAU (1878-1964), ¢lu membre de I’AIBL en 1945.

La Bibliothéque de Grammaire et de Linguistique de I’éditeur

HONORE CrAMPION Honoré Champion nourrit cet intérét par la publication d’un

ouvrage dont 1’¢lément central est la theése de J. Marouzeau,
La phrase a verbe étre en latin, soutenue et publi¢e en 1910.

L’ouvrage dépasse largement le cadre de cette réédition. L’auteur, Jorge Juan Vega y Vega, Maitre de
Conférences (HDR) en langue frangaise a I’Université de Las Palmas de Gran Canaria, a pour principal objet
d’¢étude le verbe « étre » en frangais. L’intérét de cet objet d’étude reléve de I’évidence, tant ce verbe est
remarquable a la fois par sa fréquence, sa richesse morphologique, I’extréme variété de ses emplois, et,
contrepoint surprenant, la fréquence de son ellipse. L’auteur examine ce verbe dans une diachronie longue, en
I’inscrivant dans la continuité du latin. La theése de J. MAROUZEAU s’inscrit d’autant plus aisément dans ce
dispositif qu’elle n’est pas elle-méme dépourvue d’une perspective diachronique : il y est soutenu que le verbe
attributif latin n’est a 1’origine qu’un mot vide de sens, dans la dépendance étroite de 1’attribut, alors qu’a son
point d’arrivée, en roman, ce n’est plus le cas — et I’'un des objectifs de la these est d’en expliquer la raison.
Cette perspective diachronique devient le fil rouge du présent volume, et le texte qu’il s’agit de rééditer forme
I’étape initiale d’un parcours global conduisant en dernier ressort a une théorie linguistique générale du verbe
« etre ».

Dans ce cadre, la thése de J. MAROUZEAU est actualisée, avec la traduction des éléments latins et un
abondant appareil de notes critiques. Celles-ci replacent notamment les analyses de 1910 dans une histoire
longue des conceptions linguistiques, et elles élargissent le point de vue initial, de nature essentiellement
syntaxique et phrastique (ordre des mots, fonctions grammaticales spécifiques), en le réinterprétant dans une
perspective sémantique et cognitive. Parfois, les positions de la thése sont réorientées dans un sens plus radical.
Par exemple, alors que J. MAROUZEAU partait de 1’idée usuelle du verbe « étre » comme dépourvu de sens,
I’auteur attire plutdt 1’attention au fil de ses notes sur le soin mis dans la theése a trouver un équilibre entre ce
dogme séculaire de la vacuité sémantique du verbe copule et sa dimension « significative » : il suggere que
I’expression « vide de sens » ne veut pas dire que le verbe « étre » copulatif n’ait aucun sens, mais plutdt que
la racine la plus importante d’ou il provient a de longue date perdu son sens originel.



Ces notes forment ainsi une sorte de pont entre la thése de 1910 et la derniere partie du volume, ¢’est-
a-dire la théorie linguistique générale du verbe « tre », envisagée d’un point de vue cognitif.

Le texte méme de J. MAROUZEAU (pp. 25-332) garde, plus d’un siécle apres sa publication, tout son
intérét scientifique. Il s’ouvre par la critique d’un certain type d’analyse de I’ordre des mots, qui accorde une
importance essentielle a telle ou telle place dans 1’ensemble de la phrase : le latiniste montre que toutes sortes
de contre-exemples viennent limiter la portée de ce genre d’études, et invitent plutot a définir en priorité des
groupes syntaxiques a I’intérieur desquels peuvent apparaitre des alternances d’ordre significatives. Dans cette
perspective, la copule doit étre considérée par rapport a I’attribut, les deux termes formant groupe, et c’est a
I’intérieur de ce groupe qu’il convient observer les variations d’ordre, en distinguant I’ordre habituel, attribut-
copule, et I’ordre occasionnel, copule-attribut. La phrase attributive, qui dans le latin archaique affecte a peu
pres constamment la forme sujet-attribut-copule, présente en roman dés les plus anciens textes I’interversion
presque constante des deux derniers termes: bonus est devient est bon. Le pari méthodologique de J.
Marouzeau, audacieux mais réussi, quoiqu’on I’ait contesté par la suite, est de voir I’origine de cette évolution,
c’est-a-dire le « moment ou la construction romane apparait en latin dans sa nouveauté et avec sa véritable
signification », dans les textes des auteurs comiques, Plaute et Térence, antérieurement a la fixation de la
langue littéraire.

Les points forts de la thése portent ainsi d’abord sur la constitution de la phrase attributive: le
classement de ses différents types, sémantiques et syntaxiques, permet de rendre compte de la valeur des
ordres qui y apparaissent, selon qu’il s’agit en premier lieu d’une attribution €énonciative (bonus est [il est
bon]) ; distinctive (seruus sum [<je ne suis pas son maitre,> je suis son esclave]); affirmative (fuit meum
officium [c’était mon devoir], avec mise en relief de la copule, considérée comme signe de 1’affirmation) — et
ce classement se développe avec les particularités propres aux subordonnées, aux interrogatives et négatives,
a la disjonction. Apres I’examen du verbe « étre » comme verbe d’existence, qui fait apparaitre le sujet comme
formant groupe avec lui, comme [’attribut avec la copule, et I’étude des périphrases verbales du type factus
sum ou sum sciens, un deuxiéme point fort est I’analyse de la phrase nominale pure, qui apparait comme une
survivance prés d’étre abolie dés les premiers textes, cependant que se développe a titre d’innovation,
fréquente chez Térence, une phrase sans copule, formellement identique a la phrase nominale pure, mais sentie
comme ¢étrangere a 1’usage courant, et de ce fait percue comme procédé de style, choisie pour son
expressivite.

Un certain nombre de spécificités phonétiques, métriques et accentuelles sont ensuite examinées, et
notamment la place du verbe «étre» dans le vers, ou la soudure entre ce verbe et son «appartenant »
(entendre : le sujet pour le verbe d’existence, 1’attribut pour la copule) est particulierement forte.

Dans un appendice historique, J. MAROUZEAU précise le rapport des groupes factus est et est factus.
Face a I’ordre initial, factus est, I’ordre est factus apparaissait, avant la fixation de la langue littéraire, comme
une innovation expressive qui gagnait sur 1’ordre ancien — mais sans se généraliser, ce qui aurait entrainé la
perte de sa valeur expressive. Apres la constitution de la langue littéraire, choisir la tournure expressive,
inversée, c’était choisir I’innovation, qui sans doute tendait a s’imposer dans la langue parlée : c’était le
procédé de ceux que J. MAROUZEAU appelle les vulgarisants. Préférer 1’ordre initial, ¢’était réagir contre
une forme d’altération de la langue, et revenir aux usages d’autrefois : procéd¢ d’archaisants. L’évolution qui,
jusqu’a la fin de la République, tendait a renverser 1’ordre des termes de la phrase attributive, et qui était a ce
moment-la tout preés d’aboutir, fut ainsi faussée par la fixation de la langue littéraire et combattue par les amis
de la vieille langue, mais se poursuivit dans la langue parlée pour aboutir a la naissance des langues romanes :
tandis que le latin littéraire gardait jusqu’au bout factus est, c’est est factus, bientdt remplacé par fuit factus,
qui conduisit au roman fut fait.

Dans I’histoire du verbe « étre » que J. MAROUZEAU dessine en conclusion, la fonction originelle de
ce verbe est attributive, mais dans un état de langue ou I’attribution pouvait étre exprimée par le simple énoncé



de I’attribut, de méme que dans 1’ablatif absolu Caesare duce. A coté de cette phrase nominale pure existait
anciennement un autre type de phrase, dans lequel le verbe « €tre » était exprimé pour noter /’existence du
sujet en tant que pourvu de telle ou telle attribution. L’attribut d’une proposition pareille était a I’origine une
simple apposition au sujet, construite comme une sorte de supplément a la proposition, mais qui a pris le pas
progressivement sur la notion d’existence, I’attribut lui-méme, initialement subordonné par rapport a
I’affirmation de ’existence, devenant 1’¢lément principal. Un schéma du type « ces tendances sont en chacun
de nous, vagues et inconscientes » passe ainsi au schéma « ces tendances sont vagues et inconscientes en
chacun de nous » : I’affirmation de I’existence s’efface et laisse place a celle de I’attribut. De cette fagon se
constitue une seconde phrase attributive.

Quant a la copule originelle, elle évoluait également de son c6té : dans nombre de cas la seule nécessité
de marquer une nuance de ’attribution conduisait a accentuer cette copule, qui prenait le sens affirmatif de
«ne pas laisser d’étre », « étre effectivement », cependant que le cadre de la phrase attributive s’¢largissait lui-
méme, le verbe permettant d’exprimer des rapports d’appartenance, de lieu, de temps, de destination, etc. Dans
chacun de ces cas, la contamination de la copule par le déterminant conduisait le verbe « étre » a paraitre porter
lui-méme les idées exprimées par le cas de ce déterminant, et finalement a paraitre régir tel ou tel cas. La
copule n’apparait plus alors une dépendance de 1’attribut, ¢’est au contraire 1’attribut qui semble introduit par
la copule, comme le régime est introduit par le verbe.

A la suite de la thése de . MAROUZEAU, et de I’éclairage apporté par 1’appareil de notes (pp. 359-
434), Jorge Juan Vega y Vega propose en guise de conclusion une genese linguistique du verbe « étre » selon
une approche cognitive (pp. 435-488). L’objectif est d’¢laborer un mod¢le global qui permette de déterminer
les différents sens du verbe et sa distribution progressive. Cette approche est évidemment a I’opposé de la
conception du verbe « &étre » comme unité relationnelle vide de sens. Il s’agit plutoét d’y voir plutdt une
structure profonde de nature cognitive ou des unités de sens se sont progressivement organisées en couches
successives, articulant le monde logique et le monde physique. Plusieurs schémas exposent cette genése
cognitive depuis le stade le plus profond, ne désignant qu’une bisémie potentielle (de type 0/1), et la montée
a la surface qui aboutit a la pléthore de recours expressifs et au réseau d’effets sémantiques qui constituent
I’emploi actuel du verbe « étre ». Ces schémas déconcerteront ceux qui ne sont pas familiers des constructions
intellectuelles du guillaumisme, mais 1’auteur étaie les étapes de son argumentation par des observations de
linguistes non guillaumiens : en plus de montrer que les solutions retenues répondent a des interrogations
anciennes et « classiques », ces citations permettent de faire apparaitre les conceptions guillaumiennes comme
I’aboutissement d’un parcours dont I’auteur a esquiss¢é I’histoire depuis 1’origine de la réflexion linguistique.
Le traitement du verbe « étre » comme « auxiliaire » en frangais est a cet égard caractéristique : I’auteur écarte
la fonction «instrumentale » de ’auxiliaire pour en faire un constituant sémantique a part entiére, ou il
retrouve le sens originel du concept de diathése, élaboré dans le cadre de la réflexion linguistique grecque,
c’est-a-dire une posture, une attitude, une disposition des corps.

Au bout du compte, I’auteur remplace la tripartition usuelle, avec d’une part une approche sémantique
qui détache le sens existentiel du verbe, d’autre part une vision logico-syntaxique qui met en relief sa valeur
attributive, et enfin la fonction de verbe auxiliaire. Il y substitue une présentation du verbe « étre » comme
ensemble polyvalent, ou apparaissent les ¢éléments de cette tripartition, mais articulés dans un ensemble
dynamique, avec des dominantes plutét nominales (ou s’impose I’opérateur logique) et d’autres plutdt
verbales (ou c’est le verbe plein qui prédomine).

En prenant comme pivot la thése de J. MAROUZEAU, l'auteur introduit ainsi une réflexion
linguistique actuelle et originale dans une perspective historique dont elle apparait comme la ligne d’horizon,
et associe la diachronie linguistique et I’histoire de la discipline qui la décrit. »



Hommage de M. Marc Barratin, correspondant de I’Académie

HISTOIRE DES DOCTRINES DE L'ANTIQUITE CLASSIQUE Groupe Ars Grammatica, M. Marc Barratin (animateur),

Fondateur @ Jean PEPIN Dirceteur @ Lue Brisson
St Priscien, Grammaire, livre VIII — Le verbe 1. Caractéres
PRISCIEN généraux, édition avec traduction et commentaires (Paris,

Vrin, 2023).
GRAMMAIRE
LIVRE VIII - LE VERBE

i T R « J’ai également 1’honneur de déposer sur le bureau de

GROUPE ARS GRAMMATICA

I’ Académie I’ouvrage intitulé Priscien, Grammaire, livre VIII
— Le verbe 1. Caracteres généraux. Texte latin, traduction
introduite et annotée, Paris, Vrin, 2023. L’auteur est le
Groupe Ars Grammatica, animé par moi-méme et composé
par ailleurs de Frédérique Biville, Guillaume Bonnet,
Manuela Callipo, Bernard Colombat, Alessandro Garcea,
Louis Holtz, Séverine Issaeva, Madeleine Keller, Diane
Marchand et Jean Schneider.

(Euvre majeure de 1’Antiquité tardive, synthése et
refonte de la grammaire antique publiée a Constantinople en

LIBRAIRIE PHILOSOPHIQIUE J. VRIN

527, les dix-huit livres de I’Ars grammatica de Priscien n’ont
jamais été traduits intégralement dans une langue moderne.
Le Groupe Ars grammatica s’est engagé dans cette entreprise
il y a plus de quinze ans. A la suite des livres 11 & 18, en quatre volumes a raison d’a peu prés un tous les trois
ans — successivement 17 (Syntaxe, 1,2010), 14-15-16 (Les invariables : préposition, adverbe et interjection,
conjonction, 2013), 18 (Syntaxe, 2, 2017), 11-12-13 (Les hybrides : participe et pronom, 2020) —, le groupe
entame aujourd’hui, avec ce cinquiéme volume, la partie de I’ceuvre consacrée aux deux principales parties
du discours, nom et verbe. Le livre 8 est consacré aux caractéres généraux du verbe, et passe en revue les
catégories grammaticales dont il reléve : les trois présentées comme les plus importantes — diathése, temps et

mode —, puis celles qui sont liées a la création lexicale — dérivation, composition et conjugaison —, et enfin les
deux dernieres — personne et nombre, subsidiaires dés lors que les formes non personnelles (comme I’infinitif)
y sont étrangéres. Tandis que les livres 9 et 10 portent sur la dimension proprement morphologique des
conjugaisons, et feront I’objet d’un volume particulier, le livre 8 envisage ces catégories grammaticales sous
leur angle fonctionnel et sémantique, en développant des analyses originales, notamment sur la diathése
(actifs, passifs, neutres, déponents et communs), sur le temps, organis¢ autour du présent, sur les formes
marginales que sont le gérondif ou le supin, etc.

L’introduction générale commence par un bref historique de la notion de verbe. Aprés 1’identification,
dans les premiers temps de la réflexion linguistique grecque, de 1’onoma et du rhéma comme étant les deux
composantes essentielles du logos, les stoiciens ont cherché a faire correspondre le r2éma comme partie du
discours et le katégoréma comme ¢€lément propositionnel, c’est-a-dire a définir le verbe comme un type
particulier de prédicat — approche fonctionnelle d’origine logique qui a influencé la tradition grammaticale de
facon non négligeable, jusqu’au mode¢le varronien du De lingua Latina. Toutefois, le désintérét croissant de
la grammaire scolaire pour les aspects fonctionnels de la classe verbale a réorienté la description vers le
recensement le plus systématique possible des variations morpho-sémantiques de cette classe. Ces variations
constituent la série des accidentia qui caractérisent en propre le verbe, selon le schéma commun a toutes les
parties du discours dans la description grammaticale antique. Priscien se conforme a ce plan (définition du



verbe, puis examen de ses caractéres propres), mais se distingue de la tradition scolaire gréco-latine en
marginalisant la catégorie de la personne — ce qui permet d’associer sans incohérence les formes indéfinies
(de type infinitif) aux formes définies (sc. les formes personnelles).

Plusieurs de ces accidentia sont examinés en détail dans cette introduction. La diathése d’abord,
remarquable par la multiplicité des critéres qui concourent a la définir. Envisageant le proces du point de vue
de ses actants, en tant qu’il constitue une action qui s’exerce ou qui est subie, cette « disposition » (selon
I’étymologie de diathesis) des actants par rapport au proc€s est d’abord croisée avec son versant
morphologique, opposant formes en -o et formes en -or selon qu’elles se correspondent (actifs et passifs), ou
qu’il s’agisse de formes en -0 sans formes en -or (neutres de type uiuo) ou de formes en -or sans formes en -
o (tantot actives, tantdt passives, comme les déponents, ou a la fois actives et passives comme les communs).
La dimension morphologique étant présentée d’emblée comme insuffisante a elle seule pour catégoriser les
diathéses verbales puisque les formes en -o correspondent a la fois aux actifs et aux neutres, les formes en -or
aux passifs, aux déponents et aux communs, I’ensemble de I’analyse est organisé de maniere a ajouter d’autres
critéres, notamment syntaxiques, et a passer en revue les aspects incertains ou douteux des catégories
initialement définies, notamment des neutres. La précision de cet examen met en évidence la multiplicité des
possibilités d’inversion des valeurs active et passive, leur neutralisation dans les emplois absolus ou figurés,
leur variation dans une perspective historique. La complexité de plus en plus grande de la présentation tend a
montrer progressivement les limites des critéres mis en place au début, et la nécessité, pour analyser la diathése
verbale, de procéder au cas par cas, dans le détail du sens de chaque verbe.

La présentation du temps verbal présente elle aussi des traits originaux. Combinant plusieurs critéres
temporels, ceux qui sont propres a 1’axe chronologique et ceux qui caractérisent le plus ou moins grand degré
d’achévement du procés ou son plus ou moins grand éloignement par rapport au locuteur, Priscien congoit les
temps comme débordant les uns sur les autres. Héritier a cet €gard de la doctrine stoicienne de la parenté des
temps, connue par la fascinante scholie de Stephanos, Priscien donne a cette « parenté » un sens proprement
génétique, ou le présent engendre le passé et le futur. Loin en effet de considérer le présent comme un produit
du passé (point de vue engendré par une vision linéaire du temps, évoluant sur un axe chronologique orienté
du passé vers 1’avenir), le grammairien adopte le point de vue inverse, ou la priorité structurelle du présent
« fait naitre » les autres temps. Placé au centre de 1’analyse, en téte dans I’ordre des temps tout en étant défini
négativement (instans, indiuiduum, imperfectum, «instable», «non isolable», «inachevé»), le présent
apparait lui-méme comme un processus en cours de développement, qui tient son existence du fait qu’il a un
début et une fin, mais sans jamais cesser de se trouver entre les deux.

Parmi les autres accidentia développés dans cette introduction, la dérivation et la composition font
assurément apparaitre les limites de 1’analyse morphologique dans la grammaire antique, mais elles mettent
¢galement en évidence I’intérét du grammairien de Constantinople pour la vitalité de la langue latine. Appelant
de ses veeux la création néologique pourvu qu’elle soit dans la logique de la langue, il souligne que si les
auteurs de référence se 1’¢taient interdite, « la langue latine se serait condamnée a rester perpétuellement a
I”étroit ».

Une place particuliére est faite au role du grec: le recours a cette langue est constant, dans une
perspective essentiellement pédagogique — le grec ayant pour fonction d’éclairer des problémes soulevés par
le latin. Cette démarche s’explique bien str dans le contexte d’un public hellénophone, comme était a coup
sur tres largement celui de Priscien a Constantinople : 1a langue de I’apprenant est censée faciliter I’acces a la
langue apprise. La forme la plus remarquable de cet usage pédagogique du grec apparait avec les « traductions
intermédiaires », ¢’est-a-dire ces traductions grecques qui transposent littéralement des formules latines, sans
souci de vraisemblance linguistique mais compréhensibles pour un hellénophone, et uniquement destinées a
faire comprendre la structure idiomatique de la tournure latine, comme on pouvait « expliquer » naguére dans
les classes Carthago delenda est par la transposition francaise « Carthage est devant étre détruite ».



Apres une longue et minutieuse analyse des sources, essentiellement grecques, du livre 8, la postérité
de cette présentation du verbe est examinée dans la suite de 1’introduction a propos du cas précis des
classements de types de verbes. Les étapes de cette postérité sont illustrées successivement par la Summa
super Priscianum du Poitevin Pierre Hélie (vers 1140), le Catholicon, ou Summa grammaticalis, du Génois
Giovanni Balbi (1286), les Grammaticales regulae de Guarino de Vérone (1470), le De causis de Scaliger
(1540), la Minerva de Sanctius (1587) et la Nouvelle Méthode latine de Lancelot (1644). Ce passage en revue
montre que si I’analyse de Priscien avait eu pour objet de rendre compte du plus grand nombre de faits
possibles, et des problémes qu’ils posaient, en gardant un certain équilibre entre les différents critéres, la
postérité a tent¢ de s’appuyer davantage sur la syntaxe pour simplifier la présentation des faits — sans
véritablement y parvenir.

Cette large mise en perspective est précisée par les trés nombreuses notes qui accompagnent la
traduction. Comme pour les précédents volumes, celle-ci est le fruit d’un travail collectif, conduit depuis
I’origine au fil de séances bimensuelles.

L’¢dition adoptée est celle que Hertz a proposée pour les Grammatici Latini en 1855-1859. Malgré son
ancienneté, elle demeure 1’édition de référence, et les travaux récents qui visent a renouveler ce travail
d’¢édition ne lui enlévent pas ce statut. Notre réflexion sur le sens du texte nous a cependant conduits a préférer
parfois d’autres lecons parmi celles qui sont attestées dans I’apparat des GL. Ces choix sont réunis en fin
d’introduction.

Plusieurs index terminent ce volume: auteurs et citations, formes et syntagmes en mention,
terminologie grammaticale latine et grecque, notions grammaticales. »



