ACADEMIE DES INSCRIPTIONS ET BELLES-LETTRES

Compilation des hommages de la séance du 15 mars 2024

M. André VAUCHEZ

J’ai ’honneur de déposer sur le bureau
de I’Académie I’ouvrage de M. Christian
Heck, professeur honoraire d’Histoire de
I’Art a 'université de Lille, intitulé Le
retable de [’Annonciation d’Aix. Reécit,
prophétie et accomplissement dans [’art
de la fin du Moyen Age, Dijon, Editions
Faton, 2023, 208 pages.

Ce luxueux volume, pourvu de
nombreuses illustrations en couleur, est
‘ ‘4 consacré a I’iconographie d’un rétable

dAlX Récify prophétie et 4 commandé en 1442 par un riche
P B 3?,‘;‘2?,1‘;;61\'2;3;3?{:91a” marchand aixois, Pierre Corpici, pour
' I’autel dominant sa sépulture a la
cathédrale  Saint-Sauveur d’Aix-en-
Provence. Cette ceuvre remarquable a
retrouvé récemment son intégralité, apres

que ses fragments aient été¢ dispersés
entre plusieurs musées des Pays-Bas et
1’église de la Madeleine a Aix. Elle n’est pas signée, mais les historiens de I’art sont aujourd’hui
unanimes pour ’attribuer a Barthélémy d’Eyck, peintre « flamand » (en fait, originaire du
Limbourg) au service du roi René d’Anjou dans les années 1440-1470, qui avait effectué¢ un
long séjour a Naples et a joué le role d’intermédiaire entre I’Europe du Nord-Ouest et le
domaine méditerranéen. Cet artiste avait une vaste culture religieuse et profane, comme le
montre I’iconographie du retable : quand il est fermé, on y voit une belle image de Marie

Madeleine, a mettre sans doute en rapport avec les fouilles que fit effectuer le roi René aux
Saintes-Maries de la mer pour retrouver des reliques de la sainte, qui firent 1’objet d’une
translation en 1449 ; quand il est ouvert, on voit apparaitre sur la face intérieure des volets des
représentations des prophetes Jérémie et Isaie, de part et d’autre d’une splendide Annonciation
ou la Vierge Marie est représentée en train de lire un livre d’heures. Cette scéne a été interprétée
comme une confrontation entre le premier, qui représenterait 1’obscurit¢é de 1’Ancien
Testament, tandis que le second renverrait a la vérité éclatante du Nouveau. L’auteur montre



qu’il n’en est rien et que les deux prophétes doivent simplement étre mis en paralléle pour
illustrer la concorde des deux Testaments, le premier, personnifié par Jérémie, étant simplement
la préfiguration du second incarné par Isaie, annonciateur du « Serviteur souffrant », c’est-a-
dire du Christ. Il fait également une exégese convaincante de la représentation, a priori
surprenante, de deux chauves-souris dans le panneau central, qui illustrent la venue, grace a la
Vierge, d’un temps ou les hommes rejetteront loin d’eux les idoles symbolisées par ces volatiles.
M. Heck met en rapport ces images avec des textes d’Albert le Grand, inspirés d’un passage
d’ Aristote, qui voit dans la chauve-souris I’image de I’intellect humain, limité par la nature mais
appelé a connaitre une montée vers le divin, comme cet animal semblable a une taupe aveugle
qui réussit a s’¢élever dans les airs a 1’aide de ses grandes ailes. Ce qui permet a ’auteur de
souligner que Barthélémy d’Eyck a su mettre avec cohérence son expression plastique au
service d’une lecture exégétique tres raffinée, illustrant 1’accord profond entre la prophétie et
son accomplissement.

Un heureux hasard fait que cette Annonciation d’Aix sera une pi¢ce absolument majeure au
cceur de la superbe exposition sur « Les arts en France a I’époque de Charles VII », qui vient
de s’ouvrir au Musée de Cluny. Et, comme on est a peu pres slr que cette ceuvre a été terminée
pour I’Annonciation de 1444, le prochain 25 mars marquera donc le 580e anniversaire de sa
création.



M. Alain de LIBERA

M. Adriano Oliva, o.p., Penser I’amour avec

AD Thomas d’Aquin. Lecture philosophique
{?E\{;ff}‘ (Turhout, Brepols, Ad Argumenta. Quaestio
SPECIAL Special Issues, 2023)

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’ Académie, de la part de son auteur, Adriano

Adriano Oliva Oliva, O.P., le volume Penser [’amour avec
Penser I’amour Thomas d’Aquin. Lecture philosophique,
avec Thomas d’Aquin Préface de Pasquale Porro, publié en 2023,
Lecture philosophique dans la série Ad Argumenta. Quaestio Special

Issues, Brepols, 320 pages.

N¢ en 1964, de nationalité italienne, docteur en
théologie de I'université de Fribourg (Suisse)?,
chargé de recherche au CNRS, affecté depuis le
ler septembre 2012 au Laboratoire d’études sur
les monothé¢ismes (UMR 8584), médaille de
bronze du CNRS en 2008, président de la
o sl lonidiagion Société thomiste, membre du Bureau du Comité

EJ International de I’ Aristoteles Latinus (Leuven)
de I’Union Internationale des Académies des

BREPOLS

Sciences, président depuis mars 2000 de la prestigieuse Commissio Leonina pro editione critica
operum s. Thomae de Aquino, Fr. Adriano Oliva, O.P., est, a I’heure actuelle, un des meilleurs
spécialistes de 1’ceuvre et de la pensée de I’ Aquinate.

Comme le souligne dans sa Préface le prof. Pasquale Porro (Université de Turin), Penser
[’amour avec Thomas d’Aquin constitue la « premicre lecture vraiment compléte du théme de
I’amour dans I’ceuvre de Thomas d’Aquin », les contributions antérieures, déja anciennes des
PP. Rousselot, s.j., Pour [’histoire du probleme de [’amour au Moyen Age, 1908, et Geiger, Le
probleme de I’amour chez saint Thomas d’Aquin, 1952, n’en proposant que des « lectures
partielles ». Fondé sur une double compétence de philologue, formé a 1'édition critique des
textes latins du Moyen Age, acquise de 1991 a 1998 auprés des Péres de la Commission
Léonine, et d’historien de la théologie, formé a I’histoire de la philosophie médiévale a
I’Université Pontificale S. Thomas d’Aquin de Rome, puis a 1’université de Fribourg, le livre
d’A. Oliva, se situe clairement « dans le sillage des peres R.-A. Gauthier et L.-J. Bataillon »,
deux figures majeures de la Commissio Leonina, du Pere M.-D. Chenu, et des historiens Paul
Vignaux et Eugenio Garin (p. 48). Il n’extrait pas de I’ccuvre de Thomas une supposée
« philosophie de I’amour », réduite a quelques theéses articulées en dehors de leur contexte
d’origine. Il ne traite pas méme du « probléme de I’amour » tel que, selon, Rousselot (1908), il

" Les débuts de I’enseignement de Thomas d’Aquin et sa conception de la sacra doctrina. Avec 1’édition du
prologue de son commentaire des Sentences, Paris, Vrin (Bibliothéque thomiste, 58), 2006, 416 p.



« se posait principalement au Moyen Age », a savoir : sous la forme d’une question « Utrum
homo naturaliter diligat Deum plus quam semetipsum », ramenée « en termes abstraits » a « Un
amour qui ne soit pas égoiste est-il possible ? ». La question est abordée, ainsi que la réponse
apportée par Thomas, la ou il convient, non pas en passant, mais dans le cours d’un
développement quasi organique.

Le propos du livre est en effet plus large : il s’agit de donner « une lecture philosophique du
théme de I’amour dans I’ceuvre de Thomas d’Aquin ». Autrement dit : une lecture de toutes les
ceuvres, y compris les commentaires bibliques, « pour ce qu’elles contiennent d’argumentation
rationnelle », concernant une question précise : « Qu’est-ce que I’amour et quelles sont ses
différentes formes selon Thomas d’ Aquin ? », telle qu’elle est pensée, posée et développée avec
toute sa complexiteé, ses réseaux et ses ramifications argumentatives ou conceptuelles dans les
deux ceuvres réalisant 1’intégralit¢ du parcours programmé selon un plan d’ensemble
expressément formulé, assumé et justifié par Thomas lui-méme : la Somme de théologie et la
Somme contre les Gentils.

Le livre comprend une Introduction (p. 7-49) et trois parties ou « chapitres », suivies d’une
Conclusion générale (271-286), d’une Bibliographie (289-314), d’une table des Sigles et
abréviations, p. 287, et d’un Index des noms et des ouvrages cités, p. 315-318.

L’Introduction comprend trois parties : 1. La question de I’amour chez Thomas d’Aquin? ; 2.
La philosophie dans les écrits théologiques de Thomas d’Aquin ; 3. Méthode et propos de
I’étude.

Le chapitre 1. Qu’est-ce que ’amour en Dieu ? (p.51-114) comprend trois parties : 1. Les
autorités révélées et les autorités philosophiques ; 2. Bien incréé et bien cré€ ; 3. L’amour incréé.

Le chapitre II. L’amour chez les créatures spirituelles (p. 115-161) comprend cinq parties : 1.
La nature des substances séparées ou purement spirituelles ; 2. Y a-t-il une volonté dans les
anges ou substances séparées ? 3. L’amour chez les anges ou substances séparées. 4. Aimer par
nature soi-méme et Dieu plus que soi-méme. 5. Conclusion : I’amour naturel de 1’ange au
premier instant de sa création.

Le chapitre III. L’amour chez ’homme (p. 163-269) comprend neuf parties : 1. La nature
humaine : richesse et complexité. 2. L’ame et ses puissances. 3. Les passions de 1’ame en
général. 4. Excursus a propos du mot complacentia. 5. L’amour passion et ’amour en général.
6. Les causes ou principes de I’amour. 7. L’union d’amour chez les créatures. 8. L’amitié comme
union d’amour : son fondement et ses caractéristiques. 9. Conclusion : la gratuité caractérise
tout amour de bienveillance.

Ce plan correspond a celui de la Somme de théologie, Prima Pars, et Secunda Pars (lallae et
Ilallae), sans la Tertia pars donc, et a celui de la Summa Contra Gentiles : Livre | : De Dieu un
(De Deo uno), Livre 11 : La création, livre III : La morale, sans le livre IV — autrement dit : tout
ce qui peut étre considéré comme « commun » d’une maniere ou d’une autre a la disciplina
philosophiae et a la disciplina fidei. C’est le plan des six éditions du Thomisme d’Etienne

2 Pour faciliter les références je désigne par un # chaque subdivision de I’ Introduction et des trois « Chapitres ».



Gilson : Dieu, la Nature, la Morale®. L’accent mis sur le De deo uno dans la Somme de théologie
comme dans le livre I de la Summa Contra Gentiles est décisif. Comme 1’écrit Gilson : « En
attribuant a Dieu 1’amour, nous ne devons pas I’imaginer comme affecté¢ d’une passion, ou
tendance, qui se distinguerait de sa volonté et 1’affecterait lui-méme. L’amour divin n’est que
la volonté divine du bien, et comme cette volonté n’est que 1’esse de Dieu, I’amour divin n’est,
a son tour, que ce méme esse. »

Le #2 du chapitre I : « Bien incréé et bien créé », permet d’évoquer #2.1 la perfection et la bonté
divines (p. 60), #2.2 Le bien en général (p. 64), # 2.3. les caractéristiques du bien et sa raison
formelle (p. 70), # 2.4. La division du bien en honestum, utile, delectabile (74), #2.5. le bien
convient-il a Dieu ? (p. 76), #2.6. la bonté divine. #2.7 la bonté des étres créés (la bonté des
choses ne provoque pas Dieu a les aimer. Leur bonté, ¢’est lui qui I’infuse en elles et qui la crée.
Aimer ses créatures, c’est pour Dieu s’aimer lui-méme, de 1’acte simple dont il se veut et qui
est identique a son esse). Le # 3 « L’amour incréé » aborde notamment #3.1. Intelligence,
volonté¢ et liberté divines (92), #3.2 L’amour en Dieu (97). #3.3. la notion propre d’amour et
certaines de ses caractéristiques (p. 102) # 3.4 le plaisir en dieu (p. 105).

Le dispositif de lecture d’A. Oliva ne part du traité de la Trinité pour la raison que Thomas lui-
méme en quelque sorte 1’en dispense :

« ... le traité De Trinitate de Thomas applique [...] aux relations subsistantes que sont les
Personnes divines 1’¢élaboration de 1’amour qui porte sur Dieu Un, ou il se sert abondamment
de notions aristotéliciennes, comme celle d’acte pur, de perfection et de souverain bien ».

Denys et Augustin jouent un role précis dans le dispositif — ils s’y insérent, a la place qui leur
revient dans le parcours suivi par I'auteur « avec Thomas », en « dialogue avec Aristote ».
Augustin, tout particuliecrement dans la septieme partie du chapitre III (p. 223-225), ou est
invoqué le ternaire « amant — aimé — amour », et la définition augustinienne de 1’amour dans le
De Trinitate, VIII « une certaine vie conjuguant ou désirant conjuguer I’aimant et ce qui est
aimé ». Denys, aux premiers instants du parcours de lecture, avec la citation, véritablement
matricielle, du chapitre 4 des Noms divins (dans la traduction de I’auteur) :

L’amour est un principe (virtus) d’union et d’agrégation mouvant les étres supérieurs a secourir
les moins avantagés, a savoir les inférieurs ; en revanche, [il meut] ce qui est ordonné
réciproquement, a savoir les égaux, a une relation de partage réciproque ; les étres sujets, a
savoir inférieurs, [il les meut] a se tourner vers les étres meilleurs, c’est a dire les étres
supérieurs.

Ce texte, fondamental, qui est cité par tous les tenants d’une interprétation plus
« néoplatonicienne » du thomisme, est pour A. Oliva le moyen choisi par Thomas pour « mettre
en évidence une définition de I’amour » s’appliquant « aux étres supérieurs et inférieurs a

3 0u la Nature contient : I — La création, IT — Les anges, III — Le monde des corps et ’efficacité des causes
secondes, IV — L’homme, V — La vie et les sens, VI — L’intellect et la connaissance rationnelle, VII —
Connaissance et vérité, VIII — L’appétit et la volonté, 293. Et la Morale : I. L’acte humain, 1) Les structures de
I’acte humain, 2) Les habitus, 3) Le bien et le mal. Les vertus, 4) Les lois, II. — L’amour et les passions, III. — La
vie personnelle, IV. —La vie sociale, 375 V. — La vie religieuse, VI. — La fin derni¢re, VII. — L’esprit du
thomisme, 437



I’homme », génératrice d’un probléme philosophique au sens antique et médiéval du terme :
« vérifier comment I’amour ainsi décrit peut s’appliquer a la fois a Dieu qui est pure actualité,
et aux créatures insensibles qui n’ont ni affectus ni appétits sensibles ». Ce probléme posé des
la distinction 27, question 1, article 1 du Commentaire sur le Ille livre des Sentences, est ce qui
est déployé dans toutes ses articulations au long des trois « chapitres » du livre.

La tripartition fournie par Denys n’est pas qu’un cadre : elle est suivie pas a pas, dans toutes les
connexions « philosophiques » découvertes a mesure que le questionnement se déploie sur
I’échelle des étres. Pour prendre un seul exemple, la premicre partie du chapitre II : le #1 sur la
nature des « substances séparées ou purement spirituelles » comprend quatre points. Sur ces
quatre — # 1.1. la maniere de connaitre des substances séparées (p. 116), #1.2. la connaissance
naturelle que la substance séparée a de soi et de dieu (p. 118), #1.3 le fonctionnement de la
connaissance naturelle chez les anges (p. 119) —, le quatrieme : # 1.4 comment I’ange connait
d’autres créatures que soi (p. 121), laisse de coté la question de la distinction entre les
« substances séparées », les « Intelligences » (des philosophes) et les « Anges » (de la
Révélation), objet d’incessantes controverses au xiii® et xiv® siecle, tout comme celle des
caractéristiques attribuées aux Séraphins et aux Chérubins dans I’angélologie dionysienne, pour
se centrer sur « le role des especes — idées ou formes — connaturelles (species connaturales)
dans la connaissance des choses par des « substances dépourvues a la fois de connaissance
sensorielle et d’intellects actif (agent) et passif (possible) », i.e. des créatures spirituelles non
humaines. Tout ce qui est accumulé dans la lecture du chapitre II est fondamental pour aborder
I’amour chez I’é€tre humain : que ce soient les considérations du #3.1. amour naturel et amour
¢licité ou délibéré (p. 128), du # 3.2 L’amour naturel de soi et de ’autre dans la substance
séparée (p. 132) ou celles de I’ensemble du #4 aimer par nature soi-méme et Dieu plus que soi-
méme — qui apportent une premiere réponse proprement thomasienne au probléme de la
possibilité de « I’amour autre qu’égoiste » posé par Rousselot. Le chapitre II est indispensable
a I’anthropologie thomiste.

Le #2 du chapitre I1I : L’ame et ses puissances (p. 166) ; le #3 les passions de I’ame en général
(p. 174), avec #3.1 la différenciation des passions (178) #3.2 Humanisation et moralité des
passions (p. 180) ; #3.3 Les vertus morales, leur siége et les passions (183) #3.4 1’ordre des
passions et leurs relations mutuelles ; les #5 L’amour passion et I’amour en général, # 6 Les
causes ou principes de I’amour # 6.1 Le bien comme cause de I’amour (p. 209) # 6.2 La
connaissance cause de I’amour (p. 210) # 6.3 La similitude cause de ’amour (p. 214) ; # 7
I’union d’amour chez les créatures : # 7.1 1'union est essentiellement 1’amour lui-méme (p.
222) , # 7.2 la convenientia fondement de tout amour (p. 230), # 7.3. I’amour comme union
essentielle assimilé a I’union substantielle (p. 234), et #8 I’amitié comme union d’amour : son
fondement et ses caractéristiques (p. 240), # 8.1 le role de ’'union d’amour dans I’amitié (p.
240), # 8.2 La communicatio, communauté d’un bien entre amis, cause propre de toute amiti¢
(p. 243), # 8.3 La communicatio vitae, communication des affects et des esprits, cause de
I’amitié parfaite et vertueuse, (p. 252), montrent, pris ensemble, a quel point le fil conducteur
suivi par A. Oliva (penser ’amour avec Thomas d’Aquin, sur la base du « cercle vertueux »
qu’est I’exitus/reditus de I’amour mis en place a partir du texte de Denys sur I’amour « principe
[virtus] d’union et d’agrégation ») le situe lui-méme dans la lignée des travaux du P. René-



Antoine Gauthier (avec toutes les ressources conceptuelles mobilisées dans le dialogue de
pensée de Thomas et d’ Aristote).

Penser I’amour avec Thomas d’Aquin, c’est penser Thomas d’ Aquin avec Aristote — si souvent
cité, « presque a chaque page » (Oliva, p.315, n. 1) qu’il ne figure pas dans 1’index nominum,
contrairement a Augustin et Denys. « La volonté de préférer Aristote a d’autres philosophes »,
dont fait preuve Thomas « pour asseoir sa propre position tant philosophique que théologique »
(p. 56), semble tout entiére portée par le parallele entre, d’un coté, [’agir de [’homme qui lui
procure « le bonheur parfait » : « I’activité de ’ame selon la vertu, et s’il y a plusieurs vertus,
selon la meilleure et la plus achevée dans une vie achevée » et, de I’autre, 1’agir divin, que
I’homme d’une certaine maniere imite par une forme de « vie bienheureuse » qui a en elle « une
image » de I’activité des dieux, dont « la vie est tout enticre bienheureuse ». La contemplation
de Dieu, la philosophie, vertu de I’intellect spéculatif, dont I’exercice procure le bonheur parfait
selon le livre X de I’Ethique, chez Thomas, dont le Dieu est amour, et ’amour, amour de Dieu,
fondé sur I’amour de soi, débouche sur un €éloge de la vie religieuse et du contemplata aliis
tradere ou I’on ne peut s’empécher de reconnaitre certains grands thémes du pére Gauthier,
commentateur de 1’Ethique d Nicomague. L’amitié selon la bienveillance est la seule vraie
amitié, I’amitié parfaite, ’amité par excellence selon Aristote et Thomas. La communicatio
vitae qui associe la koinonia et le suzén d’ Aristote, est ce qui fonde I’amiti€ vertueuse : « dans
le vivre ensemble les amis communiquent [le] soi-méme 1’un a 1’autre souverainement »
(maxime, p. 284) ; la vie d’intimité partagée : « dans I’amiti¢ des bons et des vertueux, la
bienveillance ou amour gratuit pénetre tous les actes des amis, y compris I’amour en retour ou
réciprocité » (p. 185).

Le livre du pere Oliva est d’un lecteur-éditeur de saint Thomas, que chaque lecteur de Thomas
imite a son tour, a la mesure de ses possibilités. Il conduit son lecteur au sens méme de sa propre
lecture. Etienne Gilson, disait: On ne peut enseigner saint Thomas. Car on ne peut pas
[’apprendre, on ne peut que le recommencer. C’est a cela que Penser [’amour avec saint Thomas
nous invite. »



