
Michel BUR 

 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le Bureau de 

l’Académie, le livre de Mme Claude Gauvard intitulé 

Jeanne d’Arc, héroïne diffamée et martyre, publié par 

Gallimard, dans la collection « Des femmes qui ont fait la 

France », Paris, 2022, 185 p. L’intention de l’auteur est de 

montrer comment les contemporains de Jeanne d’Arc l’ont 

vue et l’ont jugée. Les documents sont bien connus : les 

deux procès de condamnation et de réhabilitation, 

l’Information Posthume liée au premier procès, diverses 

lettres et les chroniques de l’époque. Une masse 

impressionnante d’ouvrages ont raconté et analysé 

l’épopée Johannique. Cl. Gauvard s’en démarque en 

adoptant un plan original qui, à propos de Jeanne d’Arc, 

révèle les comportements, les pensées et les arrière-

pensées de ceux qui l’ont fréquentée ou qui l’ont conduite 

au supplice.  

Justement il est d’abord question du supplice. Pour 

l’évêque Cauchon et ses auxiliaires de l’Université de Paris, qui veulent faire un beau procès 

conclu par une sentence irréprochable, elle doit être condamnée comme hérétique, mais pour le 

duc de Bedford et les Anglais, c’est une sorcière qui doit être condamnée, car cette inculpation 

rejaillira nécessairement sur Charles VII qui lui doit la délivrance d’Orléans et son sacre de 

juillet 1429. On ne manque pas, dans les milieux acquis aux Anglais et dans l’armée des 

« Godons », de la traiter de « paillarde et de ribaude », d’autant que son échec devant Paris 

prouve bien que ses voix ne venaient pas du Ciel mais du diable. Cl. Gauvard développe sa 

démonstration au long de six chapitres intitulés : Le supplice, Le procès, Le roi et son 

royaume, Prophétesse ou sorcière, L’opinion, L’honneur restauré. Elle le fait avec clarté et 

mesure en sorte que le lecteur la suit avec intérêt jusqu’à la fin de l’ouvrage. 

Un point cependant retient l’attention. Avant de mourir, Jeanne avait demandé de se 

confesser et de communier. La confession ne posait pas de problème, et comme à tous les 

condamnés, elle lui fut accordée, mais comment expliquer que Cauchon ait permis à une 

hérétique, sorcière et schismatique, de recevoir le corps du Christ ?  Seuls les relaps repentants 

avaient depuis1258 le privilège de communier. Cauchon a-t-il voulu faire croire que Jeanne, le 

matin de son supplice, avait renié une seconde fois ses voix et avoué qu’elle avait menti. Seule 

l’« Information posthume », rédigée huit jours après son exécution, sur l’ordre de Cauchon, fait 

état d’un tel retournement, mais il est confirmé par divers témoignages datant du procès en 

nullité de 1456. Même si Cl. Gauvard laisse la question en suspens, il semble bien que l’évêque 

de Beauvais, tout dévoué à la cause anglaise, ait voulu à tout prix faire croire que Jeanne s’était 

repentie d’une vie de mensonges et de maléfices au profit d’un Charles de Valois, prétendument 

roi France, et qu’elle était morte en bonne chrétienne. Quoi de plus satisfaisant pour un prélat 

aussi prudent et rusé que Cauchon que de parvenir à répondre aux exigences politiques des 

Anglais tout en s’employant in extremis, en tant que président d’un tribunal ecclésiastique, à 

assurer le salut d’une pécheresse repentie. 

Jeanne avait été condamnée et exécutée « contre l’honneur du roi très chrétien. Aux 

yeux de beaucoup – dont on ne peut déterminer le nombre – il tenait son pouvoir d’une femme 

réputée hérétique et invocatrice du démon. Aussi, dès la victoire de Castillon en 

1453, s’employa-t-il à restaurer la renommée de Jeanne et à travers elle la sienne propre. Avec 



l’accord du pape, le procès en nullité de la condamnation de 1431 se tint à Rouen en 1456 et 

eut pour principal résultat de magnifier la couronne et celui qui la portait. En ce qui concerne 

Jeanne, on se contenta, selon la coutume, d’ériger une croix sur la place du Vieux Marché en 

perpétuelle mémoire de l’iniquité de son supplice. Cl. Gauvard développe ses analyses avec 

toutes le talent que lui confère sa longue familiarité avec les procédures judiciaires de 

l’époque. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Franciscus VERELLEN 

 
 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son éditeur, l’ouvrage de Robert 

Ford Campany, The Chinese Dreamscape, 300 BCE - 800 

CE, Cambridge (Massachusetts), Harvard University Asia 

Center / Harvard University Press, 2020, 260 p. 

Le rêve est une expérience universelle et singulière à la fois, 

aussi familière qu'elle est mystérieuse. Les représentations et 

les significations des rêves dans les autres civilisations nous 

interpellent et nous questionnent. L’excellent ouvrage de 

Robert Campany, professeur d’Études asiatiques à 

l’université Vanderbilt dans le Tennessee, scrute l’onirologie 

de la Chine ancienne et médiévale. Que se passe-t-il lorsque 

l’on rêve ? Les rêves ont-ils une valeur prédictive ? Comment 

déchiffrer leurs symboles énigmatiques ? Les rêves sont-ils 

une voie de communication entre les vivants et les morts, 

entre les humains et les espèces animales ? 

Gardons-nous de traduire le titre The Chinese dreamscape 

par « Le paysage du rêve en Chine » car Dreamscape doit s’entendre ici comme la somme des 

savoirs sur l’activité onirique chinoise : cartographie de l’imaginaire relative au rêve, 

explications et interprétations qu’en fournissent l’onirologie et l’oniromancie des périodes 

antique et médiévale de la Chine. Robert Campany s’appuie sur les « Traités d’onirologie », les 

manuels de catalogage et de décryptage des rêves et des songes, il compulse écritures, essais, 

poèmes, récits et anecdotes liés aux rêves sur une période couvrant plus d’un millénaire, depuis 

300 avant notre ère jusqu’à 800 de notre ère. L’ouvrage met au jour à partir d’un vaste ensemble 

de sources primaires extrêmement variées, la matrice historique du rêve chinois, animée selon 

Campany par cinq paradigmes : 1/ la possession, 2/ la prémonition, 3/ la visitation, 4/ le 

diagnostic 5/ le « débordement », ou l’épanchement direct et performatif du rêve dans la vie 

éveillée d’un sujet préoccupé de culture de soi et habitué des pratiques d’incubation. Ce thème 

sera traité, comme annoncé dans la préface, dans un second volume. 

Dans le sommeil, le rêve est une seconde vie où l’on continue d’exister et d’œuvrer. On y 

sombre comme dans la mort vers l’Ailleurs et la rencontre avec l’altérité. Nul n’est surpris de 

la place qu’occupe le rêve dans l’histoire, la religion et la littérature chinoises. Fin exégète et 

spécialiste reconnu de ces domaines pour la Chine médiévale, Robert Campany entreprend une 

exploration en trois étapes. Après une entrée en matière théorique (chapitre 1), le livre se divise 

en trois grandes sections : le rêve comme activité du psychisme vécue, mémorisée et relatée 

(chapitre 2) ; les rêves « indirects », nécessitant une interprétation (chapitres 3-4) ; et les rêves 

« directs », immédiatement compréhensibles, relevant pour la plupart du troisième paradigme, 

celui de la « visitation » ci-dessus (chapitre 5). 

Dans la Chine ancienne, le rêve survient lorsque l’une des âmes qui meuvent les fonctions 

vitales et spirituelles de la personne quitte temporairement le corps endormi et rencontre — 

voire investit — d’autres âmes, ou lorsqu’est permise une invasion nocturne par un esprit 

exogène. Les écritures taoïstes mettent en garde le fidèle contre le détachement des âmes 

itinérantes dont le non-retour définitif provoquerait la mort. La notion de rêve, comportant des 

frontières soi et non soi peu délimitées et une représentation de soi qui se confond avec celle de 

l’autre, n’est pas sans rappeler certaines pathologies psychotiques. Les Chinois croient que les 

mauvais rêves dérivent de la peur ou de l’anxiété, résultent d’un déséquilibre — en excès ou en 

défaut — du qi, ou bien traduisent les combats que se livrent les esprits endogènes protecteurs 



du corps et les hôtes démoniaques. Seul le penseur et esprit critique Wang Chong (27 EC-env. 

100) réfuta ces croyances et soutint que les esprits n’émanaient pas des défunts mais des vivants 

et de leur imagination, et que visions et apparitions provenaient d’un état mental perturbé, 

épuisé ou introverti. 

L’interprétation des rêves en Chine s’apparentait à l’art divinatoire. La scène du rêve présageait 

des événements futurs, révélait des vérités cachées ou insaisissables. Le rêve participait ainsi à 

la représentation d’un cosmos ordonné et intelligible. La philosophie ne manquait pas de 

s’interroger sur la nature des images mentales ou des éléments dans les rêves — signes, 

symboles, ou simulacres ? — et sur le rapport entre illusion et réalité dans l’appréhension 

subjective directe de cette dernière. La religion s’intéressait au franchissement du seuil entre 

les mondes visible et invisible et au modus operandi de la rétribution divine de part et d’autre 

de cette frontière. La médecine puisait dans le rêve des indications sur les qualités, les excès et 

les déficits des substances fondamentales censées former la base matérielle et fonctionnelle du 

corps (le qi, l’essence, le sang, les humeurs), le rêve devenant moyen de diagnostic et de 

traitement des maux.  

Maitre en l’art d’interpréter la littérature chinoise d’imagination et ses « Livres d’anomalies », 

Campany analyse avec brio l’extraordinaire et saisissante archive transmise des récits de rêves. 

Sous forme d’anecdotes mettant typiquement en scène le rêveur et l’interlocuteur — un proche 

ou un onirocrite — à qui il confie sa vision, ces narrations pleines de vie consignent les contenus 

et circonstances des rêves, et laissent entrevoir l’environnement social de leur communication. 

Dans le rêve où figurent des images de choses et des images de mots, la clé d’interprétation est 

fournie par les critères linguistiques qui procèdent du principe de substitution : associations 

psycho-neurologiques, jeux de mots, transposition d’homophones, décomposition de caractères 

d’écriture. 

Bien écrit et admirablement documenté, l’ouvrage propose au lecteur occidental la première 

synthèse complète des idées de la Chine ancienne et médiévale sur les rêves et les réactions 

qu’ils doivent provoquer. Robert Campany n’est certes pas le premier auteur qui étudie ce sujet 

d’intérêt général, mais l’ampleur de l’enquête, l’originalité de l’approche multidisciplinaire 

transreligieuse, la finesse des interprétations textuelles font de Dreamscape une contribution 

précieuse à la mémoire des rêves de l’espèce humaine. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jacques VERGER 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de l’éditeur, le volume intitulé Pierre 

Abélard, génie multiforme. Actes du colloque international 

organisé par l’Institut d’Études Médiévales et tenu à 

l’Institut Catholique de Paris les 29 et 30 novembre 2018, 

réunis par Dominique Poirel, Turnhout, Brepols, 2022, 254 

pages. 

Ce volume, dont la publication a évidemment été 

retardée par la crise du Covid, réunit les textes de douze 

communications, toutes rédigées ou traduites en français, 

précédées d’une introduction de l’éditeur scientifique, 

Dominique Poirel, et suivies de trois index (des manuscrits 

cités et des œuvres d’Abélard ainsi que des autres auteurs et 

des œuvres anonymes). 

Au premier coup d’œil, on pourrait penser qu’il s’agit, 

en somme, d’une version actualisée du colloque Abélard en 

son temps qui s’était tenu en 19791 et avait marqué à 

l’époque un tournant important dans le renouveau des études 

abélardiennes. Il y a en effet de cela, mais bien plus aussi et c’est ce qui fait tout l’intérêt du 

présent livre. 

Le point de départ est sensiblement le même. Dans les deux cas, le propos était de saisir 

Abélard dans la complexité de sa personnalité et de son œuvre, qu’il s’agisse de son expérience 

sociale qui l’a mis en contact avec des univers multiples (société aristocratique, société urbaine, 

monde scolaire, monde monastique et canonial), de ses écrits qui ont abordé successivement ou 

simultanément les domaines de la logique, de la philosophie, de la théologie, de l’exégèse, de 

l’art épistolaire, de la prédication, de la poésie, de la musique, ou des images contrastées qui 

ont alimenté sa postérité et  vont de l’amoureux courtois au précurseur du rationalisme moderne 

en passant par le « chevalier de la dialectique ». 

Sur ces divers aspects, le volume de 1979 s’était efforcé de réunir des contributions 

synthétiques présentant l’état des connaissances disponibles. Celui de 2022 procède 

différemment, mettant l’accent, sans prétention à l’exhaustivité, sur tel ou tel point précis, telle 

ou telle recherche en cours, tel ou tel aspect méconnu, suggérant ainsi des voies pour des 

investigations futures propres à renouveler ou enrichir notre connaissance et surtout notre 

compréhension de la vie, des œuvres et de la pensée d’Abélard. Car dans un domaine où 

l’essentiel de la documentation est malgré tout repéré et édité depuis longtemps, il s’agissait 

avant tout de poser à des sources connues des questions nouvelles et de les replacer dans des 

contextes plus larges ou moins attendus que cela a été fait jusqu’à présent. C’est donc un 

Abélard « multiforme » ou, pour reprendre la formule de John Marenbon, un « Abélard en 

quatre dimensions » que les auteurs de ce volume nous donnent à voir sans trop se soucier, au 

moins a priori, d’établir si ces facettes multiples du personnage sont conciliables ou au contraire 

fondamentalement hétérogènes les unes par rapport aux autres. 

Les quatre premières contributions forment une section intitulée « L’homme ». La 

première (Jacques Verger) est consacrée non à la carrière scolaire d’Abélard, déjà bien connue, 

mais à l’insertion de ses écoles successives dans les réseaux scolaires du XII
e siècle. La seconde 

 
1 Colloque édité sous le titre Abélard en son temps. Actes du colloque international organisé à l’occasion du 9e 
centenaire de la naissance de Pierre Abélard (14 – 19 mai 1979), éd. par Jean Jolivet, Paris, Les Belles Lettres, 
1981. 



(Arnaud Montoux), qui porte sur la question des rapports entre Abélard et le monachisme, 

s’attache, de manière originale, à mettre en évidence la proximité de celui-ci, en tant qu’homme 

et en tant qu’auteur, avec la spiritualité clunisienne alors que les malentendus se sont multipliés 

à plaisir entre lui et Cîteaux. Les deux contributions suivantes tentent, avec les ressources de 

l’analyse socio-historique et de la psychologie clinique, d’atteindre Abélard dans son 

individualité ou plutôt dans son intersubjectivité, à l’épreuve de ses rapports difficiles avec son 

« épouse et sœur » Héloïse (Guy Lobrichon) et, plus largement, avec l’ensemble de ses 

contemporains (Ana Irimescu). 

Viennent ensuite trois articles réunis dans une seconde partie sous le titre « Le 

philosophe ». Le propos de ces articles est en effet de montrer qu’Abélard a d’abord été un 

philosophe, « le seul philosophe au monde », disait-il lui-même et sans doute en effet le premier 

vrai philosophe du Moyen Âge, voire, selon Matthias Perkams, auteur de la première de ces 

trois contributions, « l’inventeur de la philosophie moderne occidentale ». Dans la contribution 

suivante, John Marenbon, partant d’une question technique de logique, celle de la nature de la 

relation, appelle surtout à prendre en compte la chronologie des écrits d’Abélard, quelque 

difficile à reconstituer qu’elle soit, seul moyen de rendre sa cohérence à une pensée subtile et 

toujours en construction. S’attaquant enfin à l’Éthique, Christophe Grellard y voit moins la 

définition laborieuse d’une philosophie morale que la rupture consommée, même si Abélard 

tente d’en modérer certaines conséquences, entre la conscience et le droit, entre un ordre de 

l’intériorité qui est celui de l’intention pure et du salut, et un ordre extérieur qui est celui de la 

norme positive, nécessaire mais transitoire. 

Les trois communications suivantes regroupées dans la section « Autres facettes » 

participent de la même démarche heuristique et de la même méthode. Abélard a-t-il été 

théologien, demande Dominique Poirel ? Oui, mais à condition d’admettre que sa théologie ne 

découle pas, comme dans la tradition patristique encore vivante chez Hugues de Saint-Victor, 

de l’exégèse scripturaire, mais des énoncés de la philosophie ou, si l’on préfère, de la 

« théologie naturelle » des Anciens qu’il veut concilier avec la vérité de l’Évangile. Reprenant 

le corpus imposant mais assez hétérogène des poésies d’Abélard, Pascale Bourgain, au prix 

d’analyses minutieuse des techniques de versification, souligne qu’il faut, là aussi, tenir compte 

de la succession chronologique des œuvres et montre qu’Abélard a su exploiter avec plus ou 

moins de bonheur la diversité des genres poétiques existants de son temps pour les adapter aux 

émotions qu’il voulait exprimer et aux enseignements qu’il souhaitait transmettre. Dans le 

dernier texte de cette section, Alexis Grélois présente enfin, sur la question déjà largement 

débattu des règles du Paraclet, une nouvelle interprétation, nuancée et subtilement mise en 

contexte, de celle proposée par Abélard à Héloïse 

Dans l’ultime section du livre (« La postérité »), Jean-René Valette et Laurent Avezou 

reviennent sur deux thèmes attendus mais inépuisables. Le premier se demande dans quelle 

mesure les « langages de l’amour » que forge le XII
e siècle courtois (qu’il évoque en particulier 

à partir du Tristan de Béroul et d’Érec et Énide), se retrouvent déjà dans la correspondance 

d’Héloïse et Abélard, le second poursuit la figure d’Abélard dans la littérature moderne ; le 

corpus pittoresque auquel il se réfère, bien  plus abondant que celui  communément invoqué 

dans les études précédentes sur le même sujet, fourmille en œuvres aujourd’hui bien oubliées 

pour aboutir à la conclusion un peu désolante, sinon surprenante, que l’image du clerc libertin 

et de ses amours scabreuses a quasiment jusqu’à nos jours occulté, au moins dans « l’opinion 

commune »,  celle du philosophe audacieux qui « voulait introduite la raison dans le discours 

de Dieu ». 

On lira donc avec un intérêt toujours renouvelé cette belle gerbe d’essais qui devrait 

susciter de nouveaux travaux érudits propres à faire surgir de textes qui semblent à tort trop 

connus, des perspectives nouvelles et des correspondances inattendues. » 

 



Jacques VERGER 

 

 

  « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part des éditeurs scientifiques, le 

volume intitulé Swedish Students at the University of 

Paris in the Middle Ages, I, Origin, Studies, Carriers, 

Achievements, Olle Ferm and Élisabeth Mornet eds. 

(Runica et Mediævalia. Scripta minora, 28), Center for 

Medieval Studies, Stockholm University, Stockholm, 

2021, 952 p., nombreuses illustrations en couleurs. 

Ce gros volume a été dirigé et même rédigé pour 

l’essentiel par le Prof. Olle Ferm, professeur émérite 

d’histoire médiévale à l’université de Stockholm, et 

Mme Élisabeth Mornet, maître de conférences 

honoraire d’histoire médiévale à l’université Paris I – 

Panthéon-Sorbonne avec l’aide de quelques 

collaborateurs suédois et français. 

D’entrée de jeu, on est frappé par la belle 

présentation de ce livre, la qualité de sa typographie, le 

nombre des illustrations originales et la taille du 

volume, qui compte près de 1 000 pages. On s’étonne 

– et on admire – que les auteurs aient pu produire une 

telle somme sur un sujet qui pourrait sembler a priori 

assez restreint. Pour comprendre cet apparent paradoxe 

et rendre justice à ce travail monumental, il faut d’abord indiquer qu’il s’insère dans un projet 

scientifique de grande ampleur intitulé « Swedish Students at Universities Abroad in the Middle 

Ages », projet qui a déjà donné matière depuis 2011 à de nombreuses publications, presque 

toutes dans la même collection « Runica et Mediævalia. Scripta minora » ; ces publications ont 

pour objet soit l’analyse et l’édition d’œuvres produites par des maîtres suédois actifs au Moyen 

Âge dans diverses universités européennes, soit l’étude systématique des groupes d’étudiants 

suédois identifiés comme ayant fréquenté en nombre appréciable certaines de ces universités. 

Avant de s’attaquer à Paris, qui était évidemment le morceau de résistance, le Prof. Ferm et ses 

collègues ont déjà consacré de belles monographies aux étudiants suédois attestés dans les 

universités de Vienne, Leipzig, Oxford et Cambridge. Globalement, l’objectif affiché de cette 

vaste enquête est de mieux cerner, à travers l’étude de la mobilité géographique des étudiants 

suédois au Moyen Âge, un des facteurs majeurs de « l’européanisation de la Suède », processus 

perçu lui-même comme le fil conducteur de l’histoire de ce pays entre l’âge viking et les débuts 

de l’époque moderne qui verra la Suède s’affirmer comme une grande puissance européenne. 

Après avoir rappelé le sens et l’ambition de cette entreprise scientifique et éditoriale, 

venons-en au volume même dont je fais l’hommage. Ce livre est pour l’essentiel rédigé en 

anglais, à l’exception de quelques chapitres en français dus à Élisabeth Mornet et à sa collègue 

Corinne Péneau, maître de conférences à l’université Paris-Est Créteil, elle aussi spécialiste de 

la Suède médiévale. Il est constitué de sept sections thématiques, elles-mêmes divisées en un 

certain nombre de courts chapitres. 

La première section (« The Beginning, Theoretical Preliminaries ») est une section 

introductive où, après avoir rappelé les conditions d’apparition de l’université de Paris vers 

1200–1215 dans le prolongement de l’essor des écoles du XII
e siècle où la présence d’étudiants 

scandinaves est déjà attestée, Olle Ferm développe cette notion d’« européanisation de la 



Suède » par le biais de la mobilité étudiante et des études universitaires à l’étranger dont j’ai 

déjà dit qu’elle constituait pour lui l’axe problématique majeur du livre. 

La seconde section (« La Ville, la Cité et l’Université »), également œuvre d’Olle Ferm 

lui-même, commence par dresser un tableau général des institutions universitaires parisiennes 

et de l’organisation de l’enseignement puis en vient plus précisément aux étudiants suédois et 

à leurs conditions de vie : le long et difficile voyage depuis la Scandinavie, l’arrivée à Paris et 

l’installation au Quartier latin, l’accueil éventuel dans l’un des trois collèges suédois (Uppsala, 

Skara et Linköping) qui, à dire vrai, n’ont été vraiment actifs qu’au XIV
e siècle. 

La troisième section (« Origin, Studies, and Careers »), due conjointement à Olle Ferm et 

Élisabeth Mornet, est classique. On y retrouve les paramètres habituels de la sociologie des 

anciennes populations étudiantes (effectifs, origines sociales et géographiques, études suivies, 

grades obtenus, carrières ultérieures). La documentation utilisée et la méthodologie adoptée, 

sur une base prosopographique, sont minutieusement présentées. Au total, ce sont 258 individus 

qui ont été repérés entre le début du XIII
e siècle et 1525, chiffre sans doute inférieur de moitié 

environ à la réalité et auxquels il faudrait encore ajouter les religieux mendiants. À dire vrai, 

les deux premiers tiers du XIII
e siècle sont très mal documentés ; les années 1276-1350, avec 

173 noms, semblent en revanche correspondre à un maximum de fréquentation ; elles sont 

suivies, malgré les informations plus abondantes désormais fournies par les registres de la 

nation anglo-allemande, par une longue phase de déclin qui se précipite au XV
e siècle, marqué 

par la disparition quasi totale des étudiants suédois de Paris, moins attractif et concurrencé 

désormais par Prague et les universités allemandes récemment fondées. Les auteurs ont 

également étudié ce qui concerne l’origine géographique de ces étudiants (la répartition semble 

relativement équilibrée entre les divers diocèses suédois), leurs origines sociales (sans surprise, 

on note le fort pourcentage de nobles : 28 %), les études suivies (il s‘agit d’abord d’étudiants 

ès-arts, mais certains ont entrepris ensuite des cursus de droit canonique ou de théologie ; en 

revanche, aucun médecin), les carrières ultérieures, pour l’essentiel au sein des chapitres 

cathédraux du royaume, dont certains sont devenus dignitaires, sans parler de ceux qui ont 

accédé à l’épiscopat. Des études à Paris étaient manifestement un  bon moyen pour intégrer les 

réseaux du haut clergé suédois et parfois l’entourage royal. Tout ce chapitre est nourri à la fois 

d’exemples individuels significatifs et de calculs statistiques détaillés, y compris des analyses 

factorielles assez complexes qui aboutissent à des résultats significatifs malgré les lacunes de 

la documentation. 

La section IV (« Memories of Paris »), due à Olle Ferm et plusieurs de ses collègues 

suédois, est une des plus originales. Le propos, à partir de sources assez peu nombreuses, est 

ici d’essayer de reconstituer l’image qu’étudiants et anciens étudiants suédois se faisaient de 

Paris et qu’ils ont introduite dans la culture suédoise : cette image est évidemment chargée des 

représentations de la jeunesse et du savoir, mais aussi de la fascination des lieux, qu’il s’agisse 

de la toute nouvelle cathédrale Notre-Dame qui inspirera celle d’Uppsala, dont l’architecte 

français Étienne de Bonneuil fut recruté en 1287 avec l‘aide de deux étudiants suédois présents 

à Paris, ou de l’abbaye de Saint-Denis, saint dont le martyre apparaît sur les fresques de l’église 

de Södra Råda, dans le diocèse de Skara, au début du XIV
e siècle. 

Les sections V et VI, dues à Olle Ferm et ses collègues, dont Corinne Péneau, forment un 

tout sur le thème des apports intellectuels découlant des contacts universitaires. La section V 

(« Intellectual achievements, general and individual») dessine un cadre général : le droit et la 

législation, la science politique et l’histoire, la grammaire sont les domaines où l’influence de 

la culture universitaire parisienne est le plus perceptible et a donné matière à de nombreuses 

traductions et adaptations qui en portent témoignage. On est là, on le voit, au cœur de la 

problématique directrice du livre. 

La section VI (« Intellectual achievements by individuals ») est d’ailleurs la plus longue 

du livre car les auteurs y analysent pour eux-mêmes et de manière très approfondie les écrits 



laissés par sept des étudiants ou anciens étudiants suédois de Paris. L’un d’entre eux, Johannes 

Nicolai, est un Franciscain qui défendait résolument les thèses logiques d’Ockham2. Les six 

autres sont des clercs séculiers dont trois sont devenus évêques. Petrus Galle a laissé des 

commentaires d’inspiration « réaliste » de divers traités logiques d’Aristote. « Maitre Mathias 

Ovidi » est l’auteur d’un commentaire à la fois exégétique et théologique de l’Apocalypse. Aux 

quatre autres on doit des œuvres plus tournées vers la pratique, mais imprégnées d’un 

vocabulaire et de notions empruntés à la scolastique universitaire parisienne. Laurencius Olavi 

a laissé des manuels de pastorale à l’usage du clergé paroissial, Birgerus Gregorii et Nicolaus 

Hermanni une œuvre liturgique sous la forme d’offices pour la fête de saint Brigitte, mais le 

texte le plus intéressant est certainement une adaptation suédoise du De regimine principum de 

Gilles de Rome datant sans doute des années 1330-1340 qu’Olle Ferm propose 

hypothétiquement d’attribuer à Petrus Tyrgilli, chancelier du royaume et archevêque 

d’Uppsala, et dont Corinne Péneau montre en tout cas très bien qu’on y trouve un écho direct 

des débats politiques sur la nature même du pouvoir royal (électif ou héréditaire ?) qui ont agité 

le royaume de Suède à l’époque de Magnus Eriksson. 

La dernière section du volume (« Book collections and book circulation ») est consacré à 

la question du livre. En fait, il ne s’agit pas ici des livres universitaires ou possédés par des 

étudiants, sans doute impossibles à isoler. Les auteurs traitent donc globalement des livres en 

latin, à l’exclusion de ceux en vernaculaire. Ces livres appartenaient en règle générale à des 

établissements ecclésiastiques ou à de clercs. Les ouvrages religieux, majoritaires, consistaient 

principalement en livres liturgiques et en textes et commentaires bibliques, mais on trouvait 

aussi quelques exemplaires de traités de théologie scolastique, de provenance sans doute 

parisienne. Le droit savant était également assez bien représenté, essentiellement le Corpus 

juris canonici, accompagné de quelques commentaires dus aux grands maîtres bolognais. La 

surprise vient de la relative rareté des ouvrages grammaticaux, philosophiques ou scientifiques 

alors même, on l’a vu, que la grande majorité des étudiants suédois de Paris fréquentaient la 

faculté des arts ; apparemment, ils ne prenaient pas la peine de ramener en Suède leurs livres 

d’études, de faible valeur marchande il est vrai. 

Le livre se termine par une rapide conclusion, l’édition et la traduction anglaise de 

quelques pièces justificatives (la bulle Super speculam, le contrat d’embauche de l’architecte 

Étienne de Bonneuil, les statuts du collège d’Uppsala, des extraits de la correspondance de 

Johannes Hildebrandi, visiteur du collège de Linköping au XV
e siècle) et la liste nominale des 

étudiants suédois repérés à Paris au Moyen Âge, liste qui n’est malheureusement pas un index 

et ne permet donc pas de retrouver les passages souvent substantiels consacrés dans le corps du 

livre à tel ou tel de ces étudiants. Vient enfin une très complète bibliographie de près de 70 

pages. 

Ce volume, on l’a dit, est une somme. Malgré sa taille, il est d’un maniement aisé, c’est 

un livre clair, précis, minutieux même, et toujours didactique. La démarche est résolument 

analytique, avec le désir affiché de ne rien laisser dans l’ombre. C’est d’ailleurs ce parti pris qui 

explique, d’une certaine manière, l’ampleur du volume. D’abord, les auteurs ont toujours tenu 

à mettre les choses en contexte, c’est-à-dire à présenter de manière détaillée la documentation 

utilisée, les institutions universitaires mentionnées, les méthodes de l’enseignement scolastique, 

etc. Tous ces développements n’apprendront pas grand chose au spécialiste de l’histoire de 

l’université de Paris au Moyen Âge, mais seront certainement très utiles pour le lecteur suédois 

moins familier des particularités de cette histoire. Ensuite, ces mêmes auteurs, à côté des 

présentations synthétiques, ont multiplié les études de cas et les exemples particuliers, 

n’hésitant pas à retracer en détail la carrière de tel individu, à analyser de manière approfondie 

 
2 Je signale à ce propos la publication complémentaire de Robert Andrews and Olle Ferm, Swedish Students at 
the University of Paris in the Middle Ages, II, Johannes Nicolai and His Extractio de Logica Burley (Runica et 
Mediævalia. Editiones, 15), Center for Medieval Studies, Stockholm University, Stockholm, 2021, 150 p. 



telle œuvre jugée significative, à s’autoriser quelques excursus, etc. ; tout ceci donne chair au 

livre, mais en alourdit le poids 

Il reste – et c’est l’essentiel – que nous avons là un véritable monument d’érudition, 

soigneusement présenté, quasiment définitif, et qui rendra les plus grands services à la fois aux 

historiens de la Suède médiévale et à ceux de l’université de Paris. On aimerait disposer 

d’études de cette ampleur et de cette qualité sur les autres groupes d’« étudiants étrangers » qui 

ont fréquenté l’université de Paris au Moyen Âge, y compris ceux d’origine lointaine (Écossais, 

Danois, Polonais, Tchèques, Hongrois, etc.) qui, par leur présence même et malgré des effectifs 

généralement modestes, ont contribué de manière décisive à la fois au rayonnement de l’alma 

mater Parisiensis et à l’unification de la culture européenne. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jacques DALARUN 

 

 

  « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie la traduction française de l’ouvrage de 

Sean L. Field, Courting Sanctity. Holy Women and the 

Capetians, publié en 2019 par Cornell University Press, 

traduction publiée sous le titre, Sainteté de cour. Les 

Capétiens et leurs saintes femmes en 2022 par les 

Éditions de l’EHESS, 340 pages. 

Il y a plusieurs manière de lire le livre de Sean 

L. Field. La première consiste à se plonger dans six 

dossier passionnants, que l’auteur mène avec une 

érudition à toute épreuve et un sens aigu de l’intrigue : 

on découvre ainsi les destinées d’Isabelle de France 

(chapitre 1), Douceline de Digne (chapitre 2), Élisabeth 

de Spalbeek (chapitre 3), Paupertas de Metz (chapitre 

5), enfin Marguerite Porete et Margueronne de 

Bellevillette (chapitre 6). 

 La plus éminente de ces figures est sans aucun 

doute la princesse Isabelle de France (chapitre 1). Elle 

est pourtant fort peu présente dans l’historiographie 

française, mais Sean L. Field, à la suite de William 

Chester Jordan, lui a récemment accordé tout l’intérêt 

qu’elle mérite, en éditant sa Vie en français médiéval, puis l’ensemble des sources qui lui ont 

été dédiées ou qui la mentionnent. Née en 1225, la fille de Louis VIII et de Blanche de Castille, 

sœur du futur saint Louis, fut d’abord promise à de brillants mariages, en particulier avec 

Conrad, fils de l’empereur Frédéric II. Mais elle refusa cette alliance et imposa à son entourage 

son choix de mener un vie de virginité à la cour. Puis elle se décida à fonder une maison 

religieuse féminine, la future abbaye de Longchamp, dont elle contribua à rédiger les deux 

versions de la Règle, en 1259 et en 1263, respectivement approuvées par les papes Alexandre 

IV et Urbain IV. Elle n’entra pas pour autant dans le monastère des « sœurs mineures » qu’elle 

avait fondé avec l’aide de son frère, se contentant de vivre en bordure de la clôture jusqu’à sa 

mort et laissant une réputation de sainteté qui, toutefois, ne déboucha jamais sur une 

canonisation. 

À même époque dans le sud de la France, le frère d’Isabelle, Charles d’Anjou, établissait 

une relation quasi familiale avec Douceline de Digne. Elle n’était autre que la sœur du frère 

mineur Hugues de Digne, qui accueillit Louis IX à son retour de Terre sainte, en 1254, par un 

sermon aux accents eschatologiques. Douceline, pour sa part, avait fondé une communauté de 

béguines à Hyères, vers 1242. Vers le début des années 1260, elle assista Béatrice de Provence 

lors d’un accouchement périlleux et entra ainsi dans la familiarité du frère d’Isabelle et de Louis 

IX, Charles d’Anjou, qui la désigna par la suite comme sa « commère ». Les pouvoirs 

miraculeux de la béguine et ses prophéties extatiques contribuèrent à consolider la position de 

Charles en Provence. En retour, le prince mit tout son poids au service de la réputation de la 

sainte femme. Par-dessus tout, elle se fit porte-parole de l’approbation divine quand Charles 

projeta son invasion de l’Italie méridionale en 1263, un événement qui allait bouleverser le 

cours de l’histoire. Mais Douceline perdit aussi une partie de son attrait quand son message 

passa de l’assurance à l’avertissement : jusqu’à la fin de sa vie en 1274, la béguine rappela au 

roi de Naples que, ce que Dieu avait donné aux Capétiens, il pouvait le leur reprendre si 

l’arrogance, chez eux, l’emportait sur la gratitude.  



 Élisabeth de Spalbeek naquit vers 1246-1247 dans le comté de Looz, dans l’actuelle 

province belge du Limbourg. En 1266-1267, elle vivait à Spalbeek en très mauvaise santé, mais 

jouissant d’une réputation de sainte femme. D’après un rapport rédigé par l’abbé cistercien 

Philippe de Clairvaux vers 1270, elle aurait même porté les stigmates. Un autre rapport, dû à 

Simon de Brie et datant de 1276, met en cause Élisabeth dans une affaire autrement sulfureuse : 

elle aurait délivré, de la part de Dieu, un message qui n’était absolument pas du goût de la 

famille royale : le scandale menaçait d’abord la réputation de Philippe III le Hardi, qui était 

censé avoir « péché contre nature », puis le sort de la reine Marie de Brabant, accusée d’avoir 

empoisonné son beau-fils, Louis, fils du premier mariage du roi Philippe et mort en 1276. Pour 

finir, ce fut le favori du roi, Pierre de La Broce, qui y perdit la vie, tandis qu’Élisabeth se mura 

dans le silence. Sans doute ce dossier est-il celui où Sean L. Field donne toute la mesure de sa 

virtuosité érudite, guidant son lecteur au travers des quatre enquêtes qui nous introduisent dans 

le dédale d’une des affaires les plus ténébreuses de l’histoire capétienne. 

La vie de Paupertas de Metz est nettement moins bien documentée, puisqu’elle ne peut 

être qu’entrevue derrière le récit d’un unique chroniqueur : il s’agit d’un passage de l’une des 

plus anciennes continuations de la Chronique universelle latine de Guillaume de Nangis, inédite 

jusqu’à ce qu’Elizabeth A. R. Brown la publie en 2013 et dont Sean L. Field tire ici le meilleur 

profit. Paupertas (on ne la connaît que par ce nom latin, aux résonnances franciscaines) semble 

avoir œuvré en faveur de la paix pendant le siège de Lille mené par Philippe IV le Bel en 1297, 

puis avoir émis une prophétie qui avertissait le roi de ne pas engager le combat contre ses 

ennemis, alors qu’il avait l’intention de prendre sa revanche après la bataille de Courtrai en 

1302. La retraite de l’armée royale, qui s’est ensuivie, a été ressentie comme une honte. Le frère 

du roi, Charles de Valois, a fait arrêter et torturer Paupertas, au prétexte qu’elle aurait tenté de 

l’empoisonner. Après avoir été longtemps détenue au château de Crépy-en-Valois, elle fut 

libérée à une date inconnue et sombra dans l’oubli. 

De même une autre femme fort peu connue, Margueronne de Bellevillette, a-t-elle été 

arrêtée en 1308 et emprisonnée dans de si terribles conditions qu’elle finit par avouer qu’elle 

avait aidé l’évêque Guichard de Troyes à assassiner la reine Jeanne de Navarre par ses 

envoûtements (c’est d’ailleurs l’abondant procès intenté à l’évêque de Troyes, conservé aux 

Archives nationales sous la cote J 438, qui documente l’histoire de Margueronne). Qualifiée de 

divinatrix, elle est présentée dans les actes judiciaires comme dangereuse par nature, voire 

démoniaque. Elle fut incarcérée, intimidée et amenée à avouer que son lien au surnaturel avait 

joué un rôle essentiel dans les sortilèges qui étaient censés avoir tué la reine en 1305. Elle était 

encore détenue au Châtelet lorsqu’elle fit une confession incohérente, en 1319, avant qu’on ne 

perde définitivement sa trace. 

Alors qu’Élisabeth de Spalbeek, après avoir été interrogée à de multiples reprises, avait 

été laissée en liberté, que Paupertas de Metz avait été torturée, mais, en fin de compte, avait été 

emprisonnée plutôt qu’exécutée, que Margueronne de Bellevillette avait été menacée de mort, 

mais laissée croupir en prison, Marguerite Porete – la plus connue de ces six personnages 

féminins – a été remise au bras séculier et exécutée en 1310. Son crime était d’avoir rédigé en 

français un ouvrage de nature théologique, le Miroir des simples âmes, jadis identifié par 

Romana Guarnieri et dont notre correspondante, Geneviève Hasenohr, a remarquablement 

éclairé la genèse. Condamnée pour avoir refusé de renier son livre, seule de ces femmes à avoir 

trouvé la mort sur le bûcher en place de Grève, Marguerite Porete, comme le montre Sean L. 

Field au terme d’une parfaite reconstitution historique, semble néanmoins avoir été la moins 

menaçante d’entre elles, en tout cas pour le pouvoir royal. 

Il est une autre manière de lire Sainteté de cour, en mettant cette fois-ci en série ces six 

dossiers. On constate alors que la relation des Capétiens aux sanctae mulieres gravitant, de près 

ou de loin, dans l’orbite royale, est allée en se dégradant, passant de la plus étroite proximité, 

avec Isabelle de France, à une défiance meurtrière. Le point de bascule se pressent dès la vie de 



Douceline de Digne, d’abord chérie par Charles d’Anjou comme comte de Provence, puis de 

plus en plus dérangeante pour le même homme devenu roi de Naples. Aux femmes suivantes 

est bien reconnue un accès singulier au surnaturel, mais un surnaturel qui change de signe et 

suscite des accusations qui vont de la sorcellerie à l’hérésie, en passant par la divination et 

l’empoisonnement. La série des six dossiers exhumés par Sean L. Field trace une ellipse si 

parfaite, qu’on se prend parfois à la trouver trop belle pour être vraie. Et pourtant, c’est bien le 

même mouvement de diabolisation de la dissidence qu’Alain Boureau a détecté au niveau 

général de la chrétienté dans son livre de 2004, Satan hérétique, Naissance de la démonologie 

dans l’Occident médiéval (1280-1330). C’est bien la même trajectoire, de l’étroite collaboration 

à la méfiance, voire à la condamnation, qui se dessine en Italie centrale, de Claire d’Assise, 

s’attirant, dans la première moitié du XIIIe siècle, l’attention et la bienveillance de cinq papes 

successifs, à Angèle de Foligno, Marguerite de Cortone ou Claire de Rimini, regardées avec 

une suspicion croissante par les autorités ecclésiastiques et civiques. 

Enfin, il est une troisième et dernière manière de lire le livre de Sean L. Field, comme y 

incitent ses denses introduction et conclusion, à l’intersection de deux courants de longue 

haleine qui concernent, l’un, la sacralisation du pouvoir royal, l’autre ce que j’ai jadis qualifié 

de « féminisation du religieux ». Ernst Kantorowicz a été parmi les premiers à décrire le chassé-

croisé entre pouvoir et sacralité qui tend, au long du Moyen Âge, à faire des papes des 

souverains absolus et des rois des personnages sacrés. Marc Bloch a exploré ce mouvement de 

sacralisation chez les Capétiens. Robert Folz, notre regretté correspondant, mais aussi notre 

confrère André Vauchez, notre associé étranger Gabor Klaniczay ou notre correspondant 

Patrick Corbet ont mis en évidence les figures de saints rois et de saintes reines. Jacques Le 

Goff a montré comment les Capétiens ont progressivement prétendu à la sainteté, jusqu’à 

obtenir satisfaction avec saint Louis. Ce que révèle Sean L. Field, c’est qu’ils ont 

particulièrement recherché cette légitimation du sacré par le biais de personnages féminins, de 

sanctae mulieres qui sont de plus en plus présentes dans le domaine religieux et qui, de manière 

très sensibles à compter du XIIIe siècle, semblent bénéficier de faveurs et de révélations divines 

inversement proportionnelles à leur mise à l’écart des écoles, de l’université et, bien 

évidemment, des fonctions sacerdotales ; comme si leur autorité informelle et toujours suspecte 

procédait de leur manque officiel d’autorité. 

C’est bien là le principal mérite de Sean L. Field, outre de savoir nous entraîner dans 

ses enquêtes. Il écrit une page de l’histoire des Capétiens qui est totalement politique et 

totalement religieuse, remettant ainsi en cause la relative imperméabilité de ces catégories dans 

l’historiographie. Il éclaire le XIIIe siècle et les débuts du XIVe, de Louis VIII à Philippe le Bel. 

Mais, derrière ces portraits fascinants et la ligne de fuite que leur succession esquisse, se profile 

déjà l’image d’une sainte femme qui, un siècle plus tard a redonné légitimité à un roi de France 

et qui a pourtant, elle aussi, fini sur le bûcher. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Henri-Paul FRANCFORT 

 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie de la part de ses auteurs, Sébastien Lepetz, 

Vincent Bernard, Mathilde Cervel, Dominique Joly, 

Bayarkhuu Noost, Isaline Saunier, Tsagan Turbat, et 

Antoine Zazzo (avec des contributions de Benjamin 

Dufour, Jean-Bernard Huchet, Christine Keyser, 

Nicolas Lazzerini, Matthieu Le Bailly, Véronique 

Matterne, Aurélie Salavert, Joël Suire, Paloma Tiaibi, 

Vincent Zvénigorosky), l’ouvrage intitulé Occupations 

et espaces sacrés dans l'Altaï mongol. Les sites 

archéologiques de Burgast et Ikh Khatuu (1100 a.C. - 

1100 p.C.). Résultats des fouilles (2014-2016) de la 

mission archéologique franco-mongole dirigée par 

Sébastien Lepetz et Tsagaan Turbat, Paris, Éditions 

Mergoil, 2022, 571 pages. 

 

M. Sébastien Lepetz, archéologue et 

archéozoologue, est chercheur au CNRS, membre de 

l’équipe « Archéozoologie, archéobotanique : sociétés, pratiques et environnements » (CNRS-

MNHM), il co-dirige la Mission archéologique franco-mongole avec son collègue Tsagaan 

Turbat. Ils nous donnent les résultats des travaux accomplis de 2014 à 2016 dans l’Altaï 

mongol, sur les sites de Burgast et Ikh Khatuu qui ont livré des vestiges remontant aux périodes 

de l’âge du bronze jusqu’au moyen-âge. Ces sites se trouvent non loin des frontières le 

Kazakhstan et la Fédération de Russie, des territoires de la Touva et de la République de l’Altaï. 

Il s’agit d’une contrée de steppes d’altitude, au climat rude, aride et froid, qui a été peuplée 

depuis la Préhistoire, comme l’ont montré les travaux archéologiques et les recherches sur les 

pétroglyphes. Pour la première fois en République de Mongolie une très longue séquence 

historique est parfaitement documentée, grâce à des fouilles précises de structures cultuelles et 

funéraires et à de très nombreuses analyses en laboratoire (anthropologiques, archéo-génétiques 

et bioarchéologiques) réalisées grâce à la bonne conservation des vestiges organiques : soie, 

feutre, cuir, ossements, tissus humains et animaux, contenus stomacaux, restes d’insectes et 

bois architecturaux. 

La première partie du livre (p. 13-259) est consacrée à la description des opérations et 

des trouvailles. Six chapitres montrent le haut  degré de précision atteint dans la fouilles et 

l’enregistrement de données abondantes et très diverses : plans (dont des dépliants), dessins, 

photographies en couleur, identifications et descriptions. Sur le site d’Ikh Khatuu l’équipe a 

accompli des prospections pédestres méthodiques et a fouillé cinq tertres, funéraires ou non, 

datés de la culture appelée de Bulan-Kobin (milieu du 1er à début du 3e siècle ap. J.-C.) etr de 

l’époque Türk (7e- 9e s. ap. J.-C.). A Burgast (alt. 1900 m) ce sont les nombreux vestiges de 

pratiques funéraires de trois millénaires qui furent révélés et en partie fouillés : âge du bronze, 

âge du fer, époques Türk et Kazakh. La structure la plus ancienne remonte à la grande culture 

sibérienne d’Afanasevo. Les vestiges de l’âge du bronze (XIIe – IXe s. av. J.-C.) comprennent 

des sépultures et des khirgisuur (dépôts de pierres et de restes animaux organisés de manière 

géométrique à la périphérie d’un tertre). Un cimetière de la culture Bulan-Kobin de vingt-trois 

tombes du même ensemble également été intégralement exploré. Des structures Türk et 



médiévales (VIIe-XIe s.) ont également fait l’objet de recherches détaillées : vestiges humains 

et de de chevaux sacrifiés, restes de mobilier et d’offrandes funéraires.  

Cette collecte minutieuse de données et d’informations permet de proposer des 

interprétations, faisant l’objet de la seconde partie de l’ouvrage (p. 263-501). 

Celle-ci s’ouvre par la publication de la séquence chronologique des deux sites de 

Burgast et d’Ikh Khatuu établie par A. Zazzo (chap. 7) qui, grâce au radiocarbone et pour la 

première fois pour le monde des steppes, aborde des séquences très fines d’utilisations et de 

fréquentations sur la longue durée. Un tableau  (fig. 305, p. 267) donne une synthèse très claire 

des différentes périodes de la séquence et de leurs limites chronologiques.  

L’âge du bronze est abordé ensuite en deux chapitres (p. 273-289). Dans le premier 

(chap. 8), S. Lepetz propose une hypothèse très novatrice pour le khirgisuur : il figurerait 

symboliquement l’attelage du char funéraire d’un défunt, avec des dépôts de têtes et jambes de 

chevaux orientées vers l’est (fig. 313, p. 281). Cette hypothèse est placée dans le contexte de 

l’évolution des pratiques funéraires associées aux chevaux dans le monde des steppes aux âges 

du bronze et du fer, elle pourrait être illustrée par des pétroglyphes. Dans le chap. 9, N. Lazzerini 

et A. Zazzo étudient la saison d’abattage des chevaux à l’aide de la composition isotopique de 

l’oxygène de l’émail dentaire, permettant de déterminer une préférence nette pour la saison 

froide, bien que ces dates ne soient pas nécessairement concomitantes avec les inhumations. 

L’âge du fer est représenté par le cimetière de la culture Bulan-Kubin, contemporaine 

de celles, plus connues, des Scythes, des Yuezhi et des Huns ou des Xiongnu. Il fait l’objet des 

douze chapitres suivant (chapitres 10 à 22, p. 291-447). Il n’est pas possible de détailler ici 

l’architecture funéraire (D. Joly, V. Bernard, S. Lepetz), la restitution du chantier des tombes 

(V. Bernard, D. Joly, A. Salavert) ou la dendrochronologie (V. Bernard) très justement mise en 

rapport avec les courbes de l’Altaï russe notamment de l’époque scythe (chap. 10, 11, 12). L’âge 

et le sexe des individus inhumés (chap. 13 par M. Cervel) ouvrent sur l’étude de l’ADN ancien 

et les questions de la famille et de la communauté (V. Zvénigorosky, A. Gonzalez, J.-L. Fausser 

et Chr. Keyser, chap. 14). Un apport considérable de cette étude porte sur la répartition des 

haplotypes identifiés et surtout des ADNs mitochondriaux récents ou anciens dans l’espace 

centrasiatique et plus généralement eurasien, de l’Europe orientale à la Chine. Ces résultats 

indiquent des sociétés patrilocales et patrilinéaires, mais d’importantes correspondances sont 

mises au jour avec par exemple des lignées retrouvées en Hongrie au Xe s., en plus de celles 

avec les populations altaïques, Türk, mongoles et tibétaines, mais indiquant aussi une continuité 

avec les anciennes populations des âges du bronze et du fer d’Afanasevo, Yamnaya, 

Andronovo, scytho-sibériennes et sarmates. Ce sont là les trois composantes du patrimoine 

génétique altaïen au début du Ier millénaire. M. Cervel (chap. 15) aborde les questions 

taphonomiques et les gestes funéraires, tandis que P. Tiaibi et J.-B. Huchet (chap. 16) 

s’attachent à l’archéoentomologie, précieuse pour comprendre les traitements subis par les 

cadavres avant et après l’inhumation. Dans le chap. 17, I. Saunier grâce au très bon état de 

conservation des textiles, étudie les vêtements des défunts et leur confection, qu’ils soient de 

laine, y compris de feutre, ou de soie, cette dernière indiquant très probablement des 

importations de Chine, comme l’attestent les textes et les découvertes de la même époque dans 

les sépultures des élites Xiongnu de l’Asie centrale. Une discussion historique approfondie suit 

(p. 387-390). Dans le chap. 18, V. Bernard traite de la vaisselle en bois du point de vue 

technique, observant les traces et identifiant des outils (tranchoirs, couteaux, gouges, 

herminettes, etc.), mais il aborde aussi le sujet de leur utilisation, déterminant une possession 

individuelle des récipients et posant la question du rapport de ces récipients avec la relative 

rareté de la poterie. Le chap. 19 est celui où V. Bernard et S. Lepetz examinent les pratiques 

rituelles très répandues du dépôt de viande dans les tombes ainsi que celle de l’allumage de 

feux à l’extérieur, autour de la sépulture, brûlant des os et des restes animaux ; ils font remonter 

à juste titre ces pratiques à l’âge du bronze, autour des khirgisuur,  et la suivent chez les peuples 



de la steppe, chez les Xiongnu et plus tard encore ; pourtant, ayant prudemment fait le tour de 

la question, ils ne se prononcent pas sur la question de « banquets funéraires ». Le chapitre 

suivant (n° 20) n’est pas moins intéressant : V. Materne y donne une analyse carpologique de 

l’orge à grains nus dans le contexte funéraire. Celle-ci soulève la question d’un apport exogène 

ou de l’utilisation et de la culture de ces céréales dans un milieu d’altitude aride et froid, ainsi 

que le délicat problème de son origine, posé notamment en regard de la culture du millet. A 

plus grande échelle, l’introduction de l’orge nu dans l’Altaï semblerait indiquer une voie sud-

nord, à la différence du blé dont la route serait ouest-est. En tout cas, la possibilité de la culture 

et de la consommation de céréales ne fait plus aujourd’hui question pour ces anciennes 

populations nomades des steppes, à côté de celle de produits animaux. M. Cervel (chap. 21) 

envisage les pathologies et les traumatismes des individus du cimetière, tant les lésions ante-

mortem (fractures, coups) que les traumas péri-mortem : crâne perforé, os entaillés, coups 

d’épée ou de lance perforant ou entaillant le corps ou les membres, relevant même les traces 

d’un égorgement. La détermination des armes utilisées et celle des causes de ces blessures 

(combat ou autre) sont évoquées. Enfin, le chap. 22 passe en revue l’état sanitaire des 

populations humaines et animales grâce aux analyses paléoparasitologiques, mais seuls les 

animaux ont livré des restes pertinents, leur absence chez les humains étant mise au compte de 

leur mauvaise conservation. 

Les témoignages relevés des populations Türk (p. 449-501), en général mieux connues 

que les précédentes, sont étudiés de façon détaillée dans les chapitres 23 (la parure par N. 

Bayarakhuu), 24 (le harnachement par N. Bayarakhuu et S. Lepetz), 25 (les usages du bois par 

V. Bernard) et 27 (tombes à chevaux et tombes de chevaux aux 6e -9e siècles en Mongolie : 

inventaire et approche synthétique par S. Lepetz et N. Bayarakhuu). Ce dernier chapitre étend 

l’étude à l’ensemble de la Mongolie, il recense trente-cinq sites et propose une discussion qui 

envisage les nombreuses hypothèses pouvant rendre compte des configurations matérielles 

observées lors des fouilles, y compris celle de la réouverture des tombes pour diverses raisons. 

Des résumés en français, mongol, russe et anglais précèdent une riche bibliographie de 

dix-huit pages qui clôt le volume. 

Cet ouvrage montre à la fois la continuité et la grande variété des pratiques et des rituels 

des populations des steppes au cours des âges, il est l’étude la plus complète et la plus précise 

parue à ce jour sur l’Altaï mongol, qu’il s’agisse de la collecte méticuleuse des données, de 

l’ensemble des analyses effectuées ou des questions traitées. Il prend place ainsi au rang des 

meilleures publications des équipes travaillant au Kazakhstan ou en Russie, qui traitent 

principalement de la culture scythique de Pazyryk, un peu plus ancienne et mieux connue grâce 

aux sépultures gelées. Sa présentation, qui ne ménage pas les illustrations de qualité (photos et 

restitutions dessinées) est de qualité. Le lecteur admirera aussi les belles photographies des 

paysages et des populations actuelles qui rythment les chapitres. Il s’agit d’une publication 

exemplaire qui fera date dans l’archéologie du monde des steppes. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Alain THOTE 

 

 

  « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie le 

livre de Monsieur Christian Lamouroux, directeur d’études 

émérite de l’École des Hautes Études en Sciences Sociales, 

La dynastie des Song, publié aux éditions des Belles Lettres, 

Paris, 2022, dans la collection « Histoire générale de la Chine 

», 816 p., 25 cartes, 34 figures, annexes, chronologie 

succincte, index-glossaire.  

Cet ouvrage remarquable est le premier à paraître en langue 

française sur une dynastie (960-1279) qui a laissé une 

empreinte durable dans l’histoire de la Chine en la faisant 

entrer dans les temps modernes. On lui doit notamment 

l’invention du papier-monnaie et la diffusion de 

l’imprimerie. Les cinq premiers chapitres, soit un bon tiers 

du livre, sont consacrés à l’histoire politique, règne après 

règne depuis la fondation de la dynastie jusqu’à sa chute 

devant l’envahisseur mongol. Puis les cinq chapitres suivants 

traitent de plusieurs thèmes.  

Le chapitre I retrace les étapes de la réunification impériale dans les dernières années du Xe 

siècle. Cette réunification, rendue difficile par la menace constante des peuples de la steppe, 

s’est faite sur les débris de l’empire des Tang, réduit des deux tiers et morcelé entre dix 

royaumes après leur chute en 907. Les opérations militaires étant terminées, une réorganisation 

administrative de l’empire fut entreprise moyennant de profonds changements institutionnels. 

À partir de 972, on procéda systématiquement au recrutement des fonctionnaires en organisant 

des examens. L’organisation de ces derniers dans toutes les provinces de l’empire et à tous les 

échelons, jusqu’au palais de l’empereur qui présidait en personne les épreuves réservées aux 

meilleurs candidats, devait se maintenir jusqu’au début du XXe siècle. L’histoire de la dynastie, 

telle que décrite dans les chapitres II à V a été fréquemment marquée par de graves tensions 

entre le pouvoir civil et le pouvoir militaire. D’un côté les lettrés ont joué un rôle prépondérant 

au service de l’empire, grâce à leur recrutement en tant que fonctionnaires de l’État. De l’autre, 

les militaires ont été engagés sans cesse dans des guerres avec les empires frontaliers du Nord 

créés par les Khitan (dynastie des Liao, 907-1125), par les Tanguts (dynastie des Xi Xia, 1038-

1227), puis par les Jürchen (dynastie des Jin, 1115-1230), ce qui leur a donné un pouvoir non 

négligeable. Presque chaque année les empereurs Song furent contraints de régler à leurs voisins 

un lourd tribut pour acheter la paix. Après la catastrophe de 1127 durant laquelle l’empereur fut 

capturé avec une partie de la cour, le système de tribut fut maintenu. Cette défaite des Song créa 

une césure dans l’histoire de la dynastie, car ils durent abandonner à leur ennemi la totalité de 

la plaine du Nord. Des menaces permanentes venues du Nord et un esprit de revanche entretenu 

pour reconquérir les territoires perdus ont périodiquement alimenté des mouvements 

irrédentistes tandis que des factions opposées désiraient la paix quel qu’en fût le prix.  

Le chapitre VI est consacré au territoire, à ses frontières et aux relations de l’empire avec le 

monde. Dans les régions frontalières de l’Ouest et du Sud-Ouest, les Song ont engagé une 

politique de colonisation, se considérant comme une puissance civilisatrice auprès des tribus 

encerclant leur empire. La perception qu’avaient de l’altérité les lettrés joua un grand rôle dans 

les rapports de l’empire avec les populations vivant sur ses marges. De plus, la diplomatie devait 

favoriser les échanges commerciaux officiels avec l’étranger, et dans leur sillage le commerce 

privé. Aux frontières furent créés des comptoirs commerciaux. Grâce à ses jonques de haute 

mer et grâce à de nouvelles techniques de navigation, l’empire était en relation avec le Japon, 



la Corée, et toutes les contrées des mers du Sud jusqu’aux pays jouxtant l’océan Indien. Ces 

relations avec l’étranger ont nourri, surtout par le biais des rapports diplomatiques qui 

remontaient à la capitale, une accumulation de connaissances sur le monde extérieur. Dans ce 

chapitre sont aussi décrits l’organisation administrative du territoire et son fonctionnement, la 

gestion des fleuves et des canaux, le contrôle des ressources en hommes et en biens. Une 

ambitieuse reconfiguration de l’espace du territoire impérial fut en effet à l’œuvre sous les 

Song.  

L’histoire des Song a été marquée par une vitalité de l’économie en dépit des guerres qui ont à 

plusieurs reprises sapé ses fondements et provoqué de très importants phénomènes migratoires. 

Le chapitre VII (Une économie d’échanges) propose une analyse des différentes dynamiques 

qui sous-tendaient la vie économique. La très forte expansion de la population a conduit à 

conquérir de nouvelles terres cultivables : les systèmes culturaux bénéficièrent alors de progrès 

décisifs, permettant d’obtenir jusqu’à trois récoltes de céréales sur deux années, moyennant une 

alternance blé-riz dans la région du bas Yangzi, voire deux récoltes de riz par an dans les régions 

les plus méridionales. Dans le même temps, la poussée démographique a provoqué une 

concentration urbaine inégalée jusqu’alors, notamment autour des deux pôles formés 

successivement par les capitales du Nord et du Sud. À leur apogée, Kaifeng et Hangzhou 

dépassaient en effet le million d’habitants. Avec cette expansion, les réseaux marchands se sont 

développés aussi bien dans les zones frontalières propices aux échanges de biens rares qu’à 

l’intérieur de l’empire. Quelques activités artisanales sont analysées par l’auteur à titre 

d’exemples. Ainsi, la production céramique, grâce à une maîtrise technique permettant de cuire 

plusieurs milliers de pièces en une seule fournée, a alimenté un vaste marché en Chine et hors 

de l’empire jusque sur les côtes de l’Afrique orientale. Signe de cette vitalité, la fiscalité qui 

était auparavant largement fondée sur l’impôt foncier connut une augmentation des taxes 

commerciales, ce qui est pour l’auteur « le révélateur d’une perte de contrôle de l’État 

dynastique sur la terre et sur les hommes, et de l’importance sans précédent prise par le 

commerce. » L’étude de la monnaie confirme cette vitalité, avec la création du papier-monnaie 

qui jouit aussitôt d’un succès considérable.  

Sous le titre « Une nouvelle souveraineté », le chapitre VIII livre une analyse des formes du 

pouvoir sous les Song, celui des empereurs bien entendu, mais aussi celui non négligeable des 

impératrices, des concubines, des eunuques, et de l’ensemble des fonctionnaires qui gravitaient 

autour du palais. En particulier, il y est montré comment les administrateurs civils et militaires 

ont cohabité à cette époque où la guerre était presque constamment présente avec les voisins du 

Nord et du Nord-Ouest. Le pouvoir et les lettrés se sont efforcés cependant de limiter les 

ambitions de ce que Christian Lamouroux appelle la « militocratie » qui a tenté à plusieurs 

reprises de s’imposer au détriment de l’administration civile. Certains lettrés ont même réussi 

à déployer sur le terrain des talents de stratège et d’organisateur, jusqu’à avoir dans quelques 

cas la mainmise sur le commandement des armées. Les eunuques eux-mêmes ne furent pas été 

en reste et parvinrent à occuper les mêmes positions.  

Tout en étant assoupli dans certaines circonstances, puisqu’il permettait à un haut fonctionnaire 

de passer des affaires civiles aux affaires militaires, et inversement, le système d’affectation des 

fonctionnaires civils n’en était pas moins très codifié, et sophistiqué. Leur hiérarchie a pu 

comprendre jusqu’à quarante-cinq échelons. Quant à leurs affectations, elles couvraient tous 

les niveaux, depuis celui des sous-préfectures jusqu’aux instances centrales des Six ministères 

et des commissions dépendant directement de l’empereur. Le nouveau régime du pouvoir 

impérial, tel qu’il s’est constitué sous les Song, avait un fondement absolutiste. Il s’appuyait 

sur une organisation politique laissant au souverain un pouvoir direct sur la gestion de l’empire. 

L’empereur devait cependant se soumettre aux rituels dont il avait la charge, ceci afin de 

réactiver les forces ayant accordé le mandat du Ciel à sa lignée. De plus, à côté des institutions 

financières, militaires et administratives il existait des instances de contrôle chargées de 



procéder à des enquêtes, à des mises en garde, à des remontrances quand cela se révélait 

nécessaire. Si l’empereur décidait, son entourage immédiat avait pour mission de lui rappeler 

les devoirs de sa charge. C’est donc ensemble, d’après l’auteur, que l’empereur et ses 

fonctionnaires incarnaient la souveraineté impériale.  

Le chapitre IX, « Refonder l’empire, reconstruire le monde », est avant tout consacré à l’univers 

des lettrés, depuis leur recrutement dans la fonction publique jusqu’aux courants de pensée 

développés dans leur milieu. Il présente les réalisations de ceux d’entre eux qui ont plus 

particulièrement marqué leur époque par des entreprises intellectuelles de premier plan. Le 

système des examens – en fait, des concours puisqu’ils donnaient lieu à un classement –, ouverts 

à tous, a généré un bouleversement de l’enseignement, en suscitant la création d’écoles 

publiques et privées dans tout l’empire et en transmettant les savoirs classiques et les valeurs 

de la civilisation impériale en tous lieux. Leur organisation destinée à éviter tout favoritisme 

garantissait par l’anonymisation des copies une parfaite équité dans le traitement des candidats 

et l’unique reconnaissance de leurs mérites. Ce système permit le recrutement d’une élite lettrée 

issue de tous les milieux sociaux et non plus comme auparavant sous les Tang constituée 

presque uniquement des membres de lignages prestigieux.  

Le chapitre X (L’organisation de la société : les cultes, l’ordre et le désordre) évoque les 

différents courants religieux de la période. Si celle-ci a connu un renouveau du confucianisme, 

la Chine des Song n’en était pas pour autant confucéenne. Le bouddhisme et le taoïsme ont 

occupé une place majeure dans l’univers religieux de la société. Dès le début de la dynastie, 

sous le patronage de la cour furent publiés les grandes compilations des canons bouddhique et 

taoïste. L’époque se caractérise par un foisonnement des cultes, rendus notamment à des 

personnages historiques ou pseudo-historiques. De très nombreux temples taoïstes ont été 

construits sur l’ensemble du territoire tandis que se développait une littérature foisonnante à 

partir de révélations sous la forme d’oracles et de prophéties. Cette culture religieuse était 

partagée par toute les strates de la société. Le bouddhisme ne fut pas en reste, et même il connut 

un ample rayonnement après la proscription de 845 et les mesures antibouddhiques du Xe 

siècle, renouveau attesté par l’abondance des compositions littéraires qui ont éclos durant la 

dynastie. À côté des religions, et des pratiques divinatoires qui n’ont jamais cessé d’être 

présentes en Chine, l’auteur aborde les questions relatives à la famille, aux lignages, aux 

communautés, et enfin au droit et à la justice.  

Cet ouvrage érudit est le fruit d’une vie de recherches sur la dynastie des Song, menées par un 

historien des plus rigoureux. Christian Lamouroux a réuni et analysé une très abondante 

documentation rédigée principalement en chinois et comprenant de nombreuses sources 

anciennes. Ses recherches se fondent aussi sur les travaux des savants japonais, très en pointe 

sur l’histoire de la dynastie des Song, et ceux de l’école sinologique américaine. Au fait des 

meilleures avancées de l’historiographie contemporaine sur la période, il éclaire son lecteur sur 

les débats actuels en présentant les positions respectives des chercheurs tout en offrant lui-

même des idées originales solidement argumentées. S’adressant aussi bien aux sinologues – un 

index complet de tous les termes chinois, agrémentés de leur traduction, figure en fin de volume 

(p. 713-761) – qu’aux lecteurs cultivés francophones, son livre comble pour les uns comme 

pour les autres un très grand vide. » 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique Briquel 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau, de la part 

de son auteur, un ouvrage qui est l’œuvre d’un jeune 

chercheur letton, parfaitement francophone, actuellement en 

poste à l’université de Riga, Karlis Konrads Vé. Cet ouvrage, 

Romulus, Quirinus et Victoria. La construction d’une 

mémoire collective à Rome entre 338 et 290 av. J.-C., est 

sorti en novembre 2021 aux Belles Lettres dans la Collection 

d’études anciennes de l’Association Guillaume Budé. Il se 

situe dans le prolongement du travail que l’auteur avait mené 

dans le cadre d’une thèse de doctorat qu’il avait préparée 

sous la direction d’Alexandre Grandazzi et qu’il a soutenue 

en Sorbonne en 2014. Notre jeune collègue letton s’est 

intéressé à la question de l’impérialisme romain, et plus 

exactement aux modalités selon lesquelles celui-ci s’est mis 

en place au cours du IV
e siècle av. J.-C. On sait que cette 

période est celle où l’Vrbs, désormais débarrassée de la 

pression que les populations italiques des zones 

montagneuses de l’Apennin avaient exercé sur le Latium tout 

au long du siècle précédent, s’était également enfin débarrassée, grâce aux lois licinio-

sextiennes de 367 av. J.-C., des tensions internes dont elle avait été la proie depuis le début de 

la République et qui voyaient s’affronter les deux composantes de la cité, le patriciat et la plèbe ; 

parallèlement, par sa victoire au terme de la guerre latine en 338 av. J.-C., elle avait établi a 

domination sans partage sur la vieille ligue latine, dont elle n’était au départ qu’une composante 

parmi d’autres. C’est alors que débuta le processus d’expansion qui en fit, au moins aux yeux 

des Anciens, la maîtresse du monde, de l’oikoumenè dans son ensemble– expansion dont le 

premier stade fut la conquête de l’Italie centrale et méridionale, assurée par les trois guerres 

samnites, de 343 à 290 av. J.-C. Karlis Konrads Vé est certes loin d’être le premier à étudier la 

naissance, dans ces circonstances, de l’impérialisme romain. Mais il le fait d’une manière 

originale, et réellement novatrice. Il ne reprend pas l’enchaînement des événements militaires 

qui, en quelques décennies, a permis à Rome d’asseoir sa domination déjà sur l’Italie 

péninsulaire, en attendant le reste du monde méditerranéen ; il ne s’attache pas non plus, dans 

ce processus d’expansion, au jeu complexe des familles de la nobilitas, cette forme renouvelée 

de l’aristocratie sénatoriale qui présida aux destinées de la cité depuis la fin du conflit patricio-

plébéien ; mais il étudie comment les couches dirigeantes, réunissant dès lors les patriciens  et 

au moins l’élite de la plèbe, voulurent justifier ce changement d’échelle militaire et politique 

en forgeant une idéologie impérialiste susceptible d’unir les Romains dans un dessein commun, 

idéologie fondée sur une vision de l’histoire de l’Vrbs, selon laquelle ce processus de conquête 

avait été conforme au destin assigné par les dieux dès sa fondation à la ville de Romulus — ce 

dont ses habitants ne s’étaient guère souciés auparavant. C’est la mise en place de cette nouvelle 

conception de la Ville que le livre de Karlis Konrads Vé met en relief. S’inscrivant dans la ligne 

de réflexion sur la mémoire collective inaugurée par les travaux de Maurice Halbwachs, l’auteur 

montre que la figure de Romulus a été au centre de la vision que les élites romaines voulurent 

alors promouvoir, en faisant de lui le dépositaire des promesses d’empire universel que Jupiter 

lui avait faites au moment de fondation de la cité et qui se concrétisaient par les guerres 

continuellement victorieuses contre ses adversaires (quitte à masquer certaines réalités 

gênantes, comme la défaite subie aux Fourches Caudines et la paix que l’Vrbs avait été alors 

obligé de conclure avec l’ennemi samnite).  



Dans cet ouvrage, Karlis Konrads Vé montre que l’idéologie impérialiste est née 

précisément dans cette période, et qu’à défaut de textes contemporains qui puissent nous 

renseigner, elle s’est exprimée à travers l’érection de temples : celui de Quirinus sur le Quirinal 

et celui de la Victoire sur le Palatin. Dans deux parties successives, l’auteur étudie 

minutieusement ces deux sanctuaires. Dans le cas du temple de Quirinus, qu’il aborde d’abord, 

la topographie actuelle du Quirinal nous empêche malheureusement de disposer de données 

archéologiques précises. Mais il compense remarquablement cette absence par une analyse 

approfondie de ce que nous pouvons savoir des circonstances de la dédicace du sanctuaire, à 

laquelle deux des plus grands chefs romains de l’époque, les deux Papirii Cursores, le père et 

le fils, eurent part, et de la signification que pouvait avoir un tel monument au moment où Rome 

sortait enfin victorieuse de sa confrontation avec un ennemi qu’elle avait eu tant de mal à 

vaincre et pouvait dès lors se poser comme la puissance dominante dans toute l’Italie 

méridionale. Cela l’amène à prendre position dans la uexata quaestio de l’identification du 

conditor avec le dieu Quirinus. Il défend, avec raison à notre avis, la thèse selon laquelle il ne 

s’agirait pas d’un développement tardif, mais répondrait à une identification inhérente à la 

conception que les Romains s’étaient faite de leur fondateur, destiné à poursuivre du haut des 

cieux l’œuvre qui avait été la sienne au cours de son existence terrestre. Le temple de la Victoire, 

en revanche, a fait l’objet ces dernières années d’une campagne de fouilles exemplaire, sous la 

direction de notre collègue italien Patrizio Pensabene, qui a très aimablement mis à la 

disposition de Karlis Konrads Vé toute la documentation souhaitable, y compris un riche 

apparat illustratif, en partie inédit, sous forme de photographies et de plans. Le progrès de 

l’archéologie permet aujourd’hui de comprendre, à partir de données matérielles assurées, que 

ce culte, qui fut créé dans ces circonstances, loin de se réduire à une imitation du modèle de la 

Nikè grecque, répondait à la nouvelle idéologie que s’était donnée l’Vrbs, justifiant la conquête 

et la fondant sur une vision renouvelée de la figure de Romulus. Le jeune chercheur letton 

montre que l’édification de ce sanctuaire sur le Palatin, loin d’être une initiative isolée, s’inscrit 

dans une vaste œuvre de travaux édilitaires sur la colline, sur laquelle se concentrait la mémoire 

du fondateur qui était censé y avoir habité et y avoir établi la cité primitive.  

L’étude de Karlis Vé nous fait ainsi saisir concrètement la naissance de l’image de Rome 

vouée à une mission de conquête universelle, image qui un jour sera célébrée par Virgile dans  

dans le vers célèbre de l’Énéide « Tu regere imperio populos, Romane, memento ». Ce travail 

ouvre des perspectives qui enrichissent considérablement notre vision des débuts de 

l’impérialisme romain. Il est remarquable que cette avancée soit due à un jeune chercheur que 

la situation de son pays ne pouvait manquer de rendre particulièrement sensible au problème de 

l’impérialisme. » 

 

 


