Pierre-Sylvain FILLIOZAT

Jlai 1'honneur de déposer sur le burcau de
I'Académie 1’ouvrage collectif Bharata Inde, reflets de
mondes sacrés réalisé sous la direction scientifique de
Laura Giuliano avec la collaboration de Giovanna lacono
et publié conjointement par le Musée d’histoire de Nantes
et le Museo delle Civilta de Rome, Les Editions du

T Chateau des ducs de Bretagne, Musée d’histoire de
{ Nantes, 2022 pour la version frangaise (288 pages, 24x34

I (\ cm).
@

reflegs de y Cet ouvrage réalisé a 1’occasion d’une exposition
mond®s sacrés portant ce titre et présentée a Nantes en 2022-2023. (Euvre
3 : collective, rédigée par chaque auteur dans sa langue,
frangais, anglais, italien, la premiere publication a été
uniformisée par des traductions en francais. Deux autres
versions anglaise et italienne sont en attente de
publication. L’ouvrage ainsi initié en francais est beaucoup
plus ge le catalogue de I’exposition. C’est une histoire de
I’art religieux en Inde accompagnée d’une magnifique
illustration dans une remarquable mise en page.
Lillustration comporte la reproduction de nombreuses ceuvres d’art conservées au Museo delle Civilta issu
de la collection Tucci, moins connu que les grands musées d’art oriental. Le projet du livre dépasse
cependant le cadre de ce musée et donne une image compléte du principal de I’art de I’Inde. C’est ainsi que
se juxtaposent la présentation du Linga dans un sanctuaire d’Ellora, la Mahesamiirti d’Elephanta et des
miniatures rajasthani d’un sanctuaire $ivaite montrant un Linga a quatre visages et une statue du dieu (pages
51-53), ou bien une miniature de Kangra d’un Visnu trénant, un Visnu debout en bronze a c6té de Visnu
assis sur Ananta et Trivikrama a Badami (pages 62-63). Avec des contributions du Museo d’Arte Orientale
de turin, de quelques autres musées du monde entier et de collections particulieres les richesses du Museo
delle Civilta donnent a cette histoire de 1’art en Inde une iconographie originale.

Un autre parti original de ce livre est son orientation vers des conceptions et thémes spécifiquement
indiens. L’indianité se définit dans les trois religions nées dans le cceur du peuple indien, hindouisme,
bouddhisme, jainisme. En guise d’introduction générale, sous le titre « Le miroir et la toile », Laura
Giuliano expose la « théorie du reflet », métaphore du miroir et de 1’esprit. L’art présente le seul contenu
de I’esprit qui pergoit le monde comme le reflet de la réalité ultime. L’idée est judicieusement illustrée dans
une miniature du Mewar avec I’image d’une jeune femme tenant un miroir dans lequel elle voit le couple
de Radha et Krsna, non elle-méme, ou plutét elle-méme sous la forme du couple divin (page 14).
L’illustration en double page qui suit (18-19) est I’ Ardhanari$vara d’Elephanta, Siva supréme réalité, dieu
supréme qui a intégré dans son corps la déesse tenant le miroir ou il se refléte. Quant a la métaphore de la
toile elle montre comment la multitude, la diversité des créations artistiques de 1I’Inde au long de deux
millénaires émerge d’un fonds de concepts communs aux trois grandes religions.

Le livre est donc organisé en deux parties : « Mondes sacrés indiens, fondements et particularismes »,
« Un entrelacs de thémes communs ». Laura Giuliano ouvre la question des fondements en présentant les
deux divinités centrales de I’hindouisme, Siva et Visnu, « le dieu qui danse et le dieu aux trois pas », tous
deux dieux du dépassement, [’un par les idéaux ascétiques, 1’autre par les principes métaphysiques. Le
concept de Siva commence dans la forme de Rudra de ’époque védique et évolue vers concept du dieu
supréme, unique, au niveau de la transcendance, aux multiples manifestations a celui de I’immanence sous
deux gammes de formes, celle aniconique du Linga, celle anthropomorphe actualisant la grande richesse
de la mythologie. Il convient de s’attarder sur le Linga, d’une part symbole phallique illustrant la puissance
génératrice, d’autre part « signe » localisant la présence du dieu pour donner au fidéle un reposoir matériel
de D’entité qu’il vénére ou sollicite par ses pricres. Le signe abstrait est aussi actualisé d’abord dans le mythe



du pilier de lumiére ardente, sans base et sans sommet, que les autres dieux ne peuvent mesurer. Objet de
culte, il évolue comme reposoir des cinq mantras fondamentaux du rituel d’adoration et de leur
représentation, abstraite du sens littéral, par cinq visages. Une des manifestations anthropomorphes du dieu
les plus anciennes, celle, exceptionnelle, du temple de Parasuramesvara a Gudimallam, reste attachée au
Linga. Du corps du symbole phallique émerge le corps entier du dieu sous son aspect le plus sauvage. Les
manifestations sereines et compatissantes ont leurs représentations les plus marquantes dans les belles
icones du couple divin de Siva et Parvati. L’énergie impétueuse et créatrice du dieu est célébrée dans les
images de Natesa, le roi des danseurs. Son énergie destructrice est représentée dans le concept et les images
de Bhairava.

Le concept de Visnu et le mythe des trois pas ont déja une place importante dans le Veda. Le principe
de I’incarnation est clairement formulé dans le texte de la Bhagavadgita : « Toutes les fois que 1’ordre
chancelle ... je nais ... pour le triomphe de 1’ordre. » Visnu est le dieu du dharma et s’éléve comme dieu
supréme dans la figure de Narayana sur le serpent cosmique Ananta, dans celle des trois pas qui couvrent
I’univers, dans celle de Vis§varlipa réceptacle de toutes les formes. Divinité transcendante, il a ses
hypostases, objet de la dévotion populaire la plus généralisée. La haute valeur littéraire des épopées,
Mahabharata et Ramayana, du Bhagavatapurana et de leurs multiples ramifications a sans doute beaucoup
joué pour développer les cultes et les représentations artistiques de Rama et Krsna. Siva et Visnu, tous deux
au rang de I’étre supréme, se distinguent en essence et se rejoignent dans 1’unité de Harihara dont sont
montrées les belles images de Badami au Karnataka et d’ Asram Maha Rosei au Cambodge. Laura Giuliano
a ainsi suivi I’histoire de I’hindouisme sur trois niveaux, les concepts philosophiques, les mythes et les
représentations artistiques.

Chiara Policardi recourt & la méme méthode pour présenter les divinités féminines hindoues
« puissances qui traversent les siécles dans le mythe et dans 1’art ». Durga mettant & mort le démon buffle
est la somme de toutes les puissances redoutables des dieux et se place au rang supréme par sa sérénité.
Elle a pour monture un tigre ou un lion symbole de son énergie belliqueuse. Mais sa puissance domine de
trés haut la crainte qu’elle inspire par sa panoplie d’armes et le sang qu’elle déverse et déguste. On remarque
des le début de I’article I’illustration du concept par une miniature Pahari qui tout en mettant de nombreuses
armes dans sept de ses huit mains, met une fleur de lotus dans la derniére, qui place la déesse sur un lotus
épanoui, montre son tigre prosterné, la té€te courbée par la dévotion a ses pieds et qui lui donne un visage
parfaitement calme et serein. Gaja-Laksmi est 1’aspect de la déesse source de la prospérité. L’image
classique est celle de la figure assise sur un lotus épanoui, tenat un bouton de fleur, ondoyée par deux
¢éléphants. Le concept comporte celui de la fertilité, la croissance procurées par 1’eau. Figure procréatrice
et protectrice par excellence, elle est représentée sur une image naive du Rajasthan, encadrée par quatre
¢léphants déversant les pots rituels dans les coupes débordanes qu’elle tient dans deux mains, assise sur un
lotus émergeant d’un bassin. Les grands yeux et le sourire bienveillant illustrent la fonction protectrice. Le
caractere protecteur de I’image est aussi montré par des carrés magiques placés dans les angles en haut de
I’image. On sait que le carré magique partage les fonctions de Laksmi. C’est un objet que 1’on montre a la
femme dans I’épreuve d’un accouchement.

Giovanna lacono consacre un article a I’aspect le plus humble et populaire de la religion :
« Gramadevata, Vira et Ksetrapala, les cultes et les pratiques religieuses au village ». A I’échelle du village
la religion est plus proche de la vie agraire et de la nature. De simples pierres disposées sur le sol sont une
représentation aniconique de la divinité procréatrice et protectrice. Les icOnes sont le serpent au pied d’un
banyan, Khandoba a cheval, un héros (vira), des formes de Siva telles que Bhairava ou Virabhadra. Il y a
une sacralisation de la nature chez les Adivasis, groupes ethniques dont les croyances et pratiques se
distinguent fortement. On doit souligner I’importance que prend le costume, la procession, la féte, toujours
avec musique et danse. Cela détermine un art pictural ou sculpté de la sacralisation de la vie agraire,
foresticre et rituelle. Des artistes de grandescréativité et virtuosité ont représenté leur monde de fagon
convaincante. En témoignent par exemple une danse rituelle dans une longue spirale autour d’un joueur de
trompe, une admirable fresque de la vie agricole montrant en compartiments juxtaposés le travail des
hommes et celui de la anture, pluie, riviére et croissance dans des dessins au trait d’une tribu Warli au
Maharashtra.



Osmund Bopearachchi a pris la charge de présenter « Le bouddhisme et I’art bouddhique, en Inde et
au-dela ». Il aborde la deuxiéme grande religion de I’Inde en résumant la vie du Bouddha. En effet,
I’expérience religieuse du prince qui renonce d’abord aux plaisirs du palais royal, ensuite aux pratiques
ascétiques extrémes et suit une « voie du milieu » fondant & son exemple un ordre monastique, est le centre
de cette religion. 11 est donc important de suivre le déroulement de cette expérience. Osmund Bopearachchi
passe en revue les sources sur la vie du Bouddha, le Lalitavistarasitra appartenant au Mahayana, le
Buddhacarita d’ A$vaghosa qui orne son récit dans un style du kavya sanscrit, le Mahavastu de 1’école du
Lokottaravada, le Miilasarvastivadavinaya d’une ancienne communauté, de nombreux textes pali dont le
Mahaparinibbanasutta. C’est une base littéraire pour une profusion d’images. A I’aide des textes on suit les
épisodes de la descente du ciel des Tusita ou résidait le Bodhisattva avant 1’ultime vie qui le conduit au
rang de Bouddha, la naissance du flanc droit de la reine Maya, le mariage, les qautre présages menant au
renoncement appelé « Grand Départ », 1’expérience négative des mortifications, 1’Eveil, le premier sermon,
et au cours de la formation de la communauté les miracles, enfin I’extinction et la distribution des reliques.
Ce sont autant de themes offerts aux imagiers qui sur de longues périodes, sur le vaste continent de 1’Inde
et au-dela de ses frontieres.

La création la plus originale de I’art bouddhique est le sttipa dont le plus ancien conservé est celui de
Vaisalt du temps d’Asoka. Les noms de Barhut et Sanchi s’imposent pour les sculptures de leurs torana.
Si la représentation du Bouddha est longtemps aniconique, en ce qu’il est évoqué par un trone, la roue du
dharma ou I’arbre de I’Eveil, I’entourage, les contes des naissances antérieures ont donné a d’habiles
imagiers 1’occasion de créer des tableaux animés, comme 1’évocation du Mahakapijataka dans un panneau
d’une colonne du torana occidental du Grand stiipa de Sanchi ou 1’on voit le singe bodhisattva faire de son
corps un pont au-dessus d’une riviére pour donner une issue a ses congénéres prisonniers dans un manguier
cerné par I’armée du roi de Varanast qui s’aprrétait a les massacrer. Tout 1’art de cette scéne est dans le
contraste du paysage, riviére, arbres, animaux désordonnés avec un rang d’hommes légérement armés, bien
alignés. Dans le sud de I’Inde le bouddhisme a inspiré quelques si¢cles plus tard la construction de vastes
stiipas et une illustration de son légendaire de plus en plus raffinée & Amaravati, Nagarjunakonda,
Kanaganahalli, ce dernier site ayant livié de nombreuses inscriptions nommant les Bouddhas et
Bodhisattvas représentés, les jatakas, ainsi que des noms de rois, révélant le statut social des donateurs,
fournissant une terminologie architecturale.

L’aniconisme de régle a époque ancienne laisse la place aux images anthropomorphes du Bouddha a
I’époque de Kaniska (2° siécle ap. J.-C.) dans les écoles du Gandhara et de Mathura. Le site de Sanghol
récemment fouillé a livré 117 panneaux magnifiquement scultptés, notamment de yaksi et Salabharijika.
Cette époque est aussi celle de I’apogée du Gandhara au nord-ouest de 1’Inde. L’art gandharien se distingue
par I’emploi du schiste, par son naturalisme qui ne peut manquer de faire penser a I’art grec et par sa richesse
iconographique qui accueille des thémes purement helléniques, Tyché, déesse de la fortune, assimilée a
Harfti épouse du dieu des richesses Paficika.

On sait que les grands conciles de Rajagrha, Vaisali, Pataliputra ont consacré la formation de diverses
écoles. Le Mahayana se détache du courant des Anciens pour une carriére qui le ménera jusqu’au Japon. Et
cela détermine une profusion de nouvelles formes dans 1’art. Osmund Bopearachchi suit cette évolution en
mettant I’accent entre autres sur le culte des Bodhisattva, Maitreya populaire au Gandhara, Avalokitesvara
qui au cours des siecles suscite la plus grande dévotion. On note la remarquable personnification d’une
abstraction, la Prajfiaparamita « I’Extréme de la Sagesse » représenté par une figure assise faisant le geste
de la mise en branle de la roue du dharma dans une stéle Pala du Bengale (page 160tiqu).

Phyllis Granoff livre un article dont le titre « Renoncement et beauté, spiritualité et art jains »
caractérise d’emblée la religion jain ce qui est illustré par une stéle de marbre du Rajasthan, des 11°-12¢
siécles, présentant le Tirthamkara Rsabhadeva (page 175), parfaite image de la pureté du renoncement, la
majesté du cadre et la beauté statique. On pense au vers de Baudelaire ; « Je hais le mouvement qui déplace
les lignes ». Apres un exposé précis de la doctrine qui se distingue du bouddhisme par sa position dualiste,
sa cosmologie, la place donnée a la non-violence parmi les vertus, la sévérité des pratiques ascétiques,
Phyllis Granoff souligne la beauté des légendes telles qu’elles sont narrées et illustrées dans les manuscrits
enluminés duKalpasitra, puis la beauté du cosmos tel qu’il est congu et visualisé dans des manuscrits du
Gujrat aux 16°-17¢ siécles. Vient ensuite la beauté du temple et de I’image du Jina qu’il abrite. Le pélerinage

3



aux lieux saints est une pratique importante qui a déterminé la profusion des fondations de monuments a
Ranakpur, sur les montagnes de Shatrunjaya au Gujrat ou de Sharavana Belgola au Karnataka. On saura
gré a Phyllis Granoff d’avoir émaillé son article érudit de citations de textes, donnant une illustration
littéraire égale eb beauté a I’illustration graphique.

La deuxiéme partie du livre vient compléter le tableau de la religion et sa traduction artistique en
Inde avec des articles sur des particularités typiquement indiennes. Osmund Bopearachchi revient au
Gandhara pour signaler la présence de dieux brahmaniques dans ’art bouddhique. Laura Giuliano parle
d’une « archéologie du yoga, ascése et méditation avant les Yogasiitra ». Elle rappelle I’hypothése de
I’origine du yoga dans I’'image d’une figure cornue entourée d’animaux sur un sceau de Mohenjo Daro.
Elle passe ensuite a la figure du Bouddha méditant et aux images d’ascétes dans ’art du Gandhara,
soulignant le lien de la pratique yogique a toutes les religions. Naman Ahuja traite de « Cosmologie et art
en Inde », commengant avec la célébre image Pahari de I’Embryon d’or, poursuivant avec les mythes de
Narayana, une bréve étude du concept confrontant corps et cosmos et I’imaginaire jain du monde des
hommes au centre du cosmos. Chiara Policardi passe en revue les « Divinités aux formes animales dans les
religions et les arts hindous, bouddhistes et jains » qui comptent les figures les plus populaires de I’Inde :
Ganesa, Hanuman, Varaha, Narasimha, les naga. Le témoignage le plus clair des alliances que le voisinage
et la tolérance pouvaient accomplir entre les croyances est donné par Claudia Ramasso dans un article sur
« Le culte de Tara entre bouddhisme et hindouisme », car Tara est a la fois une figure féminine du
Bodhisattva et une des Mahavidya vénérée dans des courants sakta d’époque médiévale.

Les limites d’un compte rendu ne permettent pas de rendre compte de toute 1’érudition des articles
et de I’iconographie. On soulignera 1’apport d’informations et images originales qui donnent une juste idée
de I’indianité des concepts et des ceuvres d’art. Des cartes, une chronologie, une bibliographie apportent
leur aide toujours utile.



Cécile MORRISSON

A AL AL e J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de 1’Académie,
o B i I’ouvrage de Mme Christel Freu, intitulé Les salariés de | ’Egypte
3 romano-byzantine College de France / Institut des civilisations,
Studia Papyrologica et Agyptiaca Parisina, no 3, Paris,
ACHCBYyz, 2022, 396 pages, 15 tableaux.
Christel FrReu
LES SALARIES DE PEGYPTE C’est le troisiéme ouvrage de cette série fondée et dirigée par
ROMANO-BYZANTINE Jean-Luc Fournet, aprés celui de Jean Gascou consacré aux Eglises
ESSAI D'HISTOIRE ECONOMIQU et chapelles d’Alexandrie byzantine. Recherches de topographie
cultuelle (2020) et le recueil dirigé par Fournet lui-méme sur
Les Hieroglyphica d’Horapollon de 1'Egypte antique @ 1’Europe
moderne : histoire, fiction et réappropriation (2021). Un 4° volume,
dirigé par Anne Boudhors et Alain Delattre qui réunit les textes de la
6° école d’été de papyrologie copte de 2018, est paru lui aussi en
2022.

Ancienne éléve de I’ENS Ulm (1996) et agrégée d’histoire,

Christel Freu, apres une thése, dirigée par Alain Chauvot et soutenue
a Strasbourg sur Les figures du pauvre dans les sources italiennes
tardives en 2004, publiée en 2007, a été d’abord maitre de conférences a Rouen puis professeur associée a
I’Université Laval a Québec de 2011 a 2020. Elle est actuellement maitre de conférences habilitée d histoire
romaine a I’université de Rouen et chargée de conférences a ’EPHE (V° section) ou elle assure un séminaire
sur « les regards patristiques sur la société et les institutions romaines tardives ». Mais cette approche par
les sources littéraires n’est pas la seule. Sous I’influence de Jean-Michel Carrié, dont elle a dirigé les
Mélanges (qui lui furent offerts en 2016), elle a travaillé sur les sources documentaires et livre ici, aprés
avoir défriché le sujet en une série d’articles sur les métiers, les contrats, I’exploitation rurale etc., une
véritable étude d’histoire économique a partir des riches données des papyrus. Que Jean-Luc Fournet I’ait
accueilli dans sa série est un gage de qualité.
On a longtemps congu la société romaine jusque dans sa période tardive, comme une société¢ ou la main
d’ceuvre essentiellement servile laissait peu de place a I’emploi d’hommes libres salariés. Depuis une
trentaine d’années, cette vue idéologique, imprégnée de marxisme, a fait place a des travaux et des enquétes
approfondies sur le matériau archéologique et surtout sur le témoignage exceptionnel des papyrus
égyptiens, ce que rappelle I’auteur dans une introduction historiographique relativement bien informée mais
qui reste dominée par 1’approche braudélienne au détriment de I’apport possible du corpus des études
modernes du développement des économies préindustrielles ou au moins d’ouvrages de véritables
historiens économistes (tels Carlo Cipolla, Paul Bairoch, Frangois Crouzet, Jean-Charles Asselain entre
autres).

Le grand mérite du projet de Christel Freu est d’avoir pour la premiére fois relevé systématiquement
toutes les traces du travail salarié¢ libre dans la société de I’Egypte romano-byzantine, du premier au
septieme siécle de notre ére.

De sa lecture critique des contrats de travail, des comptes, des regus et ordres de paiements elle a tiré une
base de données énorme et néanmoins fragmentaire en raison des aléas de la collecte des papyrus depuis
plus d’un siécle. Elle 1’étudie ici en trois grandes parties : la premiére définit les types de contrats observés,
leur évolution et la formation du capital qui permet I’offre de ces emplois. Dans la deuxiéme partie est
examinée la répartition par secteurs de I’emploi salarié rural ou urbain tandis que la troisiéme partie analyse
d’abord les différents éléments du salaire avant de dresser les tableaux 6-12 des pages 240-261). On ne peut
qu’admirer la méticulosité et les nuances de son commentaire. Grace a I’ Index Locorum des pages 361-380
ou les papyrus occupent la part du lion, le spécialiste qui le souhaite trouvera 1’interprétation des centaines
de documents de la pratique analysés dans 1’ouvrage. Ces quelque 250 contrats de travail ou actes de
remboursement de dettes par le travail, rédigés en grec, ces dizaines de contrats d’embauche coptes et la

5



petite cinquantaine de contrats d’apprentissage sont en fait peu par rapport a la durée de sept siccles
envisagés. C’est une masse dont ’auteur ne cache pas la répartition inégale avec la prépondérance des
contrats anciens issus surtout du Fayoum tandis que le bloc récent vient surtout de quelques grandes villes
et de leur territoire environnant. Elle en compléte le témoignage par celui des textes juridiques et des édits
impériaux, ainsi que des livres de compte, des recus et ordres de paiement et glane dans les plaintes des
correspondances privées d’utiles indications sur le fonctionnement du marché dont elle dégage parfaitement
les constantes. Un témoignage que 1’on tendait encore a considérer vers le milieu du si¢cle dernier comme
une « exception égyptienne », a I’instar de la monnaie ptolémaique et de son circuit fermé, mais dont
I’historiographie récente a peu a peu reconnu la représentativité a I’échelle de I’empire.

Je me limite ici, vu mon incompétence en maticre plus ancienne, a la période tardive que
j’appellerai « byzantine » comme 1I’auteur, tandis que les papyrologues prolongent en général le « romain »
jusqu’a la fin du 1ve siécle. Il est possible de dégager a grands traits les caractéristiques que son plan
thématique ’améne a décrire au fur et & mesure d’un exposé congu dans la longue durée. Sa lecture
approfondie et prudente du corpus lui évite de tomber dans les excés modernistes d’auteurs comme Jairus
Banaji, projetant sur I’Egypte romano-byzantine le schéma d’un salariat massivement répandu et dominant.
Pour elle, si, contrairement a la perspective minimaliste d’un Polanyi, d’un Vernant ou d’un Finley, le travail
salarié, son « louage », une mobilité certaine de la main d’ceuvre et sa rétribution sur le marché ont bel et
bien existé, il était limité car « la grande propriété n’avait pas évincé en superficie les terres villageoises —
qui représentaient toujours dans I’Hermopolite des années 350 entre les trois quarts et les deux tiers des
terres du nome » (p. 323). Clairement I’emploi salarié, au-dela du secteur public ou il est trés répandu,
notamment pour les symmakhoi (policiers), les agrophylakes, gardiens des fruits et des biens des
propriétaires villageois qui contrdlent aussi 1’état des digues, domine les emplois urbains (bains, transport,
textiles, marchands, services domestiques) et fait de plus en plus I’objet de contrats annualisés. Ces emplois
salariés se développent avec les investissements en capital et le corpus permet a Christel Freu d’exposer
dans la troisiéme partie leur hiérarchie en trois paliers au moins. Le premier palier « de base » comprend
les domestiques, valets de ferme, adolescents, enfants, femmes pour qui le salaire est souvent un
complément des revenus de la famille ou au mieux assure une subsistance minimale ; le deuxieme, les
ouvriers employés dans I’agriculture, I’¢levage, 1’artisanat, qui gagnent au V° siécle environ trois sous d’or
par an ; le troisiéme les travailleurs qualifiés de certains secteurs, dont les contrats d’apprentissage montrent
la mobilité et le temps requis pour acquérir la maitrise d’ une technique qui leur vaut parfois, mais pas dans
tous les secteurs un salaire nettement plus élevé (un carrier six fois plus qu’un ouvrier au Mons Claudianus)
ou beaucoup plus élévé s’agissant des avocats, professeurs et surtout médecins aux longues années d’étude
(25 solidi pour un médecin du VI° si¢cle, - il est vrai apres la peste). De facon trés méritoire, elle tente
d’évaluer les salaires réels en tenant compte de tous les éléments de la rémunération, vétements et rations
alimentaires compris, ce qui est indispensable, car les tableaux fondés sur la part monétaire seule ne donnent
qu’une vue biaisée des écarts, comme le montre son analyse (v. ci-dessous).

La rémunération en nature voit sa part augmenter au IV® siécle en raison de 1’inflation chronique
mais varie aussi selon le statut du travailleur, voire selon les ressources des employeurs, souvent tentés de
tricher sur la quantité et la qualité des denrées fournies tandis que leur évaluation pose a I’historien de
redoutables problemes métrologiques. Elle constitue plus de la moitié de la rémunération pour les salariés
de « base ». L’analyse des contrats et de leur contexte démontre en tout cas 1’existence d’un marché de
travailleurs mobiles, et d’employeurs qui, ayant investi dans les campagnes, comme les Apions, recrutent
par ex. pour leurs domaines les spécialistes capables d’entretenir a I’année les machines hydrauliques, les
presses avec meules dormantes ou allantes, les citernes et autres installations. On notera au passage la
richesse du vocabulaire désignant les types de contrats, les formules comptables, les noms de métiers tel le
« vendeur de boulettes de viande » (isikiomageiros) ou de boutiques comme 1’etoimopoleion, termes plus
ou moins rares savamment commentés a leur premiére occurrence.

Sans que I’auteur s’y appesantisse, car elle se concentre sur le Haut-empire dans sa conclusion
générale, elle offre de nombreux témoignages de la reprise byzantine du v®et du début du vi°siecle : ainsi
les salaires plus élevés qu’aux premiers siécles (p. 314, n. 498) ou I’amélioration des rations, vin et viande
donnés plus souvent aux travailleurs de force, aux travailleurs qualifiés et a ceux du service public. Le
grand basculement de 1’argent vers I’or au tournant du I11° siécle, la stabilisation apportée par I’établissement
de la dualité or-cuivre des Ve-VI° si¢cles et la diffusion de la monnaie d’or dans une grande partie des

6



échanges, y compris au moins chez les salariés qualifiés et méme chez les irrigateurs et les ouvriers du
textile payés eux aussi a ’année, ont favorisé sans aucun doute une certaine forme de croissance
économique que ’archéologie et la numismatique documentent de leur c6té, comme y insistent les
synthéses d’histoire économique byzantine.

Un livre aussi ambitieux que modeste, qui met une érudition sans faille et un style limpide au
service d’une reconstitution vivante du fonctionnement quotidien de la vie économique de la province la
plus riche et la plus productive de I’empire protobyzantin et de son analyse d’ensemble. L’auteur ne prétend
pas avoir dit le dernier mot, bien qu’elle ait parfaitement réussi a démontrer I’existence du marché du travail
de cette économie préindustrielle. Son livre sera une source indispensable de toute recherche a venir.



Nicole BERIOU

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de 1’ Académie,

: en hommage de ses éditeurs et du directeur de la bibliothéque
LES IMAGES N du Saulchoir, I’ouvrage intitulé : Les images de dévotion en
DE DEVOTION | Europe, XVI*-XXI° siécle. Une précieuse histoire, sous la
EN EUROPE : i direction de Dominique Lerch, Kristina Mitalaité, Claire
XVI-XXI¢ STECLE Y Rousseau et Isabelle Séruzier, Paris, Beauchesne, 2021

: (Bibliotheque Beauchesne — Religions, sociétés, politique),
Sous la direction de 584 p
DOMINIQUE LERCH

KRISTINA MITALAITE | . . . s . S
CLATRE ROUSSEAU : Depuis une cinquantaine d’années, les petites images

pieuses produites par millions en Europe, surtout a partir du
‘ : XIXe siecle, ont peu a peu acquis leurs lettres de noblesse aux
» , , / yeux des chercheurs, qu’ils soient historiens, historiens d’art
" ' ou sociologues. Désormais désignées comme des « images de
dévotion », ces petits objets dans lesquels le texte est
indissociable de I’'mage sont de plus en plus reconnues
comme un patrimoine de valeur, a la fois matériel et spirituel.
Dés 1930, Adolf Spamer leur consacrait en Allemagne une
étude fondamentale'. En 1984, une mémorable exposition a
la Galerie de la Seita, sur le théme : Un siecle d’images de
piété, contribuait a leur donner visibilité auprés d’un public
¢largi. Dominique Lerch, pour sa part, orientait vers cette
mine inépuisable une partie substantielle de sa recherche en
vue du doctorat, publiée en 1987 sous le titre - Imagerie populaire et piéte populaire en Alsace (XVI°*-XX*
s.). La méme année, Jean Delumeau tirait parti de cette riche documentation dans son enquéte consacrée a
la premiére communion, rituel qui donna lieu en effet a une production massive d’images de dévotion.
Nombreux sont aussi les collectionneurs ayant percu leur caractére précieux. A partir des années 1970, la
bibliothéque du Saulchoir notamment, relevant de la province dominicaine de France et établie au couvent
parisien de Saint-Jacques, a suscité, a I’initiative du frére Michel Albaric, un ample mouvement de dons de
ces images vouées a la disparition du fait d’un arrét de leur transmission au sein des familles. Fragile
patrimoine de papier, la collection compte aujourd’hui plus de 200 000 images de dévotion. La conviction
de détenir un trésor a valoriser a conduit Isabelle Séruzier, bibliothécaire en chef, a se rapprocher de
Dominique Lerch, en vue de constituer avec Kristina Mitalaité, Claire Rousseau et Aline Debert
(prématurément disparue), le comité scientifique d’organisation d’un colloque consacré a 1I’exploration de
cette documentation en Europe dans la longue durée. Le colloque a été accueilli par la Fondation Simone
et Cino del Duca. Collectionneurs et chercheurs ont contribué a son succes, avec efficacité et enthousiasme.
La publication des actes, assortie d’'une ample bibliographie de plus de 250 titres, offre désormais a la
communauté scientifique un remarquable instrument de travail, qui s’ouvre sur les réflexions d’une
éminente spécialiste de la culture visuelle des temps contemporains. Dans son article qui fait figure
d’introduction, Isabelle Saint-Martin observe, en écho a Champfleury (1869), qu’« il n’y a pas de pauvres
images pour les gens curieux » : en parcourant les recherches de ces « curieux » qui se sont multipliées
depuis les années soixante et soixante-dix, elle trace quelques pistes d’approche d’un genre infiniment
complexe dont 1’analyse exige de considérer a la fois les techniques, 1’iconographie, les usages, et les
rapports avec l’art savant qui se déploie dans les peintures murales et les tableaux. Décriées sous la
désignation d’« art de Saint-Sulpice », les images de dévotion qui ont « scandé le temps vécu » de
générations de fidéles et condensé leurs souvenirs sont le précieux témoin d’un art chrétien dans lequel « le
peuple , clergé en téte, se reconnait» (Marie-Alain Couturier), tandis qu’il est doté d’une efficacité
performative pertinemment discernée par Claudel.

ISABELLE SERUZIER

! Das kleine Andachtsbild von XIV. bis zum XX. Jahrundert, Miinchen , Bruckmann, 1930 (réédition a I’identique en 1980).



D’emblée, le lecteur est sollicité par une profusion d’images. Elles sont reproduites en couleurs, au
recto et au verso de la couverture puis dans les trente-deux premicres pages riches de cinquante-huit
reproductions, en noir et blanc ensuite dans le corps du volume ou elles accompagnent les propos de chaque
auteur. La multiplicité des techniques de production au fil du temps est ainsi perceptible : xylographie ou
gravure en taille-douce, images peintes sur feuilles de gélatine, lithographie et chromolithographie, puis
photographie, sans oublier 1’usage répandu d’entourer les images de larges bordures travaillées en imitant
la dentelle (les « canivets »), qui leur donnent un cachet supplémentaire de préciosité, voire de sacralité.
On comprend aussi que la difficulté majeure pour le chercheur comme pour le collectionneur est de trouver
les principes de classement permettant de mettre ces images en série.

Face a ce probléme, les cinq grandes parties de I’ouvrage esquissent des démarches diverses. En
premier lieu est examinée la question de 1’Ordre des Précheurs face a 1’image de dévotion. On y trouve
deux articles de fond : Michel Albaric raconte comment, alors qu’il était frére bibliothécaire et que les
enseignements de son pére miniaturiste I’avaient sensibilisé au langage de I’image, il a ceuvré pour la
constitution progressive de la collection et encouragé le travail minutieux de Marie Mercier, pendant 22
ans, pour la description sur fiches de 60 000 images ; Yann Raison du Cleuziou s’essaie a imaginer 1’article
qu’aurait pu écrire le fréere dominicain Serge Bonnet sur ce que ces images peuvent nous apprendre du
catholicisme populaire, lui qui s’est employé a renouveler, en sociologue, les approches du vécu
« populaire », encombrées de bien des clichés dans les années 960 et 1970. Deux études de cas ouvrent en
alternance des dossiers plus ponctuels. Claire Rousseau met en lumiére 1’initiative de la maison d’édition
Landry publiant au XVII® siecle L’ année dominiquaine, un ouvrage consacré aux hommes et femmes
illustres de 1’ordre, et assortissant cette édition de planches d’illustration gravées, utilisables a des fins
personnelles sous la forme d’images aisément transportables. Le frére Michel Mallévre fait porter sa
contribution sur cinq missels de famille, dont deux lui ont appartenu, pour observer les images qui s’y
trouvent encore, glissées entre les feuillets, ou elles témoignent de la transmission de la foi sur trois
générations.

La deuxiéme partie met ’accent sur la création, 1’édition et la diffusion en France du XVII® au XX¢
siécle. Bernard Berthod en donne une perspective d’ensemble, qui peut étre croisée avec 1’index du livre,
dans lequel graveurs, imprimeurs et éditeurs font 1’objet d’une attention particuliére. Elle est suivie de trois
points de vue particuliers, sur I’image d’Epinal (Christelle Rochette), sur les charmantes images peintes sur
feuille de gélatine (Jean-Pierre Doussin) et sur la production des éditions Blanchard et Pannier entre Orléans
et Paris, présentée par ’arriére-petite fille de Pierre Blanchard, Marie Pierre Elaudais-Blanchard. Une
question pertinente clot cette partie : posée par Dominique Lerch, elle porte sur I’imprimatur dont les
évéques ont le monopole ; son enquéte dans les archives diocésaines de Paris et Strasbourg aboutit a la
conclusion que les éditeurs préviennent en général une censure qui aurait pour eux des conséquences
financiéres désastreuses.

La troisiéme partie concerne 1’iconographie et les courants stylistiques. L’influence allemande sur la
production frangaise ressort des observations de Peter Stoll a propos de la circulation d’une suite de
gravures due aux fréres Klauber (Augsbourg) et inspirée des litanies a la Vierge Marie (1754) : elles se
retrouvent dans des productions parisiennes du siécle suivant, quelquefois métamorphosées, en tout cas
reconnaissables. Cette influence se lit aussi dans I’audience que connaissent dans la seconde moitié du XIX®
siécle les ceuvres des « peintres nazaréens », d’origine allemande et s¢journant 8 Rome. Dominique Lerch
souligne a ce propos la fortune de leurs illustrations de la Bible, en particulier celles de Johann Friedrich
Overbeck et de Julius Schnorr von Carolsfeld, qu’empruntent et s’approprient des éditeurs frangais,
protestants et catholiques. En contrepoint, la monumentale Sainte Bible selon la Vulgate, illustrée par
Gustave Doré¢ et publiée en 1866 par Alfred Mame a Tours n’a pas I’heur de plaire a Claudius Lavergne
(1815-1887), artiste pieux dont Auriane Goirand a scruté les commentaires critiques. Lui aussi préfére
vanter le modéle allemand, et promouvoir les compositions de Louis-Joseph Hallez, un éléve d’Overbeck,
qu’il encourage a rééditer ses illustrations dans le format des images pieuses. Mais I’influence allemande,
si forte soit-elle, n’est qu’un aspect de la production prolifique des illustrateurs d’images pieuses. Le
brassage de quelque 45 000 images auquel s’est livrée Evelyne Sigoillot-Meyer ouvre d’autres horizons sur
les cent soixante-trois auteurs qu’elle a identifiés et dont elle livre quelques biographies. Parmi eux se
coOtoient amateurs et professionnels, clercs et laics, hommes et femmes d’Europe ou d’autres continents. Ils



travaillent seuls ou en équipe, et n’échappent pas toujours a I’influence de leur éditeur ; mais surtout, la
diversité de leurs profils ne se laisse pas aisément maitriser.

La quatriéme partie est consacrée aux usages et pratiques de I’image de dévotion. En ouverture,
Gustave Koch donne, a partir d’un lot d’images de confirmation alsaciennes, une trés fine analyse des
images protestantes, qu’il suggere d’appeler, pour éviter les malentendus, « petites images bibliques ». Le
témoignage exceptionnel de Thérese de Lisieux pour qui ’image et 1’écriture ne font qu’un introduit le
concept des « images a vivre », exploré avec acribie par Sylvie Manuel-Barnay. D’autres perspectives
inattendues attestent la diversité des fonctions de ces images : elles donnent a voir tant6t le récit catholique
d’épisodes marquants de I’histoire de France, suggéré en condensé dans les images pieuses des années
1840-1960 que Christian Ehrman commente 1’une aprés ’autre, tant6t un panorama de la propagande
politique et des campagnes militaires en Italiec au XX° siécle, que Biagio Gamba brosse a partir d’images
faisant référence a la guerre, d’ou leur appellation de « santini mlilitari » par les collectionneurs. Plus
familiéres a nos mémoires, plus de cing cents images frangaises entretenant les souvenirs mortuaires dans
la seconde moiti¢ du XIX® si¢cle permettent a Bruno Blasselle de discerner le tournant de leur illustration
sous la forme du portrait du défunt substitué a la représentation pieuse, tandis que ces images attestent a la
fois un imaginaire commun de la mort et les démarches alternées de la consolation et de I’édification. On
se trouve ainsi acheminé vers le temps présent et ses réseaux numériques. L.’image de dévotion y a sa place,
mais David Douyére observe la perte paradoxale de mobilité qui I’affecte dans cette nouvelle configuration.

S’ouvrant a nouveau sur I’espace européen, la cinquiéme partie réunit quelques apercus en vue
d’offrir des points de comparaison. Le premier, historiographique, présente sous la plume de Konrad Vanja
un parcours des études sur I’image de dévotion en Allemagne qui débouche sur 1’espace actuel mondialisé.
Les trois autres envisagent dans une perspective historique la production des images de dévotion en
Espagne (Jean-Francois Botrel), dans la République des Provinces Unies au XVII¢ (Evelyne Verheggen) et
en Pologne aux XVII-XVIII® s. (Christine Moisan-Jablonski).

Dans ses conclusions, Jean-Claude Schmitt invite a promouvoir « I’histoire socioculturelle
relationnelle, dynamique, multipolaire » dont les images de dévotion gardent la trace. Les axes de réflexion
qu’il dégage sont autant de pierres d’attente pour les futurs chercheurs. D’une part, la forme miniaturisée
de ces objets de dévotion et leur multiplication autorisent la diffusion quasi universelle a 1’échelle du monde
chrétien, qui doit étre prise en compte mais qu’il sera plus facile de maitriser quand un corpus aussi riche
que ’est celui de la bibliothéque du Saulchoir aura été numérisé et indexé, comme cela est envisagé. D’autre
part, la dominante dévotionnelle de ces images s’accommode de leur inscription résolue dans I’histoire et
se déploie a la faveur des nombreux échanges dont elles font 1’objet. Il laisse la porte ouverte sur leur avenir
incertain, qui pourrait tirer parti des nouvelles technologies de la reproduction numérique. Du moins est-on
convaincu, en fermant le livre, que chercheurs et collectionneurs trouveront désormais en lui un compagnon
de route indispensable dans leur exploration de I’immense continent des images de dévotion.

10



