
 1 

Pierre-Sylvain FILLIOZAT 
 

 
 
J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de 

l'Académie l’ouvrage collectif Bhārata Inde, reflets de 
mondes sacrés réalisé sous la direction scientifique de 
Laura Giuliano avec la collaboration de Giovanna Iacono 
et publié conjointement par le Musée d’histoire de Nantes 
et le Museo delle Civilta de Rome, Les Éditions du 
Château des ducs de Bretagne, Musée d’histoire de 
Nantes, 2022 pour la version française (288 pages, 24x34 
cm).  

 
Cet ouvrage réalisé à l’occasion d’une exposition 

portant ce titre et présentée à Nantes en 2022-2023. Œuvre 
collective, rédigée par chaque auteur dans sa langue, 
français, anglais, italien, la première publication a été 
uniformisée par des traductions en français. Deux autres 
versions anglaise et italienne sont en attente de 
publication. L’ouvrage ainsi initié en français est beaucoup 
plus qe le catalogue de l’exposition. C’est une histoire de 
l’art religieux en Inde accompagnée d’une magnifique 
illustration dans une remarquable mise en page. 

L’illustration comporte la reproduction de nombreuses œuvres d’art conservées au Museo delle Civilta issu 
de la collection Tucci, moins connu que les grands musées d’art oriental. Le projet du livre dépasse 
cependant le cadre de ce musée et donne une image complète du principal de l’art de l’Inde. C’est ainsi que 
se juxtaposent la présentation du Liṅga dans un sanctuaire d’Ellora, la Maheśamūrti d’Elephanta et des 
miniatures rajasthani d’un sanctuaire śivaïte montrant un Liṅga à quatre visages et une statue du dieu (pages 
51-53), ou bien une miniature de Kangra d’un Viṣṇu trônant, un Viṣṇu debout en bronze à côté de Viṣṇu 
assis sur Ananta et Trivikrama à Badami (pages 62-63). Avec des contributions du Museo d’Arte Orientale 
de turin, de quelques autres musées du monde entier et de collections particulières les richesses du Museo 
delle Civilta donnent à cette histoire de l’art en Inde une iconographie originale. 

 
Un autre parti original de ce livre est son orientation vers des conceptions et thèmes spécifiquement 

indiens. L’indianité se définit dans les trois religions nées dans le cœur du peuple indien, hindouisme, 
bouddhisme, jainisme. En guise d’introduction générale, sous le titre « Le miroir et la toile », Laura 
Giuliano expose la « théorie du reflet », métaphore du miroir et de l’esprit. L’art présente le seul contenu 
de l’esprit qui perçoit le monde comme le reflet de la réalité ultime. L’idée est judicieusement illustrée dans 
une miniature du Mewar avec l’image d’une jeune femme tenant un miroir dans lequel elle voit le couple 
de Rādhā et Kṛṣṇa, non elle-même, ou plutôt elle-même sous la forme du couple divin (page 14). 
L’illustration en double page qui suit (18-19) est l’Ardhanārīśvara d’Elephanta, Śiva suprême réalité, dieu 
suprême qui a intégré dans son corps la déesse tenant le miroir où il se reflète. Quant à la métaphore de la 
toile elle montre comment la multitude, la diversité des créations artistiques de l’Inde au long de deux 
millénaires émerge d’un fonds de concepts communs aux trois grandes religions. 

 
Le livre est donc organisé en deux parties : « Mondes sacrés indiens, fondements et particularismes », 

« Un entrelacs de thèmes communs ». Laura Giuliano ouvre la question des fondements en présentant les 
deux divinités centrales de l’hindouisme, Śiva et Viṣṇu, « le dieu qui danse et le dieu aux trois pas », tous 
deux dieux du dépassement, l’un par les idéaux ascétiques, l’autre par les principes métaphysiques. Le 
concept de Śiva commence dans la forme de Rudra de l’époque védique et évolue vers concept du dieu 
suprême, unique, au niveau de la transcendance, aux multiples manifestations à celui de l’immanence sous 
deux gammes de formes, celle aniconique du Liṅga, celle anthropomorphe actualisant la grande richesse 
de la mythologie. Il convient de s’attarder sur le Liṅga, d’une part symbole phallique illustrant la puissance 
génératrice, d’autre part « signe » localisant la présence du dieu pour donner au fidèle un reposoir matériel 
de l’entité qu’il vénère ou sollicite par ses prières. Le signe abstrait est aussi actualisé d’abord dans le mythe 



 2 

du pilier de lumière ardente, sans base et sans sommet, que les autres dieux ne peuvent mesurer. Objet de 
culte, il évolue comme reposoir des cinq mantras fondamentaux du rituel d’adoration et de leur 
représentation, abstraite du sens littéral, par cinq visages. Une des manifestations anthropomorphes du dieu 
les plus anciennes, celle, exceptionnelle, du temple de Paraśurāmeśvara à Gudimallam, reste attachée au 
Liṅga. Du corps du symbole phallique émerge le corps entier du dieu sous son aspect le plus sauvage. Les 
manifestations sereines et compatissantes ont leurs représentations les plus marquantes dans les belles 
icônes du couple divin de Śiva et Pārvatī. L’énergie impétueuse et créatrice du dieu est célébrée dans les 
images de Naṭeśa, le roi des danseurs. Son énergie destructrice est représentée dans le concept et les images 
de Bhairava. 

 
Le concept de Viṣṇu et le mythe des trois pas ont déjà une place importante dans le Veda. Le principe 

de l’incarnation est clairement formulé dans le texte de la Bhagavadgītā : « Toutes les fois que l’ordre 
chancelle … je nais … pour le triomphe de l’ordre. » Viṣṇu est le dieu du dharma et s’élève comme dieu 
suprême dans la figure de Nārāyaṇa sur le serpent cosmique Ananta, dans celle des trois pas qui couvrent 
l’univers, dans celle de Viśvarūpa réceptacle de toutes les formes. Divinité transcendante, il a ses 
hypostases, objet de la dévotion populaire la plus généralisée. La haute valeur littéraire des épopées, 
Mahābhārata et Rāmāyaṇa, du Bhāgavatapurāṇa et de leurs multiples ramifications a sans doute beaucoup 
joué pour développer les cultes et les représentations artistiques de Rāma et Kṛṣṇa. Śiva et Viṣṇu, tous deux 
au rang de l’être suprême, se distinguent en essence et se rejoignent dans l’unité de Harihara dont sont 
montrées les belles images de Badami au Karnataka et d’Asram Maha Rosei au Cambodge. Laura Giuliano 
a ainsi suivi l’histoire de l’hindouisme sur trois niveaux, les concepts philosophiques, les mythes et les 
représentations artistiques. 

 
Chiara Policardi recourt à la même méthode pour présenter les divinités féminines hindoues 

« puissances qui traversent les siècles dans le mythe et dans l’art ». Durgā mettant à mort le démon buffle 
est la somme de toutes les puissances redoutables des dieux et se place au rang suprême par sa sérénité. 
Elle a pour monture un tigre ou un lion symbole de son énergie belliqueuse. Mais sa puissance domine de 
très haut la crainte qu’elle inspire par sa panoplie d’armes et le sang qu’elle déverse et déguste. On remarque 
dès le début de l’article l’illustration du concept par une miniature Pahari qui tout en mettant de nombreuses 
armes dans sept de ses huit mains, met une fleur de lotus dans la dernière, qui place la déesse sur un lotus 
épanoui, montre son tigre prosterné, la tête courbée par la dévotion à ses pieds et qui lui donne un visage 
parfaitement calme et serein. Gaja-Lakṣmī est l’aspect de la déesse source de la prospérité. L’image 
classique est celle de la figure assise sur un lotus épanoui, tenat un bouton de fleur, ondoyée par deux 
éléphants. Le concept comporte celui de la fertilité, la croissance procurées par l’eau. Figure procréatrice 
et protectrice par excellence, elle est représentée sur une image naïve du Rajasthan, encadrée par quatre 
éléphants déversant les pots rituels dans les coupes débordanes qu’elle tient dans deux mains, assise sur un 
lotus émergeant d’un bassin. Les grands yeux et le sourire bienveillant illustrent la fonction protectrice. Le 
caractère protecteur de l’image est aussi montré par des carrés magiques placés dans les angles en haut de 
l’image. On sait que le carré magique partage les fonctions de Lakṣmī. C’est un objet que l’on montre à la 
femme dans l’épreuve d’un accouchement.  

 
Giovanna Iacono consacre un article à l’aspect le plus humble et populaire de la religion : 

« Grāmadevatā, Vīra et Kṣetrapāla, les cultes et les pratiques religieuses au village ». À l’échelle du village 
la religion est plus proche de la vie agraire et de la nature. De simples pierres disposées sur le sol sont une 
représentation aniconique de la divinité procréatrice et protectrice. Les icônes sont le serpent au pied d’un 
banyan, Khaṇḍobā à cheval, un héros (vīra), des formes de Śiva telles que Bhairava ou Vīrabhadra. Il y a 
une sacralisation de la nature chez les Ādivāsis, groupes ethniques dont les croyances et pratiques se 
distinguent fortement. On doit souligner l’importance que prend le costume, la procession, la fête, toujours 
avec musique et danse. Cela détermine un art pictural ou sculpté de la sacralisation de la vie agraire, 
forestière et rituelle. Des artistes de grandescréativité et virtuosité ont représenté leur monde de façon 
convaincante. En témoignent par exemple une danse rituelle dans une longue spirale autour d’un joueur de 
trompe, une admirable fresque  de la vie agricole montrant en compartiments juxtaposés le travail des 
hommes et celui de la anture, pluie, rivière et croissance dans des dessins au trait d’une tribu Warli au 
Maharashtra. 

 



 3 

Osmund Bopearachchi a pris la charge de présenter « Le bouddhisme et l’art bouddhique, en Inde et 
au-delà ». Il aborde la deuxième grande religion de l’Inde en résumant la vie du Bouddha. En effet, 
l’expérience religieuse du prince qui renonce d’abord aux plaisirs du palais royal, ensuite aux pratiques 
ascétiques extrêmes et suit une « voie du milieu » fondant à son exemple un ordre monastique, est le centre 
de cette religion. Il est donc important de suivre le déroulement de cette expérience. Osmund Bopearachchi 
passe en revue les sources sur la vie du Bouddha, le Lalitavistarasūtra appartenant au Mahāyāna, le 
Buddhacarita d’Aśvaghoṣa qui orne son récit dans un style du kāvya sanscrit, le Mahāvastu de l’école du 
Lokottaravāda, le Mūlasarvāstivādavinaya d’une ancienne communauté, de nombreux textes pāli dont le 
Mahāparinibbānasutta. C’est une base littéraire pour une profusion d’images. À l’aide des textes on suit les 
épisodes de la descente du ciel des Tuṣita où résidait le Bodhisattva avant l’ultime vie qui le conduit au 
rang de Bouddha, la naissance du flanc droit de la reine Māyā, le mariage, les qautre présages menant au 
renoncement appelé « Grand Départ », l’expérience négative des mortifications, l’Éveil, le premier sermon, 
et au cours de la formation de la communauté les miracles, enfin l’extinction et la distribution des reliques. 
Ce sont autant de thèmes offerts aux imagiers qui sur de longues périodes, sur le vaste continent de l’Inde 
et au-delà de ses frontières. 

 
La création la plus originale de l’art bouddhique est le stūpa dont le plus ancien conservé est celui de 

Vaiśālī du temps d’Aśoka. Les noms de Barhut et Sanchi s’imposent pour les sculptures de leurs  toraṇa. 
Si la représentation du Bouddha est longtemps aniconique, en ce qu’il est évoqué par un trône, la roue du 
dharma ou l’arbre de l’Éveil, l’entourage, les contes des naissances antérieures ont donné à d’habiles 
imagiers l’occasion de créer des tableaux animés, comme l’évocation du Mahākapijātaka dans un panneau 
d’une colonne du toraṇa occidental du Grand stūpa de Sanchi où l’on voit le singe bodhisattva faire de son 
corps un pont au-dessus d’une rivière pour donner une issue à ses congénères prisonniers dans un manguier 
cerné par l’armée du roi de Vāraṇāsī qui s’aprrêtait à les massacrer. Tout l’art de cette scène est dans le 
contraste du paysage, rivière, arbres, animaux désordonnés avec un rang d’hommes légèrement armés, bien 
alignés. Dans le sud de l’Inde le bouddhisme a inspiré quelques siècles plus tard la construction de vastes 
stūpas et une illustration de son légendaire de plus en plus raffinée à Amaravati, Nagarjunakonda, 
Kanaganahalli, ce dernier site ayant livré de nombreuses inscriptions nommant les Bouddhas et 
Bodhisattvas représentés, les jātakas, ainsi que des noms de rois, révélant le statut social des donateurs, 
fournissant une terminologie architecturale.  

 
L’aniconisme de règle à époque ancienne laisse la place aux images anthropomorphes du Bouddha à 

l’époque de Kaniṣka (2e siècle ap. J.-C.) dans les écoles du Gandhāra et de Mathurā. Le site de Sanghol 
récemment fouillé a livré 117 panneaux magnifiquement scultptés, notamment de yakṣī et śālabhañjikā. 
Cette époque est aussi celle de l’apogée du Gandhāra au nord-ouest de l’Inde. L’art gandhārien se distingue 
par l’emploi du schiste, par son naturalisme qui ne peut manquer de faire penser à l’art grec et par sa richesse 
iconographique qui accueille des thèmes purement helléniques, Tyché, déesse de la fortune, assimilée à 
Harīti épouse du dieu des richesses Pañcika.  

 
On sait que les grands conciles de Rājagṛha, Vaiśālī, Pāṭaliputra ont consacré la formation de diverses 

écoleṣ. Le Mahāyāna se détache du courant des Anciens pour une carrière qui le mènera jusqu’au Japon. Et 
cela détermine une profusion de nouvelles formes dans l’art. Osmund Bopearachchi suit cette évolution en 
mettant l’accent entre autres sur le culte des Bodhisattva, Maitreya populaire au Gandhāra, Avalokiteśvara 
qui au cours des siècles suscite la plus grande dévotion. On note la remarquable personnification d’une 
abstraction, la Prajñāpāramitā « l’Extrême de la Sagesse » représenté par une figure assise faisant le geste 
de la mise en branle de la roue du dharma dans une stèle Pāla du Bengale (page 160tiqu).  

 
Phyllis Granoff livre un article dont le titre « Renoncement et beauté, spiritualité et art jaïns » 

caractérise d’emblée la religion jaïn ce qui est illustré par une stèle de marbre du Rajasthan, des 11e-12e 
siècles, présentant le Tīrthaṃkara Ṛṣabhadeva (page 175), parfaite image de la pureté du renoncement, la 
majesté du cadre et la beauté statique. On pense au vers de Baudelaire ; « Je hais le mouvement qui déplace 
les lignes ». Après un exposé précis de la doctrine qui se distingue du bouddhisme par sa position dualiste, 
sa cosmologie, la place donnée à la non-violence parmi les vertus, la sévérité des pratiques ascétiques, 
Phyllis Granoff souligne la beauté des légendes telles qu’elles sont narrées et illustrées dans les manuscrits 
enluminés duKalpasūtra, puis la beauté du cosmos tel qu’il est conçu  et visualisé dans des manuscrits du 
Gujrat aux 16e-17e siècles. Vient ensuite la beauté du temple et de l’image du Jina qu’il abrite. Le pèlerinage 



 4 

aux lieux saints est une pratique importante  qui a déterminé la profusion  des fondations de monuments à 
Ranakpur, sur les montagnes de Shatrunjaya au Gujrat ou de Sharavana Belgola au Karnataka. On saura 
gré à Phyllis Granoff d’avoir émaillé son article érudit de citations de textes, donnant une illustration 
littéraire égale eb beauté à l’illustration graphique. 

 
La deuxième partie du livre vient compléter le tableau de la religion et sa traduction artistique en 

Inde avec des articles sur des particularités typiquement indiennes. Osmund Bopearachchi revient au 
Gandhāra pour signaler la présence de dieux brahmaniques dans l’art bouddhique. Laura Giuliano parle 
d’une « archéologie du yoga, ascèse et méditation avant les Yogasūtra ». Elle rappelle l’hypothèse de 
l’origine du yoga dans l’image d’une figure cornue entourée d’animaux sur un sceau de Mohenjo Daro. 
Elle passe ensuite à la figure du Bouddha méditant et aux images d’ascètes dans l’art du Gandhāra, 
soulignant le lien de la pratique yogique à toutes les religions. Naman Ahuja traite de « Cosmologie et art 
en Inde », commençant avec la célèbre image Pahāri de l’Embryon d’or, poursuivant avec les mythes de 
Nārāyaṇa, une brève étude du concept confrontant corps et cosmos et l’imaginaire jaïn du monde des 
hommes au centre du cosmos. Chiara Policardi passe en revue les « Divinités aux formes animales dans les 
religions et les arts hindous, bouddhistes et jaïns » qui comptent les figures les plus populaires de l’Inde : 
Gaṇeśa, Hanumān, Varāha, Narasiṃha, les nāga. Le témoignage le plus clair des alliances que le voisinage 
et la tolérance pouvaient accomplir entre les croyances est donné par Claudia Ramasso dans un article sur 
« Le culte de Tārā entre bouddhisme et hindouisme », car Tārā est à la fois une figure féminine du 
Bodhisattva et une des Mahāvidyā vénérée dans des courants śākta d’époque médiévale.  

 
Les limites d’un compte rendu ne permettent pas de rendre compte de toute l’érudition des articles 

et de l’iconographie. On soulignera l’apport d’informations et images originales qui donnent une juste idée 
de l’indianité des concepts et des œuvres d’art. Des cartes, une chronologie, une bibliographie apportent 
leur aide toujours utile. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 5 

 
Cécile MORRISSON 

 
 
 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, 
l’ouvrage de Mme Christel Freu, intitulé Les salariés de l’Égypte 
romano-byzantine Collège de France / Institut des civilisations, 
Studia Papyrologica et Ægyptiaca Parisina, no 3, Paris, 
ACHCByz, 2022, 396 pages, 15 tableaux. 

 
C’est le troisième ouvrage de cette série fondée et dirigée par 

Jean-Luc Fournet, après celui de Jean Gascou consacré aux Églises 
et chapelles d’Alexandrie byzantine. Recherches de topographie 
cultuelle (2020) et le recueil dirigé par Fournet lui-même sur 
Les Hieroglyphica d’Horapollon de l'Égypte antique à l’Europe 
moderne : histoire, fiction et réappropriation (2021). Un 4e volume, 
dirigé par Anne Boudhors et Alain Delattre qui réunit les textes de la 
6e école d’été de papyrologie copte de 2018, est paru lui aussi en 
2022. 

 
Ancienne élève de l’ENS Ulm (1996) et agrégée d’histoire, 

Christel Freu, après une thèse, dirigée par Alain Chauvot et soutenue 
à Strasbourg sur Les figures du pauvre dans les sources italiennes 

tardives en 2004, publiée en 2007, a été d’abord maître de conférences à Rouen puis professeur associée à 
l’Université Laval à Québec de 2011 à 2020. Elle est actuellement maître de conférences habilitée d’histoire 
romaine à l’université de Rouen et chargée de conférences à l’EPHE (Ve section) où elle assure un séminaire 
sur « les regards patristiques sur la société et les institutions romaines tardives ». Mais cette approche par 
les sources littéraires n’est pas la seule. Sous l’influence de Jean-Michel Carrié, dont elle a dirigé les 
Mélanges (qui lui furent offerts en 2016), elle a travaillé sur les sources documentaires et livre ici, après 
avoir défriché le sujet en une série d’articles sur les métiers, les contrats, l’exploitation rurale etc., une 
véritable étude d’histoire économique à partir des riches données des papyrus. Que Jean-Luc Fournet l’ait 
accueilli dans sa série est un gage de qualité. 
On a longtemps conçu la société romaine jusque dans sa période tardive, comme une société où la main 
d’œuvre essentiellement servile laissait peu de place à l’emploi d’hommes libres salariés. Depuis une 
trentaine d’années, cette vue idéologique, imprégnée de marxisme, a fait place à des travaux et des enquêtes 
approfondies sur le matériau archéologique et surtout sur le témoignage exceptionnel des papyrus 
égyptiens, ce que rappelle l’auteur dans une introduction historiographique relativement bien informée mais 
qui reste dominée par l’approche braudélienne au détriment de l’apport possible du corpus des études 
modernes du développement des économies préindustrielles ou au moins d’ouvrages de véritables 
historiens économistes (tels Carlo Cipolla, Paul Bairoch, François Crouzet, Jean-Charles Asselain entre 
autres). 
 

Le grand mérite du projet de Christel Freu est d’avoir pour la première fois relevé systématiquement 
toutes les traces du travail salarié libre dans la société de l’Égypte romano-byzantine, du premier au 
septième siècle de notre ère. 
De sa lecture critique des contrats de travail, des comptes, des reçus et ordres de paiements elle a tiré une 
base de données énorme et néanmoins fragmentaire en raison des aléas de la collecte des papyrus depuis 
plus d’un siècle. Elle l’étudie ici en trois grandes parties : la première définit les types de contrats observés, 
leur évolution et la formation du capital qui permet l’offre de ces emplois. Dans la deuxième partie est 
examinée la répartition par secteurs de l’emploi salarié rural ou urbain tandis que la troisième partie analyse 
d’abord les différents éléments du salaire avant de dresser les tableaux 6-12 des pages 240-261). On ne peut 
qu’admirer la méticulosité et les nuances de son commentaire. Grâce à l’Index Locorum des pages 361-380 
où les papyrus occupent la part du lion, le spécialiste qui le souhaite trouvera l’interprétation des centaines 
de documents de la pratique analysés dans l’ouvrage. Ces quelque 250 contrats de travail ou actes de 
remboursement de dettes par le travail, rédigés en grec, ces dizaines de contrats d’embauche coptes et la 



 6 

petite cinquantaine de contrats d’apprentissage sont en fait peu par rapport à la durée de sept siècles 
envisagés. C’est une masse dont l’auteur ne cache pas la répartition inégale avec la prépondérance des 
contrats anciens issus surtout du Fayoum tandis que le bloc récent vient surtout de quelques grandes villes 
et de leur territoire environnant. Elle en complète le témoignage par celui des textes juridiques et des édits 
impériaux, ainsi que des livres de compte, des reçus et ordres de paiement et glane dans les plaintes des 
correspondances privées d’utiles indications sur le fonctionnement du marché dont elle dégage parfaitement 
les constantes. Un témoignage que l’on tendait encore à considérer vers le milieu du siècle dernier comme 
une « exception égyptienne », à l’instar de la monnaie ptolémaïque et de son circuit fermé, mais dont 
l’historiographie récente a peu à peu reconnu la représentativité à l’échelle de l’empire. 
 
 Je me limite ici, vu mon incompétence en matière plus ancienne, à la période tardive que 
j’appellerai « byzantine » comme l’auteur, tandis que les papyrologues prolongent en général le « romain » 
jusqu’à la fin du IVe siècle. Il est possible de dégager à grands traits les caractéristiques que son plan 
thématique l’amène à décrire au fur et à mesure d’un exposé conçu dans la longue durée. Sa lecture 
approfondie et prudente du corpus lui évite de tomber dans les excès modernistes d’auteurs comme Jairus 
Banaji, projetant sur l’Égypte romano-byzantine le schéma d’un salariat massivement répandu et dominant. 
Pour elle, si, contrairement à la perspective minimaliste d’un Polanyi, d’un Vernant ou d’un Finley, le travail 
salarié, son « louage », une mobilité certaine de la main d’œuvre et sa rétribution sur le marché ont bel et 
bien existé, il était limité car « la grande propriété n’avait pas évincé en superficie les terres villageoises – 
qui représentaient toujours dans l’Hermopolite des années 350 entre les trois quarts et les deux tiers des 
terres du nome » (p. 323). Clairement l’emploi salarié, au-delà du secteur public où il est très répandu, 
notamment pour les symmakhoi (policiers), les agrophylakes, gardiens des fruits et des biens des 
propriétaires villageois qui contrôlent aussi l’état des digues, domine les emplois urbains (bains, transport, 
textiles, marchands, services domestiques) et fait de plus en plus l’objet de contrats annualisés. Ces emplois 
salariés se développent avec les investissements en capital et le corpus permet à Christel Freu d’exposer 
dans la troisième partie leur hiérarchie en trois paliers au moins. Le premier palier « de base » comprend 
les domestiques, valets de ferme, adolescents, enfants, femmes pour qui le salaire est souvent un 
complément des revenus de la famille ou au mieux assure une subsistance minimale ; le deuxième, les 
ouvriers employés dans l’agriculture, l’élevage, l’artisanat, qui gagnent au Ve siècle environ trois sous d’or 
par an ; le troisième les travailleurs qualifiés de certains secteurs, dont les contrats d’apprentissage montrent 
la mobilité et le temps requis pour acquérir la maîtrise d’une technique qui leur vaut parfois, mais pas dans 
tous les secteurs un salaire nettement plus élevé (un carrier six fois plus qu’un ouvrier au Mons Claudianus) 
ou beaucoup plus élévé s’agissant des avocats, professeurs et surtout médecins aux longues années d’étude 
(25 solidi pour un médecin du VIe siècle, - il est vrai après la peste). De façon très méritoire, elle tente 
d’évaluer les salaires réels en tenant compte de tous les éléments de la rémunération, vêtements et rations 
alimentaires compris, ce qui est indispensable, car les tableaux fondés sur la part monétaire seule ne donnent 
qu’une vue biaisée des écarts, comme le montre son analyse (v. ci-dessous). 
 

La rémunération en nature voit sa part augmenter au IVe siècle en raison de l’inflation chronique 
mais varie aussi selon le statut du travailleur, voire selon les ressources des employeurs, souvent tentés de 
tricher sur la quantité et la qualité des denrées fournies tandis que leur évaluation pose à l’historien de 
redoutables problèmes métrologiques. Elle constitue plus de la moitié de la rémunération pour les salariés 
de « base ». L’analyse des contrats et de leur contexte démontre en tout cas l’existence d’un marché de 
travailleurs mobiles, et d’employeurs qui, ayant investi dans les campagnes, comme les Apions, recrutent 
par ex. pour leurs domaines les spécialistes capables d’entretenir à l’année les machines hydrauliques, les 
presses avec meules dormantes ou allantes, les citernes et autres installations. On notera au passage la 
richesse du vocabulaire désignant les types de contrats, les formules comptables, les noms de métiers tel le 
« vendeur de boulettes de viande » (isikiomageiros) ou de boutiques comme l’etoimopoleion, termes plus 
ou moins rares savamment commentés à leur première occurrence. 

 
 Sans que l’auteur s’y appesantisse, car elle se concentre sur le Haut-empire dans sa conclusion 
générale, elle offre de nombreux témoignages de la reprise byzantine du Ve et du début du VIe siècle : ainsi 
les salaires plus élevés qu’aux premiers siècles (p. 314, n. 498) ou l’amélioration des rations, vin et viande 
donnés plus souvent aux travailleurs de force, aux travailleurs qualifiés et à ceux du service public. Le 
grand basculement de l’argent vers l’or au tournant du IIIe siècle, la stabilisation apportée par l’établissement 
de la dualité or-cuivre des Ve-VIe siècles et la diffusion de la monnaie d’or dans une grande partie des 



 7 

échanges, y compris au moins chez les salariés qualifiés et même chez les irrigateurs et les ouvriers du 
textile payés eux aussi à l’année, ont favorisé sans aucun doute une certaine forme de croissance 
économique que l’archéologie et la numismatique documentent de leur côté, comme y insistent les 
synthèses d’histoire économique byzantine. 
 

Un livre aussi ambitieux que modeste, qui met une érudition sans faille et un style limpide au 
service d’une reconstitution vivante du fonctionnement quotidien de la vie économique de la province la 
plus riche et la plus productive de l’empire protobyzantin et de son analyse d’ensemble. L’auteur ne prétend 
pas avoir dit le dernier mot, bien qu’elle ait parfaitement réussi à démontrer l’existence du marché du travail 
de cette économie préindustrielle. Son livre sera une source indispensable de toute recherche à venir. 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 8 

Nicole BÉRIOU 
 

 
 
J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, 

en hommage de ses éditeurs et du directeur de la bibliothèque 
du Saulchoir, l’ouvrage intitulé : Les images de dévotion en 
Europe, XVIe-XXIe siècle. Une précieuse histoire, sous la 
direction de Dominique Lerch, Kristina Mitalaité, Claire 
Rousseau et Isabelle Séruzier, Paris, Beauchesne, 2021 
(Bibliothèque Beauchesne – Religions, sociétés, politique), 
584 p. 

 
Depuis une cinquantaine d’années, les petites images 

pieuses produites par millions en Europe, surtout à partir du 
XIXe siècle, ont peu à peu acquis leurs lettres de noblesse aux 
yeux des chercheurs, qu’ils soient historiens, historiens d’art 
ou sociologues. Désormais désignées comme des « images de 
dévotion », ces petits objets dans lesquels le texte est 
indissociable de l’mage sont de plus en plus reconnues 
comme un patrimoine de valeur, à la fois matériel et spirituel. 
Dès 1930, Adolf Spamer leur consacrait en Allemagne une 
étude fondamentale1. En 1984, une mémorable exposition à 
la Galerie de la Seita, sur le thème : Un siècle d’images de 
piété, contribuait à leur donner visibilité auprès d’un public 
élargi. Dominique Lerch, pour sa part, orientait vers cette 
mine inépuisable une partie substantielle de sa recherche en 

vue du doctorat, publiée en 1987 sous le titre : Imagerie populaire et piété populaire en Alsace (XVIe-XXe 
s.). La même année, Jean Delumeau tirait parti de cette riche documentation dans son enquête consacrée à 
la première communion, rituel qui donna lieu en effet à une production massive d’images de dévotion. 
Nombreux sont aussi les collectionneurs ayant perçu leur caractère précieux. À partir des années 1970, la 
bibliothèque du Saulchoir notamment, relevant de la province dominicaine de France et établie au couvent 
parisien de Saint-Jacques, a suscité, à l’initiative du frère Michel Albaric, un ample mouvement de dons de 
ces images vouées à la disparition du fait d’un arrêt de leur transmission au sein des familles. Fragile 
patrimoine de papier, la collection compte aujourd’hui plus de 200 000 images de dévotion. La conviction 
de détenir un trésor à valoriser a conduit Isabelle Séruzier, bibliothécaire en chef, à se rapprocher de 
Dominique Lerch, en vue de constituer avec Kristina Mitalaité, Claire Rousseau et Aline Debert 
(prématurément disparue), le comité scientifique d’organisation d’un colloque consacré à l’exploration de 
cette documentation en Europe dans la longue durée. Le colloque a été accueilli par la Fondation Simone 
et Cino del Duca. Collectionneurs et chercheurs ont contribué à son succès, avec efficacité et enthousiasme. 
La publication des actes, assortie d’une ample bibliographie de plus de 250 titres, offre désormais à la 
communauté scientifique un remarquable instrument de travail, qui s’ouvre sur les réflexions d’une 
éminente spécialiste de la culture visuelle des temps contemporains. Dans son article qui fait figure 
d’introduction, Isabelle Saint-Martin observe, en écho à Champfleury (1869), qu’« il n’y a pas de pauvres 
images pour les gens curieux » : en parcourant les recherches de ces « curieux » qui se sont multipliées 
depuis les années soixante et soixante-dix, elle trace quelques pistes d’approche d’un genre infiniment 
complexe dont l’analyse exige de considérer à la fois les techniques, l’iconographie, les usages, et les 
rapports avec l’art savant qui se déploie dans les peintures murales et les tableaux. Décriées sous la 
désignation d’« art de Saint-Sulpice », les images de dévotion qui ont « scandé le temps vécu » de 
générations de fidèles et condensé leurs souvenirs sont le précieux témoin d’un art chrétien dans lequel « le 
peuple , clergé en tête, se reconnaît » (Marie-Alain Couturier), tandis qu’il est doté d’une efficacité 
performative pertinemment  discernée par Claudel.  

 

 
1 Das kleine Andachtsbild von XIV. bis zum XX. Jahrundert, München , Bruckmann, 1930 (réédition à l’identique en 1980). 
 



 9 

D’emblée, le lecteur est sollicité par une profusion d’images. Elles sont reproduites en couleurs, au 
recto et au verso de la couverture puis dans les trente-deux premières pages riches de cinquante-huit 
reproductions, en noir et blanc ensuite dans le corps du volume où elles accompagnent les propos de chaque 
auteur. La multiplicité des techniques de production au fil du temps est ainsi perceptible : xylographie ou 
gravure en taille-douce, images peintes sur feuilles de gélatine, lithographie et chromolithographie, puis 
photographie, sans oublier l’usage répandu d’entourer les images de larges bordures travaillées en imitant 
la dentelle (les « canivets »), qui leur donnent un cachet supplémentaire de préciosité, voire de sacralité. 
On comprend aussi que la difficulté majeure pour le chercheur comme pour le collectionneur est de trouver 
les principes de classement permettant de mettre ces images en série.  

 
Face à ce problème, les cinq grandes parties de l’ouvrage esquissent des démarches diverses. En 

premier lieu est examinée la question de l’Ordre des Prêcheurs face à l’image de dévotion. On y trouve 
deux articles de fond : Michel Albaric raconte comment, alors qu’il était frère bibliothécaire et que les 
enseignements de son père miniaturiste l’avaient sensibilisé au langage de l’image, il a œuvré  pour la 
constitution progressive de la collection et encouragé le travail minutieux de Marie Mercier, pendant 22 
ans, pour la description sur fiches de 60 000 images ; Yann Raison du Cleuziou s’essaie à imaginer l’article 
qu’aurait pu écrire le frère dominicain Serge Bonnet sur ce que ces images peuvent nous apprendre du 
catholicisme populaire, lui qui  s’est employé à renouveler, en sociologue, les approches du vécu 
« populaire », encombrées de bien des clichés dans les années 1960 et 1970. Deux études de cas ouvrent en 
alternance des dossiers plus ponctuels. Claire Rousseau met en lumière l’initiative de la maison d’édition 
Landry publiant au XVIIe siècle L’année dominiquaine, un ouvrage consacré aux hommes et femmes 
illustres de l’ordre, et assortissant cette édition de planches d’illustration gravées, utilisables à des fins 
personnelles sous la forme d’images aisément transportables.  Le frère Michel Mallèvre fait porter sa 
contribution sur cinq missels de famille, dont deux lui ont appartenu, pour observer les images qui s’y 
trouvent encore, glissées entre les feuillets, où elles témoignent de la transmission de la foi sur trois 
générations. 

 
La deuxième partie met l’accent sur la création, l’édition et la diffusion en France du XVIIe au XXe 

siècle.  Bernard Berthod en donne une perspective d’ensemble, qui peut être croisée avec l’index du livre, 
dans lequel graveurs, imprimeurs et éditeurs font l’objet d’une attention particulière. Elle est suivie de trois 
points de vue particuliers, sur l’image d’Épinal (Christelle Rochette), sur les charmantes images peintes sur 
feuille de gélatine (Jean-Pierre Doussin) et sur la production des éditions Blanchard et Pannier entre Orléans 
et Paris, présentée par l’arrière-petite fille de Pierre Blanchard, Marie Pierre Elaudais-Blanchard. Une 
question pertinente clôt cette partie : posée par Dominique Lerch, elle porte sur l’imprimatur dont les 
évêques ont le monopole ; son enquête dans les archives diocésaines de Paris et Strasbourg aboutit à la 
conclusion que les éditeurs préviennent en général une censure qui aurait pour eux des conséquences 
financières désastreuses. 

 
La troisième partie concerne l’iconographie et les courants stylistiques. L’influence allemande sur la 

production française ressort des observations de Peter Stoll à propos de la circulation d’une suite de 
gravures due aux frères Klauber (Augsbourg) et inspirée des litanies à la Vierge Marie (1754) : elles se 
retrouvent dans des productions parisiennes du siècle suivant, quelquefois métamorphosées, en tout cas 
reconnaissables. Cette influence se lit aussi dans l’audience que connaissent dans la seconde moitié du XIXe 
siècle les œuvres des « peintres nazaréens », d’origine allemande et séjournant à Rome. Dominique Lerch 
souligne à ce propos la fortune de leurs illustrations de la Bible, en particulier celles de Johann Friedrich 
Overbeck et de Julius Schnorr von Carolsfeld, qu’empruntent et s’approprient des éditeurs français, 
protestants et catholiques. En contrepoint, la monumentale Sainte Bible selon la Vulgate, illustrée par 
Gustave Doré et publiée en 1866 par Alfred Mame à Tours n’a pas l’heur de plaire à Claudius Lavergne 
(1815-1887), artiste pieux dont Auriane Goirand a scruté les commentaires critiques. Lui aussi préfère 
vanter le modèle allemand, et promouvoir les compositions de Louis-Joseph Hallez, un élève d’Overbeck, 
qu’il encourage à rééditer ses illustrations dans le format des images pieuses.  Mais l’influence allemande, 
si forte soit-elle, n’est qu’un aspect de la production prolifique des illustrateurs d’images pieuses. Le 
brassage de quelque 45 000 images auquel s’est livrée Évelyne Sigoillot-Meyer ouvre d’autres horizons sur 
les cent soixante-trois auteurs qu’elle a identifiés et dont elle livre quelques biographies. Parmi eux se 
côtoient amateurs et professionnels, clercs et laïcs, hommes et femmes d’Europe ou d’autres continents. Ils 



 10 

travaillent seuls ou en équipe, et n’échappent pas toujours à l’influence de leur éditeur ; mais surtout, la 
diversité de leurs profils ne se laisse pas aisément maîtriser. 

 
La quatrième partie est consacrée aux usages et pratiques de l’image de dévotion. En ouverture, 

Gustave Koch donne, à partir d’un lot d’images de confirmation alsaciennes, une très fine analyse des 
images protestantes, qu’il suggère d’appeler, pour éviter les malentendus, « petites images bibliques ». Le 
témoignage exceptionnel de Thérèse de Lisieux pour qui l’image et l’écriture ne font qu’un introduit le 
concept des « images à vivre », exploré avec acribie par Sylvie Manuel-Barnay. D’autres perspectives 
inattendues attestent la diversité des fonctions de ces images : elles donnent à voir tantôt le récit catholique 
d’épisodes marquants de l’histoire de France, suggéré en condensé dans les images pieuses des années 
1840-1960 que Christian Ehrman commente l’une après l’autre, tantôt un panorama de la propagande 
politique et des campagnes militaires en Italie au XXe siècle, que Biagio Gamba brosse à partir d’images 
faisant référence à la guerre, d’où leur appellation de « santini mlilitari » par les collectionneurs. Plus 
familières à nos mémoires, plus de cinq cents images françaises entretenant les souvenirs mortuaires dans 
la seconde moitié du XIXe siècle permettent à Bruno Blasselle de discerner le tournant de leur illustration 
sous la forme du portrait du défunt substitué à la représentation pieuse, tandis que ces images attestent à la 
fois un imaginaire commun de la mort et les démarches alternées de la consolation et de l’édification. On 
se trouve ainsi acheminé vers le temps présent et ses réseaux numériques. L’image de dévotion y a sa place, 
mais David Douyère observe la perte paradoxale de mobilité qui l’affecte dans cette nouvelle configuration.  

 
S’ouvrant à nouveau sur l’espace européen, la cinquième partie réunit quelques aperçus en vue 

d’offrir des points de comparaison. Le premier, historiographique, présente sous la plume de Konrad Vanja 
un parcours des études sur l’image de dévotion en Allemagne qui débouche sur l’espace actuel mondialisé. 
Les trois autres envisagent dans une perspective historique la production des images de dévotion en 
Espagne (Jean-François Botrel), dans la République des Provinces Unies au XVIIe (Évelyne Verheggen) et 
en Pologne aux XVIIe-XVIIIe s. (Christine Moisan-Jablonski).   

 
Dans ses conclusions, Jean-Claude Schmitt invite à promouvoir « l’histoire socioculturelle 

relationnelle, dynamique, multipolaire » dont les images de dévotion gardent la trace. Les axes de réflexion 
qu’il dégage sont autant de pierres d’attente pour les futurs chercheurs. D’une part, la forme miniaturisée 
de ces objets de dévotion et leur multiplication autorisent la diffusion quasi universelle à l’échelle du monde 
chrétien, qui doit être prise en compte mais qu’il sera plus facile de maîtriser quand un corpus aussi riche 
que l’est celui de la bibliothèque du Saulchoir aura été numérisé et indexé, comme cela est envisagé. D’autre 
part, la dominante dévotionnelle de ces images s’accommode de leur inscription résolue dans l’histoire et 
se déploie à la faveur des nombreux échanges dont elles font l’objet. Il laisse la porte ouverte sur leur avenir 
incertain, qui pourrait tirer parti des nouvelles technologies de la reproduction numérique. Du moins est-on 
convaincu, en fermant le livre, que chercheurs et collectionneurs trouveront désormais en lui un compagnon 
de route indispensable dans leur exploration de l’immense continent des images de dévotion. 

 
 
 


