Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Compilation des hommages de la séance du 12 avril 2024

André VAUCHEZ

J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de
Sceur Emmanuelle Billoteau I’ Académie l’ouvrage d’Emmanuelle
BILLOTEAU intitulé Des femmes en quéte de

l) - f“" = Dieu. Découverte des Meres du désert (Paris,
CS r¢mmes 4 Salvator, 2023, 200 p.).

Ce livre est consacré aux femmes ayant

CTlL JUELC
® mené une vie érémitique pendant les premiers
€ l C u siécles du christianisme. Le propos est original,
car on ne parle guére que des Péres du désert et

les sources de 1’époque n’évoquent qu’en
DECOUVERTE DES MERES DU DESERT passant quelques saintes femmes. Mais une
¢tude approfondie des textes hagiographiques
les plus anciens montre 1’existence de fortes
personnalités  féminines qui ont suscité
I’admiration de leurs contemporains par leur
pratique de la solitude, comme Marie
I’Egyptienne en Palestine, Marie sceur de
Pachome en Egypte, Macrine sceur de S.Basile
en Asie mineure, Paula et sa fille Eustochium
dans I’entourage de S.Jérome a Jérusalem et
quelques autres.

SALVATOR e

Avec beaucoup de perspicacité et griace a
son excellente connaissance des textes de
I’époque, I’auteure, elle-méme ermite bénédictine, montre cependant que 1’érémitisme féminin
n’est pas pour autant inexistant. Les « Sentences » des Peres font en effet une place a des figures
qualifiées d” « amma » , présentes dans la région d’Alexandrie, comme « amma » Theodora,
qui se distingua par son discernement et son humilité, ou « amma » Sara, qui vécut soixante ans
sur les bords du Nil et mena pendant treize ans un combat finalement victorieux contre la
luxure ; « amma » Synclétique , qui fit ’objet de dix-huit apophtegmes et d’une Vie, se retira,
apres avoir été destinée au mariage, dans un tombeau par amour préférentiel pour le Christ
crucifié, et fut bientdt rejointe par un petit groupe de femmes. Elle mit ’accent dans ses écrits
sur le combat spirituel et sur I’importance de ’ascese et de la rumination de la Parole de Dieu.
Par ailleurs, on rencontre plusieurs cas de femmes qui ont vécues cachées sous des vétements
masculins au sein d’un groupe d’ermites, dont le sexe ne fut découvert que lors de leur toilette
funéraire. C’est le cas de quelques grandes figures comme Marina, qui s’était travestie en moine
pour mener une vie solitaire sans étre incommodée. Injustement accusée d’avoir mise enceinte
une jeune fille des environs, elle ne protesta pas et fit I’objet de sanctions jusqu’a ce qu’on
s’apercoive de son innocence apres son déces ; ou encore Pélagie, une comédienne d’ Antioche



qui se convertit sous I’influence d’un saint homme et qui, apres €tre allée a Jérusalem, finit son
existence dans le désert de Judée. Sa Vie connut un grand succes et fut traduite en de
nombreuses langues, dont le latin,comme 1’ont bien montr¢ les travaux de Pierre Petitmengin.
Dans I’Histoire Lausiaque de Palladius, évéque d’Hélénopolis, quelques femmes figurent parmi
les 71 « athleétes du Christ » inspirées par Dieu qui y sont mentionnés. C’est le cas, par exemple
d’Alexandra, recluse elle aussi dans un tombeau ou elle mena un rude combat spirituel en vivant
cachée avec le Christ. Elle fut considérée comme une folle par la plupart de ses contemporains,
mais comme une sainte par [’abbé qui €crivit sa Vie. Le texte qui eut sans doute la plus large
diffusion, en Orient comme en Occident, est la Vie de Sainte Marie 1’Egyptienne, écrite au Ve
siecle par Sophronie, évéque de Jérusalem. Entrée trés jeune dans la prostitution a Alexandrie,
elle partit a dix-sept ans en pelerinage a Jérusalem, mais une force mystérieuse 1’aurait
empéchée d’entrer au Saint-Sépulcre. Elle prit alors conscience de son indignité et promit de
renoncer au mal. Elle put alors entrer et adorer la Croix, a la suite de quoi elle se retira dans la
solitude dans le désert de Judée ou elle vécut quarante-sept ans et rencontra le moine Zosime,
auquel elle raconta son histoire.

Cependant la cléricalisation progressive du monachisme au cours des Ve et Vle siecles
ne favorisa pas la diffusion de ce genre de vie et Cassien n’allait pas tarder a déclarer que « le
moine doit fuir absolument les femmes et les évéques » en tant que facteurs de mondanité et,
pour les premicres, de tentations. A la méme époque, se développérent tout un discours et une
spiritualité fondées sur la notion de virginité, particuliérement mise en valeur par S.Ambroise,
archevéque de Milan : pour ce dernier, la pratique de la continence était le seul moyen d’étre
totalement disponible pour le Seigneur, car seuls ceux et celles qui sont vierges bénéficient de
I’absence de souci qui rend possible la rencontre avec Dieu. Avec Pachome en Egypte, Basile
a Byzance et Benoit en Occident, la vie monastique prit alors une orientation cénobitique, avec
des régles et une obéissance due a 1’abbé, porteur d’un charisme de paternité spirituelle. Dans
ce contexte, il n’était plus question pour les femmes de vivre en solitaires, a moins que ce ne
soit dans une petite maison ou une cellule attenante & un monastére. On vit alors se développer
un monachisme féminin de type conventuel, supervis€ par une autorité¢ masculine, qu’il s’agisse
d’un évéque ou de I’abbé d’un monastere voisin. Dans la Vie de Sainte Macrine, écrite par ses
fréres Grégoire de Nysse et Basile de Césarée, cette derniere, veuve demeurée vierge apres
avoir été mariée a un homme agé, créa une communauté féminine caractérisée par une asceése
trés poussée et par la recherche d’une humilité parfaite abolissant les distinctions sociales. Sa
Vie exalte sa maternité spirituelle aupres des sceurs et méme de ses freres, de grands théologiens,
qui venaient souvent la consulter.

Par la suite, sous I’influence d’Origene et de 1’origénisme, la condition féminine sera
considérée comme un état de nature a dépasser pour parvenir a la plénitude de la vie religieuse.
La femme chrétienne doit devenir méale parce que le principe masculin représente le royaume
céleste, angélique et divin, tandis que le principe femelle incarne la faiblesse humaine. Le
féminin est a priori disqualifi€ ici-bas et, pour retrouver I’égalité originelle détruite par le péché
d’Eve, il faut que la femme devienne virile. Dans cette perspective, qui sera celle de la plupart
des auteurs médiévaux, la notion de maternité spirituelle, pleinement vécue et reconnue dans
les expériences érémitiques et semi-érémitiques des premiers siecles, s’efface au profit d’une
autorité masculine qui s’efforcera d’abolir et bientot d’interdire ces formes de vie dans le cadre
d’une Eglise patriarcale, pour laquelle la femme est une éternelle mineure qui a besoin d’étre
encadrée et dirigée par des hommes.

Ce livre, bien informé tant sur les sources anciennes qu’a propos des problématiques
modernes, tout en restant parfaitement lisible, constitue une excellente mise au point sur un
aspect peu étudié des premiers siecles de 1’eére chrétienne en Orient.



Michel VALLOGGIA

«J’al I’honneur de déposer sur le
bureau de I’Académie, de la part de son
auteur, 1’ouvrage de Vincent Chollier :
Réseaux de pouvoir en Haute-Egypte.
Stratégies sociales et territoriales des
notables provinciaux sous le Nouvel Empire
(1539-1077 av. J.-C.), publié par la Maison de
I’Orient et de la Méditerranée-Jean Pouilloux
(Histoire et Epigraphie, 4), Lyon, 2023, 238
pages et 40 illustrations.

Z
.“
J
et

: . N— Cette syntheése historique, fondée sur un
RESEAUX DE POUVOIR EN HAUTE-EGYPTE corpus de 940 individus, couvrant une durée

STRATEGIES SOCIALES ET TERRITORTALES DES NOTABLES de prés d’un demi-millénaire, résulte du
PROVINCIAUX SOUS LE NOUVEL EMPIRE (1539-1077 AV. |-C) remaniement d’une thése de doctorat,

soutenue a I’Université Lumiére Lyon 2, au
sein du laboratoire HiSoOMA. Les propos de
cette recherche visent a mettre en perspective
des données historiques et prosopographiques,
issues de l'examen d’une anthropologie de la
MOM 2DITIONS parenté et de I’analyse de réseaux sociaux.

Des prolégomenes méthodologiques

présentent les principes généraux d'analyse de
réseaux, par I'établissement graphique de sociogrammes qui dessinent les relations possibles
entre les membres d'un méme réseau (p.23- 41).

Le chapitre 1. Les élites du Nouvel Empire : L'emprise du clergé ? (p.43-75) décrit
l'organisation théorique de la société de cette époque sous la forme d'un schéma arborescent,
développé autour du souverain entouré des institutions royales et locales. D'emblée s'impose
une dichotomie entre les institutions locales qui regroupent 1'économie, le gouvernorat, les
travaux et le clergé placés sous l'autorité des temples. En face, les institutions et la cour
rassemblent le vizirat, les officiers de cour, 1'armée, la police et l'entourage royal. Dans cette
représentation, les temples royaux ou divins se positionnent a la jonction des institutions royales
et locales, avec leurs propres clergés, leurs secteurs économiques et leurs départements des
travaux. D’un autre coté, le gouvernorat des provinces, soumis a 1’autorité des vizirs de Haute
et Basse-Egypte, était administré par un dignitaire local, un « nomarque » ou par un « vice-
roi », pour la Nubie.

Une répartition des titres des individus, en fonction de leurs domaines d’activités, montre que
les titres sacerdotaux étaient majoritaires (env. 54 %), vis-a-vis des autres fonctions. Tableaux
analytiques a ’appui, I’A. reléve, dans tous les secteurs de la société, I’importante proportion
de personnages qui exercerent des charges sacerdotales qui ont contribué¢ a leur ascension vers
I’¢lite de la société. Une illustration de telles accessions est observée par le role des grands
prétres provinciaux de Haute-Egypte. Notamment, & Thinis, sur la route des oasis du désert
occidental, avec les prélévements douaniers a 1’arrivée des pistes africaines ou a Coptos et
Elkab, pour la maitrise des acces au pays de Pount et ses richesses ou aux mines d’or et de
pierres précieuses du désert arabique.



Le deuxieme chapitre est intitulé : Les élites de la XVIlle dynastie : une société de cour ? (p.77-
115). L’objectif vise ici a montrer ce qui permet de considérer la société¢ d’¢élite de Haute-
Egypte, durant la XVIIle dynastie, comme une société centrée sur le souverain et sa cour. Dans
cette situation, les membres de la cour royale sont ceux qui se trouvent en permanence au palais
par opposition a ceux qui y séjournent occasionnellement. Dans le premier groupe, I’A. retient
comme facteur essentiel I’éducation des enfants royaux, assurée par des notables provinciaux
de Haute-Egypte, au nombre desquels figurent les nourrices et les précepteurs. Parmi ces
derniers, I’A. mentionne le précepteur d’ Amenhotep III, Sobekhotep, gouverneur provincial.
Le personnage fut un gestionnaire, responsable du Trésor, tandis que son épouse fut la nourrice
de la princesse Tida. D’autres exemples confirment la confiance de plusieurs souverains vis-a-
vis de ces hauts responsables locaux. La XVIIle dynastie semble donc s’étre appuyée sur une
¢lite provinciale sélective, originaire de cinq localités : en périphérie de Thebes, a Elkab,
Coptos, Thinis et en Moyenne-Egypte a Hermopolis et au Fayoum.

Les provinciaux a la cour, durant les régnes d’Hatshepsout, Thoutmosis III et Amenhotep II,
sont autant de cas d’études qui valident les liens de ces provinciaux avec la cour. Le premier
cas envisagé est celui de Pahéry, connu par sa sépulture d’Elkab. Il fut responsable du
gouvernorat d’Elkab et d’Esna, responsable des prophétes d’Esna et pontife du clergé de
Nekhbet a Elkab. Ses autres titres le désignent également comme responsable des terres agraires
entre Dendéra et Elkab. Enfin, en début de carriére, il a été précepteur de Ouadjmes, fils de
Thoutmosis Ier. De plus, les fréres de Pahéry furent actifs dans le temple d’Amon a Thebes et
dans I’armée. Or, I’établissement des graphes du réseau et des relations entre institutions de
Pahéry et ses proches montre que ces protagonistes ont relevé de huit institutions importantes :
le gouvernorat local, le temple de Nekhbet, I’administration du nome, le Trésor, la cour royale,
le temple d’Amon, la famille royale et I’armée. Cette fratrie, avec Pahéry a sa téte, figurait
indiscutablement parmi les plus influentes de cette époque.

L’examen du deuxiéme cas, celui du gouverneur de Thebes, Sennéfer, démontre une une
proximité voisine du cas précédent. Le graphe du réseau de Sennéfer établit clairement son
intimité avec les membres de la famille de son souverain, Amenhotep II.

Enfin, le troisieme cas, celui d’Imaounéfer, qui fit carriere sous Thoutmosis III, est celui d’un
premier prophete de Thot et gouverneur d’Hermopolis. A ce titre, il occupa une position
privilégiée a la cour, comme le suggerent les charges transmises a son fils qui fut échanson,
porteur du sceau royal, responsable des navires royaux et chef d’écurie, sous le regne
d’Amenhotep II.

En conclusion, I’A. retient que les souverains de la XVIlle dynastie se sont entourés de
dignitaires provinciaux, dont I’entourage familial bénéficia des faveurs de la cour. Il en résulta
que la gestion du Trésor et I’éducation des enfants royaux confiées a des personnalités locales
a mis en évidence un systéme de transfert de charges des hautes fonctions de I’Etat entre
notables provinciaux.

Le chapitre 3 est consacré a I’examen des cultes provinciaux a l’époque ramesside : réseaux de
pouvoir ? (p.117-164). A la différence des élites de la XVIIle dynastie, proches du roi et de sa
cour, la documentation ramesside enregistre une raréfaction des titres de cour des dignitaires de
Haute-Egypte et marque I’indépendance de ces personnages a 1’égard du pouvoir central. Cette
attitude pourrait trouver son explication dans le contenu des décrets post-amarniens, tels que la
Stéle de la Restauration de Toutankhamon et le Décret d’Horemheb.

Dés la XXe dynastie, les charges sacerdotales provinciales devinrent héréditaires avec
I’émergence des pontifes locaux. Depuis lors, le lignage d’un individu acquiert de I’importance



dans la documentation a I’instar de la pratique de la papponymie qui se généralisera durant la
Troisiéme Période intermédiaire.

Parmi les cultes provinciaux, I’A. reléve I’irruption de celui d’Amon de Theébes qui devient
omniprésent au sein des réseaux €tudiés. Le premier d’entre eux est celui du chef des policiers,
Ameneminet qui fait ’objet de 1’étude de cas no 4. En ’occurrence, I’enquéte est centrée sur
un monument de 1’époque de Ramses I, le groupe statuaire Naples 1069, constitué¢ d’un bloc
de granite sculpté de 23 effigies momiformes accompagnant le propriétaire du monument.
Chaque personnage est nommeé, accompagné de ses principaux titres et de ses liens familiaux
avec Ameneminet. La face antérieure du bloc présente un alignement de neuf statuettes, dont
Ameneminet en sixiéme position, précédé, sur sa droite, de huit hauts dignitaires qui se
succedent sur la face latérale du monument. Sur la gauche du propriétaire viennent d’autres
membres de sa famille, suivis, au dos du bloc, de leurs épouses et parentes proches.

La parenté d’Ameneminet rassemble une véritable élite dans laquelle figurent un premier
prophéte d’Amon, un premier prophéte d’Onouris, le deuxiéme Grand des Voyants de Ré
d’Héliopolis, un premier prophete de Montou, un premier prophéte de Min et d’Isis et un vice-
roi de Kouch... Le graphe du réseau, par I’entremise des liens établis entre les protagonistes,
met donc en évidence un nouveau mode de représentation de cette élite au début du régne de
Ramses II : I’influence de cette « famille » s’exergait non seulement sur la Haute-Egypte et la
Nubie, mais également sur la Basse-Egypte, dans sa métropole d’Héliopolis.

L’étude de cas no 5 analyse le réseau de Ramsesnakht, annonciateur d’une cour des pontifes du
clergé d’Amon. Plusieurs tombes thébaines ont livré les éléments de I’important réseau de ce
premier prophete d’Amon qui, par des alliances matrimoniales, s’est largement implanté en
Haute-Egypte. Parallélement, 1I’A. observe I’émergence de dynasties de prétres, notamment en
Abydos. Ces deux phénoménes additionnés auraient traduit une diminution du pouvoir
pharaonique sur la Haute-Egypte, au profit de 1’avénement d’une dynastie de prophétes d’ Amon
qui gouverna la Haute-Egypte au début du Ier millénaire av. J.-C.

En conclusion (p.165-171), ’examen des différentes structures des réseaux a mis en évidence,
en Haute-Egypte, les différences entre les élites de la XVIIle dynastie et celles de I’époque
ramesside. L’épisode amarnien a entrainé un bouleversement entre les structures sociales des
deux époques. L'une des explications pourrait trouver ses origines dans l’installation de la
résidence royale en Basse-Egypte au terme de la XVIIIe dynastie.

L’ouvrage est complété par une série de planches, une annexe des sources utilisées dans la
composition des graphes (p.183-205), des indices détaillés et une bibliographie abondante.

Cette contribution s’inscrit dans une démarche sociologique innovante en égyptologie qui
apporte un éclairage inédit, bienvenu, dans 1’étude des rapports de 1’individu avec la société
pharaonique ».



Dominique Poirel

Dominique Poirel, Mystique. Aventures et

mésaventures d’un mot, des origines a nos jours
(Paris, Cerf, 2024).

Dominique Poirel

T e 3 « J’ai I’honneur de déposer sur le bureau
\] \ lS l l() lj I‘*J de I’Académie mon ouvrage intitulé Mystique.
NI Aventures et mésaventures d’un mot des origines
\ventures et mesaveniures a nos jours, paru début avril aux éditions du Cerf.
d'un mot des origines Le point de départ de I’enquéte, commencée il y
(11O jours a sept ans, était un étonnement : pourquoi le mot
« mystique » a-t-il tant changé de sens depuis le
Moyen Age ? Pourquoi ce qui désignait alors une
maniére  d’expliquer  I’Ecriture  (« sens
mystique »), une réalit¢ sacramentelle ou
ecclésiale (« corps mystique »), ou une fagon de
nommer et penser Dieu (« théologie mystique »),
s’est mis a signifier a rebours une sorte de rapport
immédiat, intérieur, individuel et affectif au
divin ? D’abord, lors d’un colloque en décembre
2017 réunissant onze médiévistes : Existe-t-il une
mystique au Moyen Age ? éd. D. Poirel,
Turnhout :  Brepols, 2021, on constata
qu’historiens, philosophes, théologiens,
spécialiste des littératures latine et romane
emploient le terme en des sens fort différents.
Pour en comprendre la raison, il fallait élargir I’enquéte. D’ou le projet de ce livre : examiner
les significations successives du mot, du grec pvotikog a aujourd’hui ; mettre au jour les causes
de son évolution ; replacer celle-ci dans une histoire longue, a la fois religieuse, littéraire et
intellectuelle. L’ ouvrage, de 528 pages, consiste en trois parties. La premicre explore les sens
antiques et médiévaux de « mystique », la seconde étudie ses sens modernes du xvi® au xix®
siecle, la troisieme — presque la moitié¢ du livre — porte sur le seul xx° siecle, époque la plus
riche pour I’enquéte.

Dans I’Antiquité grecque, 1’adjectif « mystique », d’une racine indo-européenne évoquant la
parole entravée, offre trois acceptions. Il se réfere aux cultes a mysteéres, réclamant une
initiation ; & une maniére philosophique et allégorique d’interpréter des textes comme les
poemes homériques ; plus largement, a une réalité secréte ou cryptée. Ces sens se conservent
dans la littérature patristique, mais la théologie biblique et paulinienne du « mysteére », leur
confeére une saveur nouvelle. La coupure ne passe plus entre initi€s et non-initiés, mais entre
ceux qui acceptent ou refusent la foi nouvelle. A partir de Clément d’ Alexandrie puis d’Origéne,
les Peres grecs et latins utilisent 1’adjectif ou I’adverbe pour se référer au « mystere du Christ »,
c’est-a-dire a son incarnation, sa Passion et sa résurrection, tantot préfigurées de fagon
« mystique », c’est-a-dire allégorique, dans les prophéties de 1’Ancien Testament, tantot
célébrées de fagon « mystique », ¢’est-a-dire sacramentelle, dans les rites de 1’Eglise. D’autre
part, le corpus dionysien insiste sur la nécessit¢ d’employer a propos de Dieu un langage
« mystique », c’est-a-dire débouchant dans le silence de I’inconnaissance.



Des Péres de I’Eglise au Moyen Age, le sens de I’adjectif « mystique » change peu. Une
premicre inflexion advient avec la naissance des universités médiévales. Grace a celles-ci, la
doctrine sacrée se rationalise et se spécialise. La rumination de 1’Ecriture selon ses divers sens
laisse peu a peu la place a la construction d’un savoir scientifique, systématique et syllogistique.
Le sens littéral I’emporte alors sur le sens mystique ; la spécialisation des disciplines, sur [’unité
de la vie chrétienne ; I’effort collectif pour repousser les limites de 1’ignorance, sur le sens du
mystere. Ce qui, dorénavant, ne trouve plus sa place dans une théologie de plus en plus savante,
de plus en plus technique, de plus en plus cléricale, trouve abri dans une « théologie mystique »,
héritée certes du pseudo-Denys, mais réinterprétée. Ce qui était ascese du langage et de
I’intelligence devient peu a peu, chez Hugues de Balma et Jean Gerson surtout, une maniere
plus expérientielle et affective de gotiter Dieu. La lectio divina traditionnelle se scinde en une
théologie spéculative et une « théologie mystique » en un sens neuf, deux créations du Moyen
Age scolastique, suscitant contre la premiére le rejet de I’humanisme et de la Réforme.

Deux autres ruptures sont plus radicales. Entre 1684 a 1703, la querelle du « pur amour », a
pour quadruple effet de mettre aux prises les (nouveaux) « mystiques » et leurs adversaires, de
produire un corpus d’auteurs dits « mystiques » confirmant les doctrines de Mme Guyon, de
créer ou populariser des substantifs abstraits comme « mysticité » et « mystique », de
discréditer pour un siecle en France tout ce qu’ils signifient, per¢u comme contraire a la raison.

De 1792 a 1815, les guerres révolutionnaires et impériales provoquent en Europe des réactions
alternées d’enthousiasme, pour le message de libération politique, et de résistance, contre les
vexations d’une occupation militaire. Celle-ci, par contre-coup, invite les écrivains allemands
a se retremper dans leur passé national, pour exalter leurs traditions ancestrales et ressusciter
un Moyen Age populaire et légendaire, romantique et « mystique ». Dés lors, « mystique »
s’emploie dans des sens vagues, réactifs, ambivalents. Frayant avec la théosophie de Bohme, le
piétisme de Spener, I’illuminisme de Swedenborg et réconciliant poésie, métaphysique et
religion, Schlegel et Novalis conférent au mot « mystique » un contenu neuf. Il signifie
désormais une aspiration syncrétiste a I’union avec Dieu, le temps jadis, la Nature ou le Tout.
Par Mme de Staél, ce sens touche la France et marque les écrivains romantiques de Balzac a
Nerval. D’autres, héritiers des Lumieres comme Hauréau ou Marx, I’utilisent en mauvaise part :
c’est le combat d’arriére-garde du fanatisme et de la superstition, le voile d’illusion qui
dissimule 1’auto-aliénation collective de I’homme. D’autres enfin, de Baudelaire a Gourmont,
disent « mystique » en bonne et mauvaise parts mélées : c’est la mystique mélancolique de ceux
qui regrettent une naiveté du sentiment religieux dont ils ne se sentent plus capables.

L’apogée du mot « mystique », c’est le xx° siecle ou le mot envahit les sciences de I’homme :
psychiatrie et psychanalyse, sociologie et anthropologie, philosophie et théologie, histoire et
comparatisme religieux, sans compter la littérature croyante ou non, la bande dessinée, le street
art, la musique rock ou concrete, le sport et jusqu’a I’espionnage. C’est alors que le sens du
mot se brise en mille éclats : archaisme résiduel, ou énergie créatrice ; névrose obsessionnelle,
ou ce qui conserve les gens sains d’esprit ; indifférence primitive a la logique, ou maintien
héroique de la rationalité dans les régions limite de la connaissance ; occultisme, ou idéal face
a la politique ; religion dynamique, ou adhésion sans réserve au duce ; sommet de la théologie,
ou sortie de soi ; piété catholique, ou racines du génie allemand ; intelligence des Livres saints,
ou philosophie pérenne ; passion des choses divines, ou théorie du surhomme ; épanouissement
de la vie chrétienne, ou athéisme larvé ; I’inexprimable, ou I’art de s’unir a la réalité.

Plus aucun ¢élément ne demeure de commun a I’ensemble des significations. « Mystique » est
devenu un mot joker, un mot caméléon, que chacun remplit a sa fagon, en s’abstenant le plus
souvent de le définir. Privé d’une signification consensuelle, le mot conserve une fonction
culturelle, et c’est en cela qu’il est instructif. Faute d’exprimer un concept, il désigne un clivage



versatile, entre nous-mémes et un ailleurs ou un jadis tantét méprisé tantot regretté. Evoquant
I’antithése et le refoulé de notre culture occidentale, il attire I’attention sur ce qu’une certaine
modernité bannit loin d’elle, mais qui continue de la vriller en sourdine. L’enquéte sur le mot
« mystique » et son histoire longue apparait alors comme un moyen détourné¢ de mieux nous
connaitre, nous tous qui avons tant besoin d’un mot que nous ne saurions définir.



