
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Compilation des hommages de la séance du 12 avril 2024 

_____________________ 

 

 

André VAUCHEZ 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie l’ouvrage d’Emmanuelle 

BILLOTEAU intitulé Des femmes en quête de 

Dieu. Découverte des Mères du désert (Paris, 

Salvator, 2023, 200 p.). 

Ce livre est consacré aux femmes ayant 

mené une vie érémitique pendant les premiers 

siècles du christianisme. Le propos est original, 

car on ne parle guère que des Pères du désert et 

les sources de l’époque n’évoquent qu’en 

passant quelques saintes femmes. Mais une 

étude approfondie des textes hagiographiques 

les plus anciens montre l’existence de fortes 

personnalités féminines qui ont suscité 

l’admiration de leurs contemporains par leur 

pratique de la solitude, comme Marie 

l’Egyptienne en Palestine, Marie sœur de 

Pachôme en Egypte, Macrine sœur de S.Basile 

en Asie mineure, Paula et sa fille Eustochium 

dans l’entourage de S.Jérôme à Jérusalem et 

quelques autres.  

Avec beaucoup de perspicacité et grâce à 

son excellente connaissance des textes de 

l’époque, l’auteure, elle-même ermite bénédictine, montre cependant que l’érémitisme féminin 

n’est pas pour autant inexistant. Les « Sentences » des Pères font en effet une place à des figures 

qualifiées d’ « amma » , présentes dans la région d’Alexandrie, comme « amma » Theodora, 

qui se distingua par son discernement et son humilité, ou « amma » Sara, qui vécut soixante ans 

sur les bords du Nil et mena pendant treize ans un combat finalement victorieux contre la 

luxure ; « amma » Synclétique , qui fit l’objet de dix-huit apophtegmes et d’une Vie, se retira, 

après avoir été destinée au mariage, dans un tombeau par amour préférentiel pour le Christ 

crucifié, et fut bientôt rejointe par un petit groupe de femmes. Elle mit l’accent dans ses écrits 

sur  le  combat spirituel et sur l’importance de l’ascèse et de la rumination de la Parole de Dieu. 

Par ailleurs, on rencontre plusieurs cas de femmes qui ont vécues cachées sous des vêtements 

masculins au sein d’un groupe d’ermites, dont le sexe ne fut découvert que lors de leur toilette 

funéraire. C’est le cas de quelques grandes figures comme Marina, qui s’était travestie en moine 

pour mener une vie solitaire sans être incommodée. Injustement accusée d’avoir mise enceinte 

une jeune fille des environs, elle ne protesta pas et fit l’objet de sanctions jusqu’à ce qu’on 

s’aperçoive de son innocence après son décès ; ou encore Pélagie, une comédienne d’Antioche 



qui se convertit sous l’influence d’un saint homme et qui, après être allée à Jérusalem, finit son 

existence dans le désert de Judée. Sa Vie connut un grand succès et fut traduite en de 

nombreuses langues, dont le latin,comme l’ont bien montré les travaux de Pierre Petitmengin. 

Dans l’Histoire Lausiaque de Palladius, évêque d’Hélénopolis, quelques femmes figurent parmi 

les 71 « athlètes du Christ » inspirées par Dieu qui y sont mentionnés. C’est le cas, par exemple 

d’Alexandra, recluse elle aussi dans un tombeau où elle mena un rude combat spirituel en vivant 

cachée avec le Christ. Elle fut considérée comme une folle par la plupart de ses contemporains, 

mais comme une sainte par l’abbé qui écrivit sa Vie. Le texte qui eut sans doute la plus large 

diffusion, en Orient comme en Occident, est la Vie de Sainte Marie l’Egyptienne, écrite au Ve 

siècle par Sophronie, évêque de Jérusalem. Entrée très jeune dans la prostitution à Alexandrie, 

elle partit à dix-sept ans en pèlerinage à Jérusalem, mais une force mystérieuse l’aurait 

empêchée d’entrer au Saint-Sépulcre. Elle prit alors conscience de son indignité et promit de 

renoncer au mal. Elle put alors entrer et adorer la Croix, à la suite de quoi elle se retira dans la 

solitude dans le désert de Judée où elle vécut quarante-sept ans et rencontra le moine Zosime, 

auquel elle raconta son histoire.  

Cependant la cléricalisation progressive du monachisme au cours des Ve et VIe siècles 

ne favorisa pas la diffusion de ce genre de vie et Cassien n’allait pas tarder à déclarer que « le 

moine doit fuir absolument les femmes et les évêques » en tant que facteurs de mondanité et, 

pour les premières, de tentations. A la même époque, se développèrent tout un discours et une 

spiritualité fondées sur la notion de virginité, particulièrement mise en valeur par S.Ambroise, 

archevêque de Milan : pour ce dernier,  la pratique de la continence était le seul moyen d’être 

totalement disponible pour le Seigneur, car seuls ceux et celles qui sont vierges bénéficient de 

l’absence de souci qui rend possible la rencontre avec Dieu. Avec Pachôme en Egypte, Basile 

à Byzance et Benoît en Occident, la vie monastique prit alors une orientation cénobitique, avec 

des règles et une obéissance due à l’abbé, porteur d’un charisme de paternité spirituelle. Dans 

ce contexte, il n’était plus question pour les femmes de vivre en solitaires, à moins que ce ne 

soit dans une petite maison ou une cellule attenante à un monastère. On vit alors se développer 

un monachisme féminin de type conventuel, supervisé par une autorité masculine, qu’il s’agisse 

d’un évêque ou de l’abbé d’un monastère voisin. Dans la Vie de Sainte Macrine, écrite par ses 

frères Grégoire de Nysse et Basile de Césarée, cette dernière, veuve demeurée vierge après 

avoir été mariée à un homme âgé, créa une communauté féminine caractérisée par une ascèse 

très poussée et par la recherche d’une humilité parfaite abolissant les distinctions sociales. Sa 

Vie exalte sa maternité spirituelle auprès des sœurs et même de ses frères, de grands théologiens, 

qui venaient souvent la consulter.  

Par la suite, sous l’influence d’Origène et de l’origénisme, la condition féminine sera 

considérée comme un état de nature à dépasser pour parvenir à la plénitude de la vie religieuse. 

La femme chrétienne doit devenir mâle parce que le principe masculin représente le royaume 

céleste, angélique et divin, tandis que le principe femelle incarne la faiblesse humaine. Le 

féminin est a priori disqualifié ici-bas et, pour retrouver l’égalité originelle détruite par le péché 

d’Eve, il faut que la femme devienne virile. Dans cette perspective, qui sera celle de la plupart 

des auteurs médiévaux, la notion de maternité spirituelle, pleinement vécue et reconnue dans 

les expériences érémitiques et semi-érémitiques des premiers siècles, s’efface au profit d’une 

autorité masculine qui s’efforcera d’abolir et bientôt d’interdire ces formes de vie dans le cadre 

d’une Eglise patriarcale, pour laquelle la femme est une éternelle mineure qui a besoin d’être 

encadrée et dirigée par des hommes. 

Ce livre, bien informé tant sur les sources anciennes qu’à propos des problématiques 

modernes, tout en restant parfaitement lisible, constitue une excellente mise au point sur un 

aspect peu étudié des premiers siècles de l’ère chrétienne en Orient. 



Michel VALLOGGIA 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de son 

auteur, l’ouvrage de Vincent Chollier : 

Réseaux de pouvoir en Haute-Égypte. 

Stratégies sociales et territoriales des 

notables provinciaux sous le Nouvel Empire 

(1539-1077 av. J.-C.), publié par la Maison de 

l’Orient et de la Méditerranée-Jean Pouilloux 

(Histoire et Épigraphie, 4), Lyon, 2023, 238 

pages et 40 illustrations. 

Cette synthèse historique, fondée sur un 

corpus de 940 individus, couvrant une durée 

de près d’un demi-millénaire, résulte du 

remaniement d’une thèse de doctorat, 

soutenue à l’Université Lumière Lyon 2, au 

sein du laboratoire HiSoMA. Les propos de 

cette recherche visent à mettre en perspective 

des données historiques et prosopographiques, 

issues de l'examen d’une anthropologie de la 

parenté et de l’analyse de réseaux sociaux. 

Des prolégomènes méthodologiques 

présentent les principes généraux d'analyse de 

réseaux, par l'établissement graphique de sociogrammes qui dessinent les relations possibles 

entre les membres d'un même réseau (p.23- 41). 

 Le chapitre 1. Les élites du Nouvel Empire : L'emprise du clergé ? (p.43-75) décrit 

l'organisation théorique de la société de cette époque sous la forme d'un schéma arborescent, 

développé autour du souverain entouré des institutions royales et locales. D'emblée s'impose 

une dichotomie entre les institutions locales qui regroupent l'économie, le gouvernorat, les 

travaux et le clergé placés sous l'autorité des temples.  En face, les institutions et la cour 

rassemblent le vizirat, les officiers de cour, l'armée, la police et l'entourage royal. Dans cette 

représentation, les temples royaux ou divins se positionnent à la jonction des institutions royales 

et locales, avec leurs propres clergés, leurs secteurs économiques et leurs départements des 

travaux. D’un autre côté, le gouvernorat des provinces, soumis à l’autorité des vizirs de Haute 

et Basse-Égypte, était administré par un dignitaire local, un « nomarque » ou par un « vice-

roi », pour la Nubie. 

Une répartition des titres des individus, en fonction de leurs domaines d’activités, montre que 

les titres sacerdotaux étaient majoritaires (env. 54 %), vis-à-vis des autres fonctions. Tableaux 

analytiques à l’appui, l’A. relève, dans tous les secteurs de la société, l’importante proportion 

de personnages qui exercèrent des charges sacerdotales qui ont contribué à leur ascension vers 

l’élite de la société. Une illustration de telles accessions est observée par le rôle des grands 

prêtres provinciaux de Haute-Égypte. Notamment, à Thinis, sur la route des oasis du désert 

occidental, avec les prélèvements douaniers à l’arrivée des pistes africaines ou à Coptos et 

Elkab, pour la maîtrise des accès au pays de Pount et ses richesses ou aux mines d’or et de 

pierres précieuses du désert arabique. 



Le deuxième chapitre est intitulé : Les élites de la XVIIIe dynastie : une société de cour ? (p.77-

115). L’objectif vise ici à montrer ce qui permet de considérer la société d’élite de Haute-

Égypte, durant la XVIIIe dynastie, comme une société centrée sur le souverain et sa cour. Dans 

cette situation, les membres de la cour royale sont ceux qui se trouvent en permanence au palais 

par opposition à ceux qui y séjournent occasionnellement. Dans le premier groupe, l’A. retient 

comme facteur essentiel l’éducation des enfants royaux, assurée par des notables provinciaux 

de Haute-Égypte, au nombre desquels figurent les nourrices et les précepteurs. Parmi ces 

derniers, l’A. mentionne le précepteur d’Amenhotep III, Sobekhotep, gouverneur provincial. 

Le personnage fut un gestionnaire, responsable du Trésor, tandis que son épouse fut la nourrice 

de la princesse Tiâa. D’autres exemples confirment la confiance de plusieurs souverains vis-à-

vis de ces hauts responsables locaux. La XVIIIe dynastie semble donc s’être appuyée sur une 

élite provinciale sélective, originaire de cinq localités : en périphérie de Thèbes, à Elkab, 

Coptos, Thinis et en Moyenne-Égypte à Hermopolis et au Fayoum. 

Les provinciaux à la cour, durant les règnes d’Hatshepsout, Thoutmosis III et Amenhotep II, 

sont autant de cas d’études qui valident les liens de ces provinciaux avec la cour. Le premier 

cas envisagé est celui de Pahéry, connu par sa sépulture d’Elkab. Il fut responsable du 

gouvernorat d’Elkab et d’Esna, responsable des prophètes d’Esna et pontife du clergé de 

Nekhbet à Elkab. Ses autres titres le désignent également comme responsable des terres agraires 

entre Dendéra et Elkab. Enfin, en début de carrière, il a été précepteur de Ouadjmès, fils de 

Thoutmosis Ier. De plus, les frères de Pahéry furent actifs dans le temple d’Amon à Thèbes et 

dans l’armée. Or, l’établissement des graphes du réseau et des relations entre institutions de 

Pahéry et ses proches montre que ces protagonistes ont relevé de huit institutions importantes : 

le gouvernorat local, le temple de Nekhbet, l’administration du nome, le Trésor, la cour royale, 

le temple d’Amon, la famille royale et l’armée. Cette fratrie, avec Pahéry à sa tête, figurait 

indiscutablement parmi les plus influentes de cette époque. 

L’examen du deuxième cas, celui du gouverneur de Thèbes, Sennéfer, démontre une une 

proximité voisine du cas précédent. Le graphe du réseau de Sennéfer établit clairement son 

intimité avec les membres de la famille de son souverain, Amenhotep II. 

Enfin, le troisième cas, celui d’Imaounéfer, qui fit carrière sous Thoutmosis III, est celui d’un 

premier prophète de Thot et gouverneur d’Hermopolis. A ce titre, il occupa une position 

privilégiée à la cour, comme le suggèrent les charges transmises à son fils qui fut échanson, 

porteur du sceau royal, responsable des navires royaux et chef d’écurie, sous le règne 

d’Amenhotep II. 

En conclusion, l’A. retient que les souverains de la XVIIIe dynastie se sont entourés de 

dignitaires provinciaux, dont l’entourage familial bénéficia des faveurs de la cour. Il en résulta 

que la gestion du Trésor et l’éducation des enfants royaux confiées à des personnalités locales 

a mis en évidence un système de transfert de charges des hautes fonctions de l’État entre 

notables provinciaux.  

Le chapitre 3 est consacré à l’examen des cultes provinciaux à l’époque ramesside : réseaux de 

pouvoir ? (p.117-164). À la différence des élites de la XVIIIe dynastie, proches du roi et de sa 

cour, la documentation ramesside enregistre une raréfaction des titres de cour des dignitaires de 

Haute-Égypte et marque l’indépendance de ces personnages à l’égard du pouvoir central. Cette 

attitude pourrait trouver son explication dans le contenu des décrets post-amarniens, tels que la 

Stèle de la Restauration de Toutankhamon et le Décret d’Horemheb. 

Dès la XXe dynastie, les charges sacerdotales provinciales devinrent héréditaires avec 

l’émergence des pontifes locaux. Depuis lors, le lignage d’un individu acquiert de l’importance 



dans la documentation à l’instar de la pratique de la papponymie qui se généralisera durant la 

Troisième Période intermédiaire.  

Parmi les cultes provinciaux, l’A. relève l’irruption de celui d’Amon de Thèbes qui devient 

omniprésent au sein des réseaux étudiés. Le premier d’entre eux est celui du chef des policiers, 

Ameneminet qui fait l’objet de l’étude de cas no 4. En l’occurrence, l’enquête est centrée sur 

un monument de l’époque de Ramsès II, le groupe statuaire Naples 1069, constitué d’un bloc 

de granite sculpté de 23 effigies momiformes accompagnant le propriétaire du monument. 

Chaque personnage est nommé, accompagné de ses principaux titres et de ses liens familiaux 

avec Ameneminet. La face antérieure du bloc présente un alignement de neuf statuettes, dont 

Ameneminet en sixième position, précédé, sur sa droite, de huit hauts dignitaires qui se 

succèdent sur la face latérale du monument. Sur la gauche du propriétaire viennent d’autres 

membres de sa famille, suivis, au dos du bloc, de leurs épouses et parentes proches. 

La parenté d’Ameneminet rassemble une véritable élite dans laquelle figurent un premier 

prophète d’Amon, un premier prophète d’Onouris, le deuxième Grand des Voyants de Rê 

d’Héliopolis, un premier prophète de Montou, un premier prophète de Mîn et d’Isis et un vice-

roi de Kouch… Le graphe du réseau, par l’entremise des liens établis entre les protagonistes, 

met donc en évidence un nouveau mode de représentation de cette élite au début du règne de 

Ramsès II : l’influence de cette « famille » s’exerçait non seulement sur la Haute-Égypte et la 

Nubie, mais également sur la Basse-Égypte, dans sa métropole d’Héliopolis. 

L’étude de cas no 5 analyse le réseau de Ramsèsnakht, annonciateur d’une cour des pontifes du 

clergé d’Amon. Plusieurs tombes thébaines ont livré les éléments de l’important réseau de ce 

premier prophète d’Amon qui, par des alliances matrimoniales, s’est largement implanté en 

Haute-Égypte. Parallèlement, l’A. observe l’émergence de dynasties de prêtres, notamment en 

Abydos. Ces deux phénomènes additionnés auraient traduit une diminution du pouvoir 

pharaonique sur la Haute-Égypte, au profit de l’avènement d’une dynastie de prophètes d’Amon 

qui gouverna la Haute-Égypte au début du Ier millénaire av. J.-C. 

En conclusion (p.165-171), l’examen des différentes structures des réseaux a mis en évidence, 

en Haute-Égypte, les différences entre les élites de la XVIIIe dynastie et celles de l’époque 

ramesside. L’épisode amarnien a entraîné un bouleversement entre les structures sociales des 

deux époques. L’une des explications pourrait trouver ses origines dans l’installation de la 

résidence royale en Basse-Égypte au terme de la XVIIIe dynastie. 

L’ouvrage est complété par une série de planches, une annexe des sources utilisées dans la 

composition des graphes (p.183-205), des indices détaillés et une bibliographie abondante. 

Cette contribution s’inscrit dans une démarche sociologique innovante en égyptologie qui 

apporte un éclairage inédit, bienvenu, dans l’étude des rapports de l’individu avec la société 

pharaonique ». 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique Poirel 

 

Dominique Poirel, Mystique. Aventures et 

mésaventures d’un mot, des origines à nos jours 

(Paris, Cerf, 2024). 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie mon ouvrage intitulé Mystique. 

Aventures et mésaventures d’un mot des origines 

à nos jours, paru début avril aux éditions du Cerf. 

Le point de départ de l’enquête, commencée il y 

a sept ans, était un étonnement : pourquoi le mot 

« mystique » a-t-il tant changé de sens depuis le 

Moyen Âge ? Pourquoi ce qui désignait alors une 

manière d’expliquer l’Écriture (« sens 

mystique »), une réalité sacramentelle ou 

ecclésiale (« corps mystique »), ou une façon de 

nommer et penser Dieu (« théologie mystique »), 

s’est mis à signifier à rebours une sorte de rapport 

immédiat, intérieur, individuel et affectif au 

divin ? D’abord, lors d’un colloque en décembre 

2017 réunissant onze médiévistes : Existe-t-il une 

mystique au Moyen Âge ? éd. D. Poirel, 

Turnhout : Brepols, 2021, on constata 

qu’historiens, philosophes, théologiens, 

spécialiste des littératures latine et romane 

emploient le terme en des sens fort différents. 

Pour en comprendre la raison, il fallait élargir l’enquête. D’où le projet de ce livre : examiner 

les significations successives du mot, du grec μυστικός à aujourd’hui ; mettre au jour les causes 

de son évolution ; replacer celle-ci dans une histoire longue, à la fois religieuse, littéraire et 

intellectuelle. L’ouvrage, de 528 pages, consiste en trois parties. La première explore les sens 

antiques et médiévaux de « mystique », la seconde étudie ses sens modernes du xvie au xixe 

siècle, la troisième – presque la moitié du livre – porte sur le seul xxe siècle, époque la plus 

riche pour l’enquête.  

Dans l’Antiquité grecque, l’adjectif « mystique », d’une racine indo-européenne évoquant la 

parole entravée, offre trois acceptions. Il se réfère aux cultes à mystères, réclamant une 

initiation ; à une manière philosophique et allégorique d’interpréter des textes comme les 

poèmes homériques ; plus largement, à une réalité secrète ou cryptée. Ces sens se conservent 

dans la littérature patristique, mais la théologie biblique et paulinienne du « mystère », leur 

confère une saveur nouvelle. La coupure ne passe plus entre initiés et non-initiés, mais entre 

ceux qui acceptent ou refusent la foi nouvelle. À partir de Clément d’Alexandrie puis d’Origène, 

les Pères grecs et latins utilisent l’adjectif ou l’adverbe pour se référer au « mystère du Christ », 

c’est-à-dire à son incarnation, sa Passion et sa résurrection, tantôt préfigurées de façon 

« mystique », c’est-à-dire allégorique, dans les prophéties de l’Ancien Testament, tantôt 

célébrées de façon « mystique », c’est-à-dire sacramentelle, dans les rites de l’Église. D’autre 

part, le corpus dionysien insiste sur la nécessité d’employer à propos de Dieu un langage 

« mystique », c’est-à-dire débouchant dans le silence de l’inconnaissance.  



Des Pères de l’Église au Moyen Âge, le sens de l’adjectif « mystique » change peu. Une 

première inflexion advient avec la naissance des universités médiévales. Grâce à celles-ci, la 

doctrine sacrée se rationalise et se spécialise. La rumination de l’Écriture selon ses divers sens 

laisse peu à peu la place à la construction d’un savoir scientifique, systématique et syllogistique. 

Le sens littéral l’emporte alors sur le sens mystique ; la spécialisation des disciplines, sur l’unité 

de la vie chrétienne ; l’effort collectif pour repousser les limites de l’ignorance, sur le sens du 

mystère. Ce qui, dorénavant, ne trouve plus sa place dans une théologie de plus en plus savante, 

de plus en plus technique, de plus en plus cléricale, trouve abri dans une « théologie mystique », 

héritée certes du pseudo-Denys, mais réinterprétée. Ce qui était ascèse du langage et de 

l’intelligence devient peu à peu, chez Hugues de Balma et Jean Gerson surtout, une manière 

plus expérientielle et affective de goûter Dieu. La lectio divina traditionnelle se scinde en une 

théologie spéculative et une « théologie mystique » en un sens neuf, deux créations du Moyen 

Âge scolastique, suscitant contre la première le rejet de l’humanisme et de la Réforme. 

Deux autres ruptures sont plus radicales. Entre 1684 à 1703, la querelle du « pur amour », a 

pour quadruple effet de mettre aux prises les (nouveaux) « mystiques » et leurs adversaires, de 

produire un corpus d’auteurs dits « mystiques » confirmant les doctrines de Mme Guyon, de 

créer ou populariser des substantifs abstraits comme « mysticité » et « mystique », de 

discréditer pour un siècle en France tout ce qu’ils signifient, perçu comme contraire à la raison.  

De 1792 à 1815, les guerres révolutionnaires et impériales provoquent en Europe des réactions 

alternées d’enthousiasme, pour le message de libération politique, et de résistance, contre les 

vexations d’une occupation militaire. Celle-ci, par contre-coup, invite les écrivains allemands 

à se retremper dans leur passé national, pour exalter leurs traditions ancestrales et ressusciter 

un Moyen Âge populaire et légendaire, romantique et « mystique ». Dès lors, « mystique » 

s’emploie dans des sens vagues, réactifs, ambivalents. Frayant avec la théosophie de Böhme, le 

piétisme de Spener, l’illuminisme de Swedenborg et réconciliant poésie, métaphysique et 

religion, Schlegel et Novalis confèrent au mot « mystique » un contenu neuf. Il signifie 

désormais une aspiration syncrétiste à l’union avec Dieu, le temps jadis, la Nature ou le Tout. 

Par Mme de Staël, ce sens touche la France et marque les écrivains romantiques de Balzac à 

Nerval. D’autres, héritiers des Lumières comme Hauréau ou Marx, l’utilisent en mauvaise part : 

c’est le combat d’arrière-garde du fanatisme et de la superstition, le voile d’illusion qui 

dissimule l’auto-aliénation collective de l’homme. D’autres enfin, de Baudelaire à Gourmont, 

disent « mystique » en bonne et mauvaise parts mêlées : c’est la mystique mélancolique de ceux 

qui regrettent une naïveté du sentiment religieux dont ils ne se sentent plus capables. 

L’apogée du mot « mystique », c’est le xxe siècle où le mot envahit les sciences de l’homme : 

psychiatrie et psychanalyse, sociologie et anthropologie, philosophie et théologie, histoire et 

comparatisme religieux, sans compter la littérature croyante ou non, la bande dessinée, le street 

art, la musique rock ou concrète, le sport et jusqu’à l’espionnage. C’est alors que le sens du 

mot se brise en mille éclats : archaïsme résiduel, ou énergie créatrice ; névrose obsessionnelle, 

ou ce qui conserve les gens sains d’esprit ; indifférence primitive à la logique, ou maintien 

héroïque de la rationalité dans les régions limite de la connaissance ; occultisme, ou idéal face 

à la politique ; religion dynamique, ou adhésion sans réserve au duce ; sommet de la théologie, 

ou sortie de soi ; piété catholique, ou racines du génie allemand ; intelligence des Livres saints, 

ou philosophie pérenne ; passion des choses divines, ou théorie du surhomme ; épanouissement 

de la vie chrétienne, ou athéisme larvé ; l’inexprimable, ou l’art de s’unir à la réalité.  

Plus aucun élément ne demeure de commun à l’ensemble des significations. « Mystique » est 

devenu un mot joker, un mot caméléon, que chacun remplit à sa façon, en s’abstenant le plus 

souvent de le définir. Privé d’une signification consensuelle, le mot conserve une fonction 

culturelle, et c’est en cela qu’il est instructif. Faute d’exprimer un concept, il désigne un clivage 



versatile, entre nous-mêmes et un ailleurs ou un jadis tantôt méprisé tantôt regretté. Évoquant 

l’antithèse et le refoulé de notre culture occidentale, il attire l’attention sur ce qu’une certaine 

modernité bannit loin d’elle, mais qui continue de la vriller en sourdine. L’enquête sur le mot 

« mystique » et son histoire longue apparaît alors comme un moyen détourné de mieux nous 

connaître, nous tous qui avons tant besoin d’un mot que nous ne saurions définir. 

 

 


