
 

Pierre LAURENS 

 

 

  « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie 

l’ouvrage de Flavio Biondo, Rome triomphante/Roma 

triumphans, Livres I et II, édité par Anne Raffarin, avec la 

collaboration de Giuseppe Marcellino pour l’établissement du 

texte du Livre I, d’Élisabeth Buchet pour la traduction et les 

notes du Livre II, et une préface de John Scheid, Paris, Les 

Belles Lettres, « Classiques de l’Humanisme », juin 2022, CLV 

et 341 p.  

Dans la préface de sa Rome restaurée, publiée par Anne 

Raffarin il y a quelques années dans cette même collection, 

Flavio Biondo exprimait sa stupéfaction devant l’état de 

délabrement de l’Vrbs et sa consternation face à l’indifférence 

qui entoure aussi bien les édifices que le souvenir de la 

civilisation romaine. Ce constat l’incite à s’engager dans une 

grande entreprise de restauration de tous les savoirs sur 

l’Antiquité qui se prolonge et s’approfondit dans l’ensemble de 

ses œuvres jusqu’à Rome triomphante. La restauration érudite 

qu’il entreprend en 1446  dans la Roma instaurata en exploitant toutes les sources disponibles, 

livresques, épigraphiques, archéologiques, permettait, dans une première étape, de restituer la 

localisation, la fonction et la destination des édifices en ruines de la Rome antique en les 

rapprochant des édifices de la Rome contemporaine. L’Italie illustrée (Italia illustrata) est 

composée entre 1448 et 1453 avec l’ambition d’illustrare rerum Italiae obscuritatem : 

description de l’Italie partagée en dix-huit régions, l’ouvrage établit notamment un catalogue 

des pôles artistiques majeurs et des hommes illustres de chaque région, de l’antiquité à son 

époque, de sorte qu’il fournit de précieuses indications sur les cercles humanistes qui se 

constituent autour de grandes figures. Dans les mêmes années, il compose deux traités en prise 

directe avec l’actualité et dont les échos vont se faire entendre dans Rome triomphante , 

notamment dans la dédicace au pape Pie II : l’ Oratio coram serenissimo imperatore Federico 

en 1452  (discours pour la Croisade) et le De expeditione in Turchos en 1453, dédié à Alphonse 

d'Aragon. Nourrie par ces travaux préparatoires, Rome triomphante (1459), rassemble une 

documentation si considérable que Flavio Biondo, premier « encyclopédiste » parmi les 

modernes, semble y réactualiser le projet de Varron : établir un savoir complet sur la Rome 

antique à l’apogée de son rayonnement. De même que, dans Rome restaurée, il proposait un 

parcours savant dans les monuments de la Rome antique, il se place ici en position de guide 

érudit pour un parcours dans la civilisation romaine, envisageant successivement  la religion 

(livres I-II), l’administration des affaires publiques (livres III, IV, et V), l’armée (livres VI et 

VII), la vie privée VIII et IX), les triomphes (X). Mais, texte politique tout autant que 

méthodologique, la préface de Rome triomphante clarifie d’emblée le but de l’humaniste : 

brosser un tableau de Rome au faîte de sa gloire afin de proposer aux nouvelles générations un 

modèle susceptible de leur insuffler le désir d'imiter les vertus des Anciens.  

Le livre I qui ouvre la première des cinq parties présente ainsi un exposé chronologique et 

thématique des religions polythéistes antérieures à la religion romaine : Biondo y brosse un 

tableau, le plus exhaustif possible, des religions antiques, présentant l’origine des croyances 

propres à chaque peuple de l’Antiquité (les Égyptiens, les Phéniciens, les Grecs puis les 

Romains) avant le christianisme. Il examine le nom des dieux, l’origine et le déroulement des 

fêtes, des rites, des diverses catégories de temples qui leur sont consacrés.  



 

Le livre II étend cette étude des fondements des religions à des considérations 

institutionnelles relatives à l’organisation des cultes : les collèges de prêtres (pontifes, flamines, 

vestales), les jeux, les spectacles, les supplications. Les rapprochements avec les jeux et 

célébrations organisés dans la Rome pontificale se multiplient au fil du texte jusqu’au 

rapprochement final entre l’apothéose des empereurs et les rituels entourant la mort du pape.  

Pourquoi commencer par la religion et en l’occurrence, dans un livre dédié au pape Pie II, 

par ce paganisme dénoncé par Augustin comme une superstition et une ignominie ridicule ? 

Parce que, comme Cicéron le rappelle dans la Réponse sur les haruspices, c’est par leur piété 

que les Romains ont « surpassé tous les peuples et toutes les nations » ; parce que les rites 

adressés aux dieux étaient étroitement associés aux actes de l’État ; enfin, et même si la 

conciliation du paganisme et du christianisme semble impossible, en raison du postulat selon 

lequel la Rome chrétienne ne triomphera que si elle assume, mais en le transcendant, l’héritage 

de la Rome païenne, comme le montre en écho ou en miroir, dans l’explicit du Livre X et 

dernier, l’évocation du triomphe du pontife romain, moderne symbole de Rome triomphante.  

La Préface à ce premier volume, demandée à John Scheid, l’un des meilleurs spécialistes 

actuels de la religion romaine, ne manque pas de souligner les limites du tableau présenté ici : 

c’est la Rome de la République qui est surtout analysée, aux dépens de l’Empire, la 

documentation repose essentiellement sur les textes littéraires, plus exceptionnellement sur 

l’épigraphie (il est vrai que des inscriptions importantes ne seront connues qu’au siècle suivant), 

surtout l’attention est focalisée sur les cultes officiels au détriment de la religiosité des  

particuliers, telle qu’elle se révèle à travers les sacrifices pratiqués dans les familles et 

associations. Cela n’empêche pas notre confrère d’accorder à cet exposé fondateur une valeur 

historiographique éminente, offrant à la date où il paraît la première tentative et le premier 

modèle d’un plan qui sera suivi par une longue série de manuels jusqu’au siècle dernier.  

Rédigée par Anne Raffarin, l’Introduction générale, qui embrasse la totalité des dix livres 

avant de se focaliser sur les livres I & II, tente, après une solide présentation de l’auteur, de 

cerner son projet dans le contexte littéraire, religieux et politique qui entoure la composition de 

cet immense opus. Dans le cadre d’un examen approfondi de la nature du projet 

encyclopédique, elle présente les enjeux de la sélection des sources (en premier lieu les 

Antiquités divines et humaines de Varron, à la fois source et modèle, lu à travers Augustin et 

Macrobe, mais aussi grecques, tels Eusèbe, Plutarque et Hérodien), les conditions de leur 

transmission, les résultats de leur exploitation, si considérables que les avancées introduites par 

Rome triomphante ne seront pas dépassées avant le milieu du XVIe siècle, enfin la fortune du 

texte, littéraire mais aussi iconographique, illustrée par la Lettre de Michele Tramezzino à 

Michel Ange donnée en Annexe. Suit une riche bibliographie du sujet. 

La Note sur le texte, confiée à Giuseppe Marcellino, présente les manuscrits, nombreux 

(vingt-trois) et parfois précieux, ainsi que les premières éditions incunables et imprimées. Elle 

permet de comprendre la sélection effectuée pour l’établissement du texte latin fondé sur 

l’examen des manuscrits les plus proches de la date de composition. La présente édition est 

fondée sur le manuscrit Vaticanus Chisianus I. VIII. 290, qui a appartenu au Pape Pie II, 

dédicataire de la Roma triumphans. Dans les rares cas où le texte de ce manuscrit offrait des 

leçons manifestement erronées, on a eu recours à deux autres manuscrits de la Bibliothèque 

Vaticane : le Vaticanus Chisianus I. VIII. 289, ayant lui aussi appartenu à la famille 

Piccolomini, et l’Ottobonianus Latinus 1917, manuscrit appartenant à la famille Biondo et 

comprenant des corrections autographes de Gaspare Biondo, fils de l’humaniste, auxquelles se 

sont ajoutées par la suite des corrections de son neveu Paolo. Le recours à ce dernier manuscrit 

pour corriger le texte a toutefois été très limité, tant il est établi pour les éditions d’autres œuvres 

de son père, que Gaspare n’hésitait pas à  introduire nombre d’éléments nouveaux pour 

améliorer le texte, et l’objectif étant d’offrir au lecteur un texte latin cohérent qui 

corresponde autant que faire se peut à celui qu’eut entre les mains le pape Pie II. Un autre choix 



 

a été fait : celui de donner un texte latin témoin des aléas propres à la transmission des œuvres 

antiques jusqu’à la Renaissance. Sont signalées ainsi dans les citations des auctoritates tous les 

écarts entre le texte transmis par l’humaniste et le texte de nos éditions modernes, tâche d’autant 

plus nécessaire et complexe pour les textes grecs qu’ils sont cités dans les traductions données 

en latin par les humanistes. Certaines corrections, toujours signalées en note, se sont avérées 

indispensables à l’établissement de la traduction en vis-à-vis. 

La traduction, première en notre langue, assumée par Anne Raffarin pour le Livre I et par 

Élizabeth Buchet pour le Livre II, est accompagnée d’un important appareil de notes qui 

renvoient aux sources classiques et tardo-antiques utilisées, apportent les informations 

indispensables à l’identification des personnages contemporains de l’auteur, et permettent 

d’évaluer le savoir introduit par Rome triomphante dans le cadre d’un rapprochement entre 

l’état des connaissances de l’époque et ce que nous savons aujourd’hui. Est examiné également 

le parcours des sources fragmentaires transmises par les Pères de l’Église : c’est notamment le 

cas des fragments des Antiquités humaines et divines de Varron transmis par Augustin dans la 

Cité de Dieu dans une optique et avec des intentions de décrédibilisation des païens qui ne 

coïncident pas avec le projet intellectuel et spirituel de Flavio Biondo. 

Le travail d’équipe, qui mobilise les efforts de dix spécialistes responsables des différents 

domaines, donnera lieu à la publication prochaine de quatre autres volumes, une petite 

bibliothèque dont celui-ci n’est que le premier élément. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Philippe HOFFMANN 

 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, 

de la part de son auteure, le Tome IV du CONTRE JULIEN de 

Cyrille d’Alexandrie (livres VIII-IX). Introduction et 

annotation par Marie-Odile Boulnois, directrice d’études à 

l’École pratique des hautes études. Traduction en français de 

Marie-Odile Boulnois (avec la collaboration de Jean 

Bouffartigue† décédé en 2013), Collection « Sources 

chrétiennes », n° 624, Paris 2021. Texte grec de Wolfram 

Kinzig et Thomas Brüggemann (GCS [Die griechischen 

christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte] NF 21, 2017, 

pour les livres VI-X du Contre Julien), repris avec de rares 

modifications. La traduction (la première en langue moderne) 

est accompagnée d’un apparat biblique, d’un apparat des 

sources profanes, de notes de bas de page et de notes 

complémentaires. Ce livre épais de 708 pages est le 9e volume 

des œuvres de Cyrille d’Alexandrie à paraître dans la collection 

des Sources Chrétiennes.  

 Un rappel général est utile pour mettre en perspective l’importance de ce livre.  Cyrille, 

né entre 375 et 380 dans les environs d’Alexandrie (et mort en 444), évêque d’Alexandrie en 

412, a produit une des œuvres les plus volumineuses qui nous soient conservées de toute la 

littérature grecque (elle occupe dix volumes de la Patrologie grecque de Migne). Figure 

majeure de la littérature chrétienne au Ve siècle et personnage politique à Alexandrie, il est 

surtout connu pour sa réfutation des thèses christologiques de Nestorius et pour son rôle lors du 

concile d’Éphèse en 431, et ses écrits témoignent d’une très grande variété d’intérêts : ouvrages 

exégétiques, traités dogmatiques contre les ariens ou dialogues christologiques, écrits liés à la 

controverse nestorienne, lettres (en particulier les Lettres festales rédigées chaque année pour 

annoncer la date de Pâques), homélies... et le Contre Julien, œuvre monumentale qui réfute pas 

à pas l’ouvrage de polémique antichrétienne rédigé par l’empereur Julien durant l’hiver 362-

363. Du Contre Julien nous n’avons conservé, en tradition directe et intégralement, que les dix 

premiers livres, ainsi que des fragments des dix livres suivants. Il n’en existe encore aucune 

autre traduction en langue moderne que la traduction française. Après la publication des livres 

I-II, parus dans la collection des Sources chrétiennes en 1985 (SC 322), l’entreprise de 

traduction annotée a été reprise par Marie-Odile Boulnois, directrice d’études à l’EPHE, 

Section des sciences religieuses, spécialiste de Cyrille et auteure d’un grand ouvrage de 

référence intitulé Le paradoxe trinitaire chez Cyrille d’Alexandrie. Herméneutique, analyses 

philosophiques et argumentation théologique (Paris, Études Augustiniennes, 1994). Dans la 

collection des Sources Chrétiennes, Mme Boulnois a déjà collaboré à la traduction et à 

l’annotation de plusieurs œuvres de Cyrille d’Alexandrie, comme les Lettres Festales t. I (SC 

372, 1991) et t. III (SC 434, 1998) ; elle a dirigé le volume du Contre Julien, tome II (livres III-

V) (SC 582, 2016), dont elle a rédigé l’introduction, l’annotation et supervisé la traduction. Le 

présent volume est donc la dernière réalisation d’un projet scientifique de grande importance et 

de longue haleine, d’une très grande nouveauté, menée par une éminente spécialiste de cet 

auteur. 

 Le Contre Julien est en effet un ouvrage fondamental pour l’étude de l’apologétique 

chrétienne des premiers siècles et des interactions entre paganisme et christianisme, ainsi que 

de la théologie et de l’exégèse cyrilliennes. C’est une œuvre d’ampleur monumentale, qui 

affronte et réfute pas à pas le traité Contre les Galiléens lequel, perdu en tradition directe, ne 



 

nous est connu qu’à travers les citations qu’en donne Cyrille, auxquelles il faut ajouter un petit 

nombre de fragments cités par d’autres réfutateurs. Même si le Contre les Galiléens de Julien 

bénéficie d’une édition critique et d’une traduction italienne (1990), le travail très minutieux 

effectué par Mme Boulnois sur le texte de son citateur (contexte des extraits, résumé des parties 

non citées et reformulation à travers la réfutation) permet de mieux comprendre cette œuvre, et 

la méthode de citation et d’argumentation de Julien, qui non seulement cite de nombreux textes 

bibliques, mais s’appuie aussi sur des variantes textuelles et des gloses marginales. Dans 

l’adresse qu’il rédige à l’attention de l’empereur Théodose II, Cyrille souligne le danger que 

représente l’ouvrage de Julien, y compris pour des chrétiens affermis dans la foi qui peuvent se 

laisser tromper par sa connaissance de la Bible et la puissance de son argumentation. Julien 

connaît en effet la religion chrétienne de l’intérieur, fait allusion aux débats théologiques 

internes et soulève de nombreuses discussions exégétiques. Cyrille doit répondre à des 

objections extrêmement diverses comme l’infériorité de la cosmogonie rapportée par la Genèse 

comparée à celle du Timée de Platon, les représentations blasphématoires que la Genèse ou 

l’Exode donnent de Dieu et de ses attributs (absence d’omniscience, méchanceté, jalousie), 

l’impossibilité pour un Dieu universel de s’occuper d’une nation particulière, la supériorité de 

la culture grecque sur celle des Hébreux, l’infidélité des chrétiens au judaïsme en matière de 

doctrine (monothéisme) et de pratiques (sacrifices, prescriptions alimentaires, divination), les 

critiques sur la divinité et l’incarnation du Christ. Tel est l’esprit général de l’ouvrage, qui 

manifeste en particulier à travers les réfutations la culture philosophique de Cyrille. 

D’un point de vue littéraire, le style de Cyrille est extrêmement recherché, prolixe et souvent 

archaïque. Son lexique est l’un des plus riches de la littérature grecque et comprend un nombre 

impressionnant de néologismes et d’hapax. Il recourt également à de nombreuses figures 

rhétoriques et crée volontiers des discours fictifs. À la suite de Clément d’Alexandrie, il présente 

le recours à la culture profane comme « un exercice préparatoire à la véritable éducation » et son 

Contre Julien fournit une liste particulièrement riche de citations d’auteurs profanes, en 

particulier philosophiques. Le livre VIII est à cet égard très spécifique. Il constitue une des mines 

les plus importantes (avec le livre I) par sa richesse doxographique (il donne de nombreuses 

citations d’auteurs profanes, inconnues par ailleurs), alors même qu’il ne réfute que trois 

fragments de Julien choisis de manière à pouvoir présenter un traité dogmatique en deux 

volets sur la Trinité et l’Incarnation. En réponse à la critique de Julien selon laquelle le prologue 

de l’évangile de Jean prouverait que les chrétiens croient en plusieurs dieux (et se sont écartés 

du monothéisme des Hébreux), Cyrille expose, contre cette imputation de polythéisme, sa 

théologie trinitaire, à partir de ses fondements scripturaires, mais aussi grâce à une longue 

séquence doxographique visant à établir que les philosophes grecs ont eu une certaine 

connaissance, même imparfaite, de la Trinité. Répondant donc à Julien qui compare la doctrine 

grecque à celle des Hébreux pour montrer la supériorité de la première et cite des témoignages 

bibliques dans le procès qu’il fait au christianisme, Cyrille cite une grande quantité de textes 

profanes pour prouver qu’ils sont en accord avec le christianisme. Si l'on s'en tient aux auteurs 

philosophiques, Cyrille donne environ 120 citations dans l’ensemble du Contre Julien. Les 

philosophes cités sont par exemple Platon, Plutarque, Numénius, Plotin, Porphyre (l’auteur le 

plus cité) et Amélius, auxquels on ajoutera le Corpus Hermétique. Pour un bon nombre de ces 

textes, Cyrille représente soit la seule source connue, soit le seul témoin indirect. Il est ainsi le 

seul à nous avoir conservé des fragments de l'œuvre de Porphyre tirés de l'Histoire philosophique, 

du traité À Nemertius et d'un passage de la Lettre à Anebon, mais aussi, pour le grec, du traité 

Sur la Providence d'Alexandre d'Aphrodise, dont il existe une traduction arabe incomplète. 

Même quand certains textes sont connus en tradition directe, Cyrille est parfois le seul témoin 

indirect, par exemple pour le Corpus Hermétique. On constate aussi l’utilité du témoignage de 

Cyrille pour certaines œuvres, comme les traités de Plutarque Sur l'E de Delphes ou Sur Isis et 

Osiris, dont la tradition manuscrite défectueuse peut être améliorée par les citations du Contre 



 

Julien IX, mais aussi pour certains passages du traité Sur l’abstinence de Porphyre et un extrait 

de l’Oreste d’Euripide. L’étude de Mme Boulnois précise les intérêts qui ont présidé à la 

sélection par Cyrille de certains textes et à leur découpage. Cette édition constitue donc aussi une 

base qui permet de comparer la manière dont Cyrille cite et utilise la littérature profane avec les 

méthodes des autres apologistes chrétiens (Clément d’Alexandrie, Origène, Eusèbe de Césarée, 

Théodoret de Cyr). Alors même qu’il est l’un des plus longs, le livre VIII ne réfute, comme je 

l’ai dit, que trois fragments de Julien découpés de manière à pouvoir présenter un traité 

dogmatique en deux volets sur la Trinité et l’Incarnation. Pour le deuxième volet de ce traité 

dogmatique, sur l’Incarnation, Cyrille cite encore Amélius. Le livre IX cite un nombre plus 

important du Contre les Galiléens de Julien (9 fragments et 4 testimonia) et poursuit l’exposé 

christologique en consacrant deux longs passages à l’exégèse de textes aussi mystérieux que 

célèbres : Genèse 6, 2-4 sur l’union des « fils de Dieu » avec les filles des hommes (la difficulté 

d’interprétation étant compliquée par l’existence d’une variante textuelle), et Lévitique 16 sur le 

bouc émissaire et les deux natures du Christ. Il examine également la question du rapport des 

chrétiens à la Loi pour montrer qu’ils ne l’ont pas abandonnée, et étudie la signification figurative 

de la Loi, des sacrifices et des prescriptions alimentaires, recourant là encore à plusieurs citations 

de Porphyre (qui rejette les sacrifices sanglants). On mesure l’immense érudition nécessaire à la 

traduction et au commentaire d’un tel ouvrage, et ce travail force l’admiration. Les livres VIII et 

IX sont les parties les plus dogmatiques du Contre Julien, et l’apport de cette publication à 

l’histoire de dogmes fondamentaux de la théologie chrétienne (sur le monothéisme, la Trinité, la 

christologie) est remarquable, tout comme son témoignage sur la polémique antichrétienne de 

l’empereur Julien, et sur la tradition philosophique grecque (y compris sur les symboles 

pythagoriciens !). 

L’introduction du volume ici présenté, en cinq chapitres, est un véritable livre (245 pages, 

avec une riche bibliographie de près de 30 pages). Elle propose une synthèse sur : – la structure 

et l’argumentation (utilement résumée) des livres VIII-IX dont le plan peut déconcerter  ; – les 

sources des objections de Julien (qui pourrait répondre au Contre Celse d’Origène) ; – la question 

du monothéisme (et de la fidélité des chrétiens à Moïse) et la question de la Trinité (avec un point 

sur les convergences entre les triades philosophiques et la Trinité chrétienne, la position de 

Cyrille étant nuancée) ; – la doctrine christologique et l’Incarnation (le Christ, Dieu et homme) ; 

– le recours aux autorités profanes, avec un examen des sources éventuelles de Cyrille et une 

évaluation de sa connaissance directe des œuvres qu’il cite. Elle est suivie d’une bibliographie 

sélective. Douze notes complémentaires en fin de volume développent certains dossiers 

spécifiques comme l’importance des sacrifices pour Julien, son projet de reconstruction du 

Temple de Jérusalem, ou encore les sens spirituels des prescriptions sur l’agneau pascal. Une 

Annexe examine les rapports entre le livre VIII et la Lettre festale XV de Cyrille. On trouve enfin 

65 pages d’indices (index scripturaire, des sources, des auteurs anciens cités, et index des 

fragments du Contre les Galiléens de Julien). 

La parution de ce remarquable ouvrage, d’une érudition foisonnante, mérite d’être saluée. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Carlos LÉVY 

 

 

Sophie Aubert-Baillot, Le grec et la philosophie dans la 

correspondance de Cicéron, Turnhout, 2021, Brepols, 696 

pages, ISBN 978-2-503-59155-1 

J’ignore si la norme est encore valable, mais tous ceux qui 

ont fait du thème latin « à l’ancienne » savaient qu’il était 

fortement conseillé d’utiliser le vocabulaire du Cicéron des 

discours et des œuvres philosophiques, celui de la 

correspondance étant considéré comme moins classique, plus 

relâché. Il sera difficile de maintenir cette position après la 

lecture du livre de Sophie Aubert-Baillot (SBA dans la suite du 

texte), tant il est vrai qu’il renouvelle complètement l’approche 

linguistique de la correspondance, en montrant que, si les 

différences sont indéniables, il n’existe pas pour autant de 

véritable solution de continuité entre celle-ci et le langage plus 

savant, et formellement plus rigoureux, des grands traités 

philosophiques. Dès la première phrase de l’introduction de cet 

ouvrage, sa uarietas est définie avec précision, puisqu’il nous est dit qu’il se situe « au carrefour 

de plusieurs disciplines : la linguistique, la littérature antique, la philosophie grecque et 

romaine, ainsi que l’histoire prosopographique et culturelle de Rome à la fin de la République 

». Un tel programme aurait pu sembler excessivement ambitieux, surtout venant d’une jeune 

chercheuse, internationalement reconnue il est vrai, mais il convient de dire d’emblée qu’il est 

réalisé avec une parfaite maîtrise de tous ses éléments. L’exceptionnelle connaissance d’une 

immense bibliographie n’a d’égale qu’une capacité tout aussi rare à définir des orientations 

nouvelles. Au cœur de cette recherche le bilinguisme gréco-latin, dont SPA expose en 

introduction, avec une grande clarté et une parfaite connaissance des fondements théoriques, 

les tenants et les aboutissants. Plus précisément, le « code-switching », caractéristique du 

bilinguisme individuel cicéronien, ainsi distingué du bilinguisme social et du bilinguisme 

stylistique. S’il y a un reproche que l’on peut faire à celle qui a écrit ce livre admirable, c’est 

précisément d’avoir choisi d’employer cette expression anglaise, il est vrai quasiment 

universelle chez les linguistes, au lieu des équivalents français qui sont donnés à la page 12 : 

« changement de code » et « alternance codique ».  

La première partie est consacrée à l’analyse formelle et prosopographique du corpus. Dans 

un premier chapitre, SBA recense avec une minutie et une rigueur remarquables les termes 

grecs susceptibles d’une interprétation philosophique dans la correspondance. En effet, six 

points ont été sélectionnés : la date et le lieu de rédaction des lettres où figurent les termes grecs, 

puis la référence de la lettre, les mots et les expressions en langue grecque, les philosophes 

grecs et, le cas échéant, les ouvrages philosophiques contemporains. Quelques problèmes de 

détail, comme l’exclusion des termes translittérés en latin, alors que la tradition manuscrite peut 

très bien comporter des mots tantôt en caractères grecs, tantôt translittérés, et celle de 

l’expression καθολικὸν ἀξίωμα (règle générale), certes surtout présente dans le domaine de la 

médecine, mais qui sera également souvent utilisée dans les textes néoplatoniciens. Il n’est donc 

pas totalement impossible que Cicéron ait pu la recevoir de ses maîtres académiciens. Les 

conclusions tirées de ces tableaux sont très éclairantes, la principale étant selon nous que les 

mots grecs sont concentrés dans la période d’élaboration des traités philosophiques de la 

dernière période, autrement dit de 46 à 44, ce qui confirme l’unité de l’œuvre. 



 

 Un second chapitre est consacré à une approche d’abord grammaticale du corpus. Il s’est 

donc agi de catégoriser les occurrences – substantifs, adjectifs, adverbes et verbes, titres 

d’ouvrages, groupes nominaux, groupes prépositionnels et propositions, proverbes ainsi que les 

citations en vers et en prose – de façon à préciser les statuts des citations, mentions ou allusions. 

Cette recherche est suivie d’une enquête sur les modalités d’enseignement et/ou de 

transmission, au gré de la fréquentation des bibliothèques ou de consultations d’ouvrages. Tout 

particulièrement importantes dans ce chapitre sont les pages consacrées aux proverbes, p. 155-

172, expression d’une culture à la fois populaire et savante. En effet, aux proverbes à 

proprement parler sont adjointes des formules d’allure proverbiale, tirées d’œuvres littéraires. 

De même pour tout ce qui concerne l’accès au savoir philosophique, qu’il s’agisse de 

l’enseignement oral ou de la transmission écrite, SAB fournit aux historiens de l’enseignement 

et de la culture antiques une foule d’informations de première main. L’aménagement des villas 

exigeait l’achat de nombreuses bibliothèques et œuvres d’art, or il n’est aucune œuvre qui nous 

informe avec tant de précision sur ces transactions et ces déménagements que la correspondance 

de Cicéron. On sait l’usage qu’en a fait Carcopino pour dévaloriser la personnalité de l’orateur-

philosophe, ne voyant dans tout cela que l’appât du gain. Mais, dans la tradition de l’importance 

accordée par P. Boyancé à la  mémoire dans la transmission des opinions philosophiques, contre 

le culte de l’écrit qui caractérisait la Quellenforschung, SBA souligne à juste titre que, de ce 

point de vue, Cicéron se trouvait au carrefour d’une double tradition, dont il a fait le meilleur 

usage : celle du platonisme, car on sait la préférence donnée à l’oral par Platon dans le Phèdre, 

275 a-b, et celle de l’art de la mémoire, qui constituait l’une des cinq catégories de rhétorique. 

 Le troisième chapitre, « Identités, fonctions, langages », est celui d’une prosopographie 

ciblée, puisqu’elle concerne les treize correspondants avec lesquels Cicéron échangeait des 

lettres contenant des termes grecs appartenant, de manière plus ou moins explicite, au registre 

de la philosophie. À travers cette recherche si précisément définie, c’est en réalité un tableau 

très vivant et remarquablement documenté de l’aristocratie intellectuelle de la fin de la 

République qui nous est offert. À notre connaissance, c’est la première fois qu’une telle 

entreprise est ainsi menée, aboutissant à des résultats qui complètent l’ouvrage, devenu 

classique, de E. Rawson, Intellectual Life in the Late Roman Republic, dont les analyses se 

trouvent prolongées et affinées. Une importance particulière est accordée, à juste titre à la 

notion de persona, qui, en raison de la distance géographique des correspondants et du décalage 

temporel entre l’envoi de la lettre et la réception de la réponse, trouve dans la correspondance 

une profondeur de champ particulière. Les présentations de personnages qui nous sont données 

ne se réduisent jamais à des accumulations d’indications biographiques. Pour chacun d’eux 

SAB fait preuve d’une capacité d’évocation exceptionnelle, resituant chacun d’entre eux dans 

le contexte social, politique, mais aussi intellectuel, avec autant d’importance pour la rhétorique 

que pour la philosophie. Et l’analyse psychologique des liens les unissant à Cicéron ou des 

différends, le plus souvent feutrés, les éloignant de lui est d’une insurpassable finesse.  

 La deuxième partie est consacrée aux sources philosophiques du grec dans cette 

correspondance. Tâche d’une grande difficulté, car la référence aux sources indique le souci de 

précision, alors que c’est surtout la fluidité des notions qui apparaît à l’analyse. Pour ne prendre 

qu’un exemple, p. 294, « lorsque Cicéron mentionne dans ses lettres to kalon, autrement dit la 

beauté morale, il fait référence à la fois au vocabulaire éthique de Platon et des Stoïciens, voire 

à celui d’un Platon stoïcisé ». On pourrait aussi évoquer la parrhèsia, ce franc-parler, certes 

présent chez Platon, mais qui deviendra omniprésent dans les doctrines hellénistiques. Lorsque 

Cicéron cite cette notion en grec dans sa correspondance, a-t-il en tête l’interprétation 

platonicienne, ou ses variations hellénistiques, il n’est pas aisé de trancher. D’où, comme le dit 

fort bien SAB, la difficulté extrême « de démêler l’écheveau des références philosophiques 

dans la correspondance ». Mais difficulté ne signifie pas impossibilité et l’on peut dire, pour 

reprendre une expression chère à Platon que SAB est allée aussi loin que possible, ôs kata 



 

dunaton, dans la réalisation de ce travail. On lui saura gré d’avoir fait les meilleurs choix, par 

exemple en associant Platon, les Socratiques et les Académiciens, ce qui permettait une 

approche généreusement diachronique, au lieu de se cantonner dans une démarche analytique 

qui aurait artificiellement isolé l’auteur de la République. Et lorsqu’il est question de Platon lui-

même, SAB, pour capter le sens de son utilisation par Cicéron, multiplie les perspectives et les 

points de vue. Nulle hétérogénéité, mais la conviction que Platon n’est nulle part ailleurs que 

dans cette sorte de kaléidoscope. Entre autres approches, celle du Platon auctor, autrement dit 

celle du Platon littéraire, trop souvent oublié par les philosophes, pour lequel il aurait fallu 

signaler, c’est l’une des très rares lacunes bibliographiques de l’ouvrage, le livre de Jean 

Laborderie, Le dialogue platonicien de la maturité, Paris, Les Belles Lettres, 1978. Ou encore, 

le « Platon stoicisé », que nous connaissons mieux maintenant grâce aux études récentes de 

Gretchen Reydams-Schils, mais dont, à notre connaissance, personne n’avait jamais parlé à 

propos de la correspondance. Tout particulièrement intéressante est l’analyse de la manière dont 

Platon a permis à Cicéron de penser en profondeur l’actualité d’une res publica moribonde, 

voir notamment « Platon face à César », p. 311, César à propos duquel l’Arpinate utilise un mot 

promis hélas à une belle postérité tout au long de l’histoire, celui de « contrainte persuasive », 

πειθανάγκη, terme que l’on retrouvera en abondance à l’époque byzantine. Cependant, si ce 

mot est absent du corpus platonicien, il ne s’agit cependant pas d’un « néologisme » à 

proprement parler, puisqu’il est utilisé par Polybe, XXI, 42, 7. En ce qui concerne les 

Académiciens, on saura gré à SAB de ne pas s’être contentée des occurrences fréquentes dans 

les lettres qui ont précédé la rédaction des Académiques. Grâce à l’analyse d’un texte bien peu 

connu, Stobée, Ecl. II, 7, 2, elle a pu approfondir l’une des questions les plus difficiles et les 

plus irritantes de l’érudition cicéronienne, celle de la relation du philosophe à son maître, à la 

fois admiré, encensé et bien peu explicitement évoqué. De même, s’il est vrai qu’à propos des 

Stoïciens et des Épicuriens, SAB avançait en terrain connu, grâce à la profusion de publications 

sur la philosophie hellénistique qui a caractérisé ces dernières décennies, en revanche, la 

relation à la fois linguistique et philosophique de Cicéron à Aristote restait à explorer en 

profondeur. À côté de développements sur des thèmes plus classiques, notamment dans le 

domaine de l’éthique et du politique, les pages (461-474) consacrées à la notion de problèma 

sont tout simplement admirables. Ajoutons pour terminer que, si le qualificatif d’ 

« intraduisible » est très rare dans ce livre, il est employé à bon escient à propos de la 

philostorgia stoïcienne, pour l’analyse – lumineuse – de laquelle Cicéron fait appel, p. 591-612 

à Fronton, et cela change tout.  

 Cette recension ne donne qu’une faible idée des mérites de cet ouvrage, dont il est d’ores 

et déjà possible d’affirmer qu’il fera date dans les études cicéroniennes. Sophie Aubert-Baillot 

s’inscrit dans la lignée des grands cicéroniens français, Pierre Boyancé, Pierre Grimal, Alain 

Michel. Il est réconfortant, en ces temps à tous égards troublés, de constater que la relève est 

assurée avec tant de savoir, d’intelligence et de générosité. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Pascale Bourgain 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, 

de la part de son auteur, le livre de notre confrère François 

Dolbeau, Rathier de Vérone, lecteur, remanieur et 

centonisateur, Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2021. 

(mediEVI 29). ISBN 978-88-9290-073-8. 

Pétrarque parlait avec émotion des auteurs de l’antiquité 

qu’il avait fréquentés et aimés à travers le gouffre des siècles. 

À coup sûr, entre Rathier, bénédictin, abbé de Lobbes, évêque 

de Vérone et de Liège, mort en 974, et François Dolbeau, il 

existe une amitié de ce type, approfondie à travers des 

décennies de proximité et de compréhension. Rencontré à 

travers les catalogues de la bibliothèque de Lobbes dont il fut 

abbé, Rathier n’a pas cessé depuis d’attirer sur ses traces écrites 

l’explorateur impénitent des bibliothèques et non moins 

impénitent découvreur de textes que nous connaissons. Pour 

récolter les fruits de ce long compagnonnage, sont ici rassemblées onze études, neuf anciennes 

mises à jour, et deux inédites, qui forment une somme sur l’aspect le plus lié aux textes de 

l’écrivain : lecteur, remanieur, centonisateur, comme le dit le titre. 

Rathier est un écrivain personnel, inattendu, subtil. Il a fasciné des générations de 

critiques et été reconnu comme un des rares exemples d’autobiographie médiévale. À cet aspect 

du personnage abondamment commenté, François Dolbeau n’a rien voulu ajouter. Il s’est 

concentré sur le rapport de Rathier aux livres, sur sa rumination des textes, sur ses pratiques 

d’écriture et ses méthodes intellectuelles. Des activités préparatoires ainsi mises à jour, il ressort 

une présence accrue de l’homme et de l’écrivain. 

L’étude préliminaire, issue d’un article du Dictionnaire de spiritualité remanié et mis à 

jour, établit les bases de la biographie et de l’activité de Rathier. Cette notice, assortie d’une 

abondante bibliographie, peut servir de base de départ à toute recherche sur le personnage. On 

y relève en particulier la faible diffusion des œuvres de l’évêque, dont la réputation était 

pourtant considérable de son vivant : une douzaine de recueils ou de fragments du Xe ou de la 

première moitié du XIe siècle, ce qui montre qu’il est vite passé de mode, mais la moitié de 

ceux-ci présente des passages autographes, et une dizaine de manuscrits annotés par lui. C’est 

sur ce matériel apparemment réduit, mais remarquable par sa proximité avec l’auteur, que 

reposent les études suivantes : ces Ratheriana qui sont comme les campagnes successives d’une 

fouille archéologique, permettant de creuser de nouvelles tranchées à travers les épaves de la 

démarche intellectuelle de Rathier. Au cours de cette longue quête à étapes successives, 

François Dolbeau cherche toujours à faire un pas de plus dans la compréhension de l’auteur 

qu’il a rencontré à travers ses livres, avec une précision et une acribie qui est en soi un exemple 

de méthode. Au fil des pages, ses remarques sur les qualités et les défauts des éditions utilisées, 

ainsi que le surplus procuré par sa propre démarche, démontrent la valeur et l’efficacité de sa 

saine doctrine. 

La première étape est une recherche sur les manuscrits de Rathier jadis conservés à 

Lobbes et dont trois sur quatre ont été détruits en 1794, mais que Dolbeau arrive à reconstituer 

à travers les anciens catalogues et les descriptions anciennes des érudits à la recherche des 

œuvres de Rathier.  Le premier est un passionnaire annuel, qui a très probablement fait partie 

de la bibliothèque de Rathier. Le second, copié après sa mort, désormais à Valenciennes 

(Bibliothèque municipale 843), contient l’unique exemplaire des Praeloquia, et quelques pièces 

brèves ou extraits. Le troisième, qui a été l’objet de plusieurs copies modernes avant sa 



 

disparition, contenait une majorité d’œuvres de Rathier et une copie d’un traité de Paschase 

Radbert, qu’il avait annoté de sa main dans un manuscrit du IXe siècle de Bobbio lorsqu’il était 

évêque de Vérone. Le quatrième est un légendier à l’usage de Lobbes, très postérieur à Rathier. 

Il devait exister à Lobbes d’autres œuvres de Rathier, perdues avant le XVIIe siècle. L’analyse 

de la tradition des œuvres permet de retoucher les éditions existantes faites sur des éditions 

anciennes, à partir des copies dont celles-ci dépendaient. La conclusion est que les éditions 

existantes, notamment celle de Peter L. D. Reid en 1976, CCCM 46, basée sur l’édition de la 

Patrologie et assez indifférente à la recherche des sources, est plutôt en recul par rapport à 

l’édition des frères Ballerini à Vérone en 1765. 

L’étude des sources de Rathier est l’étape suivante (Ratheriana II). L’évêque avait eu 

accès à des bibliothèques prestigieuses. Mais en rédigeant les Praeloquia, en prison à Pavie, il 

se plaint d’avoir peu de livres. En relisant ceux qu’il était probable qu’il avait à sa disposition, 

d’après les quelques citations explicites, et les répertoires de sentences morales alors en 

circulation, François Dolbeau ajoute environ cent-cinquante passages de citation ou d’allusion 

(et quarante-six autres y seront ajoutées en 2016). Ce qui lui permet de donner une image plus 

précise de ses méthodes de travail : il disposait probablement d’une dizaine de recueils 

composites ou d’homéliaires, dont certains peuvent être identifiés dans le catalogue de l’abbaye 

de Lobbes où il les a apportés ensuite, ou dans des manuscrits subsistants (Trier, Stadtbibl. 

149/1195, recueil de textes rares utilisés par Rathier, annoté de sa main en recopiant en marge 

les passages qu’il compte réutiliser). L’ouvrage qui semble lui avoir été le plus proche à cette 

époque de sa vie est le commentaire de saint Ambroise sur le psaume 118. Les ouvrages moins 

cités doivent l’avoir été de mémoire ou lors d’un remaniement postérieur. Ses lectures 

classiques et patristiques lui servent pour le fond mais aussi pour le style : il y relève les mots 

rares, souvent notés en marge de sa main dans les manuscrits qu’il a lus, et les utilise ensuite 

dans ses propres productions. Au passage, F. Dolbeau identifie tel ouvrage (l’Agonisticus qu’on 

a cru disparu ou non existant) avec un recueil de prières qu’il a remanié et augmenté.  

Poursuivie sur l’ensemble de l’œuvre, cette identification des sources donne des résultats 

remarquables (Ratheriana III). De multiples allusions classiques ont en fait transité par les 

écrits de saint Augustin et de saint Jérôme, de Cassiodore ou de Boèce. Les citations 

scripturaires dérivent aussi souvent d’un intermédiaire liturgique ou patristique, comme le 

montre l’enchaînement de versets qu’on peut retrouver dans des commentaires, ou bien des 

formes antérieures à la Vulgate : la lectio divina et la rumination monastique de la Bible se 

poursuivent à travers la lecture de traités patristiques. Occasion de souligner combien est délicat 

dans ce contexte l’emploi des italiques dans une édition critique, qui ne devraient pas chercher 

à signaler tous les écarts avec les éditions de référence (p. 154). Les méditations quotidiennes 

d’œuvres patristiques, parfois notées dans les marges, sont « des réflexions à l’état brut, le 

premier stade par lequel passait la pensée créatrice de Rathier, […] occasion et justification de 

la création personnelle » (p. 158). C’est l’univers intellectuel de ce savant, disciple de Grégoire 

le Grand, qui se dévoile à travers ses notes préparatoires. Notamment le manuscrit de Trêves 

déjà cité, qui tourne autour des problèmes de l’âme humaine, dont Rathier fait un usage plus 

moral et littéraire que théologique. Tantôt il paraphrase et cherche à comprendre mieux, en une 

lecture intelligente et personnelle, et en appliquant ses lectures à son propre cas, tantôt les notes 

préfigurent comme un avant-texte de l’œuvre en gestation (les Praeloquia, titre bâti en 

référence aux Soliloquia d’Augustin). Un réel désir de progrès spirituel apparaît dans ces 

annotations, dont certaines n’étaient destinées qu’à lui-même. L’édition en est donnée et 

commentée avec pertinence (385 entrées). Si la triste vieillesse de Rathier l’a fait parfois taxer 

d’hypocrisie, cet avant-texte mène à considérer les Praeloquia comme une méditation sincère 

et une exhortation à la perfection. Les citations des Pères, reflet de ses méditations quotidiennes, 

n’y sont pas ornementales, mais fondamentales.  



 

Fort de cette réflexion sur les méthodes de travail et d’écriture, F. Dolbeau présente 

ensuite des œuvres considérées comme mineures, mais qui illustrent bien son propos. D’abord 

dans le domaine hagiographique : un sermon inédit pour saint Donatien (BHL 2280), qu’il 

restitue à Rathier d’après des parallélismes avec ses œuvres attestées, le maniérisme du style et 

sa recherche d’expressivité ; il le replace dans le dossier hagiographique de Donatien, le date 

de 944-945 et l’édite d’après les deux manuscrits. La Vie de saint Ursmer abbé de Lobbes (BHL 

8417), remaniement d’une vie plus ancienne, est la plus diffusée des œuvres de Rathier (27 

témoins dont 11 disparus, un quart dans le Légendier flamand), sous diverses formes, 

raccourcies ou augmentées. Adoptée à Lobbes, elle eut une circulation régionale avant de passer 

de mode. Un remaniement par interpolation de faits historiques, d’après les Gesta abbatum 

Lobbiensium de Folcuin, est peut-être de Folcuin lui-même, qui admirait beaucoup le style de 

Rathier, à la fin de sa vie vers 990. Une édition du texte, dont seul le prologue jouissait d’une 

édition moderne, conclut cette étude, accompagnée en annexe de la seconde vie de saint Ermin 

qui est sans doute du même auteur, peut-être Folcuin, que la vie interpolée d’Ursmer. 

Quinze sermons identifiés de Rathier ont été édités, mais F. Dolbeau s’intéresse en outre 

à une série de textes qui accompagnent les œuvres de Rathier dans deux recueils de Munich, 

provenant de la cathédrale de Freising ; depuis les frères Ballerini au XVIIIe siècle ils ont été 

négligés comme composés presque uniquement d’extraits patristiques : ce sont des centons. Or, 

les théoriciens médiévaux conseillaient de rédiger en deux étapes : d’abord une ébauche en 

style simple, puis une mise en forme par l’emploi de figures. Après l’analyse de ces sermons 

de Freising, visiblement des canevas ou brouillons pour un prédicateur appelé à prêcher pour 

la fête des saints patrons de Vérone, F. Dolbeau lance l’hypothèse qu’une partie en est 

imputable à Rathier, sans avoir reçu une mise en forme définitive. Il montre que certains 

passages utilisés se retrouvent annotés dans les manuscrits utilisés par Rathier, et que les 

quelques mots de liaison ajoutés figurent souvent dans d’autres de ses écrits. Est également 

utilisé, alors qu’il fut peu lu au Moyen Âge, Zénon de Vérone, lointain prédécesseur de Rathier 

qui le considérait comme son patron personnel. Une partie des sermons-centons, à divers degrés 

de finition, sont donc attribuables à Rathier, grâce aux connaissances acquises des méthodes 

d’annotation et de travail de celui-ci. Et, grâce à l’insertion, aux côtés des œuvres d’un auteur 

maniaque de l’écriture, d’états de texte qui ne sont pas normalement destinés à la conservation, 

on touche du doigt ce qui dut être le mode de composition de la plupart des sermons 

quotidiennement prononcés : un relevé de lectures destinées à la méditation et rassemblées pour 

permettre au pasteur d’accomplir son devoir de prédication, éventuellement en langue vulgaire 

pour le peuple, ce qui justifie que la mise en forme linguistique en soit sommaire.  

L’influence des Pères restant prédominante jusqu’au XIe siècle, les prédicateurs se 

servaient de ces recueils de sermons ou d’extraits patristiques que sont les homéliaires, mais 

devaient s’adapter lors des fêtes récentes ou locales. La centonisation était l’une des techniques 

employées. F. Dolbeau revient sur son emploi et sur la transmission de ces textes, jusqu’à la 

réforme grégorienne qui favorise les sermonnaires d’auteur. Dans les deux recueils de Freising, 

les auteurs exploités ne sont jamais nommés, et les retouches ne dépassent que de peu 11% des 

modèles ; dans le cas des sermons attribuables à Rathier, en 961-968, le retour incessant des 

mêmes sources, surtout Grégoire le Grand excerpté par Tayon de Saragosse et, à certains 

moments, Zénon de Vérone, les renvois d’un sermon à l’autre, sont décisifs. Sept sermons sont 

édités, avec des procédés qui permettent d’évaluer précisément la fidélité au texte source, et 

toute une colonne pour les comparaisons.  

Pour compléter les deux séries d’éditions précédentes (deux et sept sermons-centons), 

huit autres ont reçu le même traitement (contribution inédite). Cette série de sermons méconnus 

ouvre des perspectives neuves sur la prédication médiévale avant l’âge grégorien et scolastique. 

L’ensemble de l’ouvrage, qui par vagues successives approfondit obstinément une 

recherche toujours active, permet par son rassemblement une meilleure connaissance du lecteur 



 

infatigable que fut Rathier, maniaque de la lecture active, plume en main,  avide d’utiliser et de 

recycler ses découvertes dans le champ de sa vaste culture et de ses auteurs favoris. » 


