Pierre LAURENS

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de 1’Académie
I’ouvrage de Flavio Biondo, Rome triomphante/Roma

FLAVIO BIONDO triumphans, Livres | et Il, édité par Anne Raffarin, avec la
| collaboration de Giuseppe Marcellino pour I’établissement du
| ROME TRIOMPHANTE | texte du Livre I, d’Elisabeth Buchet pour la traduction et les
ROMA TRIVMPHANS notes du Livre Il, et une préface de John Scheid, Paris, Les
I ‘ Belles Lettres, « Classiques de I’Humanisme », juin 2022, CLV
‘ et 341 p.

Dans la préface de sa Rome restaurée, publiée par Anne
o Raffarin il y a quelques années dans cette méme collection,
% Flavio Biondo exprimait sa stupéfaction devant 1’état de
o délabrement de 1’Vrbs et sa consternation face a I’indifférence
qui entoure aussi bien les édifices que le souvenir de la
LES BELLES LETTRES civilisation romaine. Ce constat I’incite a s’engager dans une
grande entreprise de restauration de tous les savoirs sur
I’ Antiquité qui se prolonge et s’approfondit dans I’ensemble de
ses ceuvres jusqu’a Rome triomphante. La restauration érudite
qu’il entreprend en 1446 dans la Roma instaurata en exploitant toutes les sources disponibles,
livresques, épigraphiques, archéologiques, permettait, dans une premiére étape, de restituer la
localisation, la fonction et la destination des édifices en ruines de la Rome antique en les
rapprochant des édifices de la Rome contemporaine. L’Italie illustrée (Italia illustrata) est
composée entre 1448 et 1453 avec I’ambition d’illustrare rerum Italiae obscuritatem :
description de I’Italie partagée en dix-huit régions, I’ouvrage établit notamment un catalogue
des pdles artistiques majeurs et des hommes illustres de chaque région, de I’antiquité a son
époque, de sorte qu’il fournit de précieuses indications sur les cercles humanistes qui se
constituent autour de grandes figures. Dans les mémes années, il compose deux traités en prise
directe avec I’actualité et dont les échos vont se faire entendre dans Rome triomphante ,
notamment dans la dédicace au pape Pie Il : 1’ Oratio coram serenissimo imperatore Federico
en 1452 (discours pour la Croisade) et le De expeditione in Turchos en 1453, dédié a Alphonse
d'Aragon. Nourrie par ces travaux préparatoires, Rome triomphante (1459), rassemble une
documentation si considérable que Flavio Biondo, premier « encyclopédiste » parmi les
modernes, semble y réactualiser le projet de Varron : établir un savoir complet sur la Rome
antique a 1’apogée de son rayonnement. De méme que, dans Rome restauree, il proposait un
parcours savant dans les monuments de la Rome antique, il se place ici en position de guide
érudit pour un parcours dans la civilisation romaine, envisageant successivement la religion
(livres I-1I), I’administration des affaires publiques (livres III, IV, et V), I’armée (livres VI et
VII), la vie privée VIII et 1X), les triomphes (X). Mais, texte politique tout autant que
méthodologique, la préface de Rome triomphante clarifie d’emblée le but de I’humaniste :
brosser un tableau de Rome au faite de sa gloire afin de proposer aux nouvelles générations un
modele susceptible de leur insuffler le désir d'imiter les vertus des Anciens.

Le livre | qui ouvre la premiére des cing parties présente ainsi un exposé chronologique et
thématique des religions polythéistes antérieures a la religion romaine : Biondo y brosse un
tableau, le plus exhaustif possible, des religions antiques, présentant 1’origine des croyances
propres & chaque peuple de 1’Antiquité (les Egyptiens, les Phéniciens, les Grecs puis les
Romains) avant le christianisme. Il examine le nom des dieux, 1’origine et le déroulement des
fétes, des rites, des diverses catégories de temples qui leur sont consacreés.




Le livre Il étend cette étude des fondements des religions a des considérations
institutionnelles relatives a I’organisation des cultes : les colléges de prétres (pontifes, flamines,
vestales), les jeux, les spectacles, les supplications. Les rapprochements avec les jeux et
celébrations organisés dans la Rome pontificale se multiplient au fil du texte jusqu’au
rapprochement final entre 1I’apothéose des empereurs et les rituels entourant la mort du pape.

Pourquoi commencer par la religion et en 1I’occurrence, dans un livre dédié au pape Pie I,
par ce paganisme dénoncé par Augustin comme une superstition et une ignominie ridicule ?
Parce que, comme Cicéron le rappelle dans la Réponse sur les haruspices, c’est par leur piété
que les Romains ont « surpassé tous les peuples et toutes les nations » ; parce que les rites
adressés aux dieux étaient étroitement associés aux actes de I’Etat ; enfin, et méme si la
conciliation du paganisme et du christianisme semble impossible, en raison du postulat selon
lequel la Rome chrétienne ne triomphera que si elle assume, mais en le transcendant, 1’héritage
de la Rome paienne, comme le montre en écho ou en miroir, dans I’explicit du Livre X et
dernier, I’évocation du triomphe du pontife romain, moderne symbole de Rome triomphante.

La Préface a ce premier volume, demandée a John Scheid, I’un des meilleurs spécialistes
actuels de la religion romaine, ne manque pas de souligner les limites du tableau présenté ici :
c’est la Rome de la République qui est surtout analysée, aux dépens de I’Empire, la
documentation repose essentiellement sur les textes littéraires, plus exceptionnellement sur
I’épigraphie (il est vrai que des inscriptions importantes ne seront connues qu’au siécle suivant),
surtout I’attention est focalisée sur les cultes officiels au détriment de la religiosité des
particuliers, telle qu’elle se révele a travers les sacrifices pratiqués dans les familles et
associations. Cela n’empéche pas notre confrere d’accorder a cet exposé fondateur une valeur
historiographique éminente, offrant a la date ou il parait la premiére tentative et le premier
modele d’un plan qui sera suivi par une longue série de manuels jusqu’au siécle dernier.

Rédigee par Anne Raffarin, 1’Introduction générale, qui embrasse la totalité des dix livres
avant de se focaliser sur les livres | & I, tente, aprés une solide présentation de I’auteur, de
cerner son projet dans le contexte littéraire, religieux et politique qui entoure la composition de
cet immense opus. Dans le cadre d’un examen approfondi de la nature du projet
encyclopédique, elle présente les enjeux de la sélection des sources (en premier lieu les
Antiquités divines et humaines de Varron, a la fois source et modele, lu a travers Augustin et
Macrobe, mais aussi grecques, tels Eusebe, Plutarque et Hérodien), les conditions de leur
transmission, les résultats de leur exploitation, si considérables que les avancées introduites par
Rome triomphante ne seront pas dépassées avant le milieu du XVI° siécle, enfin la fortune du
texte, littéraire mais aussi iconographique, illustrée par la Lettre de Michele Tramezzino a
Michel Ange donnée en Annexe. Suit une riche bibliographie du sujet.

La Note sur le texte, confiée a Giuseppe Marcellino, présente les manuscrits, nombreux
(vingt-trois) et parfois précieux, ainsi que les premieres éditions incunables et imprimées. Elle
permet de comprendre la sélection effectuée pour 1’établissement du texte latin fondé sur
I’examen des manuscrits les plus proches de la date de composition. La présente édition est
fondée sur le manuscrit Vaticanus Chisianus I. VIII. 290, qui a appartenu au Pape Pie I,
dédicataire de la Roma triumphans. Dans les rares cas ou le texte de ce manuscrit offrait des
lecons manifestement erronées, on a eu recours a deux autres manuscrits de la Bibliothéque
Vaticane : le Vaticanus Chisianus 1. VIII. 289, ayant lui aussi appartenu a la famille
Piccolomini, et I’Ottobonianus Latinus 1917, manuscrit appartenant a la famille Biondo et
comprenant des corrections autographes de Gaspare Biondo, fils de I’humaniste, auxquelles se
sont ajoutées par la suite des corrections de son neveu Paolo. Le recours a ce dernier manuscrit
pour corriger le texte a toutefois été trés limité, tant il est établi pour les éditions d’autres ceuvres
de son pere, que Gaspare n’hésitait pas a introduire nombre d’éléments nouveaux pour
ameliorer le texte, et l’objectif étant d’offrir au lecteur un texte latin cohérent qui
corresponde autant que faire se peut a celui qu’eut entre les mains le pape Pie II. Un autre choix



a éeteé fait : celui de donner un texte latin témoin des aléas propres a la transmission des ceuvres
antiques jusqu’a la Renaissance. Sont signalées ainsi dans les citations des auctoritates tous les
¢carts entre le texte transmis par I’humaniste et le texte de nos éditions modernes, tache d’autant
plus nécessaire et complexe pour les textes grecs qu’ils sont cités dans les traductions données
en latin par les humanistes. Certaines corrections, toujours signalées en note, se sont avérées
indispensables a 1’établissement de la traduction en vis-a-vis.

La traduction, premiere en notre langue, assumée par Anne Raffarin pour le Livre I et par
Elizabeth Buchet pour le Livre Il, est accompagnée d’un important appareil de notes qui
renvoient aux sources classiques et tardo-antiques utilisées, apportent les informations
indispensables a 1’identification des personnages contemporains de 1’auteur, et permettent
d’évaluer le savoir introduit par Rome triomphante dans le cadre d’un rapprochement entre
I’état des connaissances de 1’époque et ce que nous savons aujourd’hui. Est examiné également
le parcours des sources fragmentaires transmises par les Péres de 1’Eglise : ¢’est notamment le
cas des fragments des Antiquités humaines et divines de Varron transmis par Augustin dans la
Cité de Dieu dans une optique et avec des intentions de décrédibilisation des paiens qui ne
coincident pas avec le projet intellectuel et spirituel de Flavio Biondo.

Le travail d’équipe, qui mobilise les efforts de dix spécialistes responsables des différents
domaines, donnera lieu a la publication prochaine de quatre autres volumes, une petite
bibliotheque dont celui-ci n’est que le premier élément. »



Philippe HOFFMANN

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de 1’ Académie,
de la part de son auteure, le Tome IV du CONTRE JULIEN de

CHRILLE DALERARDRE Cyrille d’Alexandrie (livres VIII-IX). Introduction et
annotation par Marie-Odile Boulnois, directrice d’études a
1’Ecole pratique des hautes études. Traduction en francais de

CONAREJULIEN Marie-Odile Boulnois (avec la collaboration de Jean

v Bouffartiguet décédé en 2013), Collection « Sources
chrétiennes », n° 624, Paris 2021. Texte grec de Wolfram
Kinzig et Thomas Bruggemann (GCS [Die griechischen
christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte] NF 21, 2017,
@ pour les livres VI-X du Contre Julien), repris avec de rares
modifications. La traduction (la premiére en langue moderne)
est accompagnée d’un apparat biblique, d’un apparat des
sources profanes, de notes de bas de page et de notes
complémentaires. Ce livre épais de 708 pages est le 9° volume
des ceuvres de Cyrille d’ Alexandrie a paraitre dans la collection
des Sources Chrétiennes.

Un rappel général est utile pour mettre en perspective I’importance de ce livre. Cyrille,
né entre 375 et 380 dans les environs d’Alexandrie (et mort en 444), évéque d’Alexandrie en
412, a produit une des ceuvres les plus volumineuses qui nous soient conservées de toute la
littérature grecque (elle occupe dix volumes de la Patrologie grecque de Migne). Figure
majeure de la littérature chrétienne au V¢ siecle et personnage politique a Alexandrie, il est
surtout connu pour sa réfutation des théses christologiques de Nestorius et pour son role lors du
concile d’Ephése en 431, et ses écrits témoignent d’une trés grande variété d’intéréts : ouvrages
exégétiques, traités dogmatiques contre les ariens ou dialogues christologiques, écrits liés a la
controverse nestorienne, lettres (en particulier les Lettres festales rédigées chaque année pour
annoncer la date de Paques), homélies... et le Contre Julien, ccuvre monumentale qui réfute pas
a pas ’ouvrage de polémique antichrétienne rédigé par I’empereur Julien durant I’hiver 362-
363. Du Contre Julien nous n’avons conservé, en tradition directe et intégralement, que les dix
premiers livres, ainsi que des fragments des dix livres suivants. Il n’en existe encore aucune
autre traduction en langue moderne que la traduction francaise. Apreés la publication des livres
I-11, parus dans la collection des Sources chrétiennes en 1985 (SC 322), I’entreprise de
traduction annotée a été reprise par Marie-Odile Boulnois, directrice d’études a I’EPHE,
Section des sciences religieuses, specialiste de Cyrille et auteure d’un grand ouvrage de
référence intitulé Le paradoxe trinitaire chez Cyrille d’Alexandrie. Herméneutique, analyses
philosophiques et argumentation théologique (Paris, Etudes Augustiniennes, 1994). Dans la
collection des Sources Chrétiennes, Mme Boulnois a déja collaboré a la traduction et a
I’annotation de plusieurs ceuvres de Cyrille d’Alexandrie, comme les Lettres Festales t. | (SC
372,1991) et t. 111 (SC 434, 1998) ; elle a dirigé le volume du Contre Julien, tome 11 (livres 111-
V) (SC 582, 2016), dont elle a rédigé 1’introduction, 1’annotation et supervis¢ la traduction. Le
présent volume est donc la derniére réalisation d’un projet scientifique de grande importance et
de longue haleine, d’une trés grande nouveauté, menée par une éminente spécialiste de cet
auteur.

Le Contre Julien est en effet un ouvrage fondamental pour I’é¢tude de I’apologétique
chrétienne des premiers siécles et des interactions entre paganisme et christianisme, ainsi que
de la théologie et de I’exégese cyrilliennes. C’est une ceuvre d’ampleur monumentale, qui
affronte et réfute pas a pas le traité Contre les Galiléens lequel, perdu en tradition directe, ne



nous est connu qu’a travers les citations qu’en donne Cyrille, auxquelles il faut ajouter un petit
nombre de fragments cités par d’autres réfutateurs. Méme si le Contre les Galiléens de Julien
bénéficie d’une édition critique et d’une traduction italienne (1990), le travail trés minutieux
effectué par Mme Boulnois sur le texte de son citateur (contexte des extraits, résumé des parties
non citées et reformulation a travers la réfutation) permet de mieux comprendre cette ceuvre, et
la méthode de citation et d’argumentation de Julien, qui non seulement cite de nombreux textes
bibliques, mais s’appuie aussi sur des variantes textuelles et des gloses marginales. Dans
I’adresse qu’il rédige a I’attention de I’empereur Théodose II, Cyrille souligne le danger que
représente 1’ouvrage de Julien, y compris pour des chrétiens affermis dans la foi qui peuvent se
laisser tromper par sa connaissance de la Bible et la puissance de son argumentation. Julien
connait en effet la religion chrétienne de I’intérieur, fait allusion aux débats théologiques
internes et souleve de nombreuses discussions exégétiques. Cyrille doit répondre a des
objections extrémement diverses comme I’infériorité de la cosmogonie rapportée par la Genése
comparée a celle du Timée de Platon, les représentations blasphématoires que la Genese ou
I’Exode donnent de Dieu et de ses attributs (absence d’omniscience, méchanceté, jalousie),
I’impossibilité pour un Dieu universel de s’occuper d’une nation particuliére, la supériorité de
la culture grecque sur celle des Hébreux, 1’infidélité des chrétiens au judaisme en matiére de
doctrine (monothéisme) et de pratiques (sacrifices, prescriptions alimentaires, divination), les
critiques sur la divinité et I’incarnation du Christ. Tel est I’esprit général de I’ouvrage, qui
manifeste en particulier a travers les réfutations la culture philosophique de Cyrille.

D’un point de vue littéraire, le style de Cyrille est extrémement recherché, prolixe et souvent
archaique. Son lexique est I’un des plus riches de la littérature grecque et comprend un nombre
impressionnant de néologismes et d’hapax. Il recourt également a de nombreuses figures
rhétoriques et crée volontiers des discours fictifs. A la suite de Clément d’Alexandrie, il présente
le recours a la culture profane comme « un exercice préparatoire a la véritable éducation » et son
Contre Julien fournit une liste particuli¢crement riche de citations d’auteurs profanes, en
particulier philosophiques. Le livre V111 est a cet égard trés spécifique. 1l constitue une des mines
les plus importantes (avec le livre 1) par sa richesse doxographique (il donne de nombreuses
citations d’auteurs profanes, inconnues par ailleurs), alors méme qu’il ne réfute que trois
fragments de Julien choisis de maniere a pouvoir présenter un traité dogmatique en deux
volets sur la Trinité et I’Incarnation. En réponse a la critique de Julien selon laquelle le prologue
de I’évangile de Jean prouverait que les chrétiens croient en plusieurs dieux (et se sont écartés
du monothéisme des Hébreux), Cyrille expose, contre cette imputation de polythéisme, sa
théologie trinitaire, a partir de ses fondements scripturaires, mais aussi grace a une longue
séquence doxographique visant a établir que les philosophes grecs ont eu une certaine
connaissance, méme imparfaite, de la Trinité. Répondant donc a Julien qui compare la doctrine
grecque a celle des Hébreux pour montrer la supériorité de la premiére et cite des témoignages
bibliques dans le proces qu’il fait au christianisme, Cyrille cite une grande quantité de textes
profanes pour prouver qu’ils sont en accord avec le christianisme. Si I'on s'en tient aux auteurs
philosophiques, Cyrille donne environ 120 citations dans 1’ensemble du Contre Julien. Les
philosophes cités sont par exemple Platon, Plutarque, Numénius, Plotin, Porphyre (I’auteur le
plus cité) et Amélius, auxquels on ajoutera le Corpus Hermétique. Pour un bon nombre de ces
textes, Cyrille représente soit la seule source connue, soit le seul témoin indirect. Il est ainsi le
seul a nous avoir conservé des fragments de 1'ceuvre de Porphyre tirés de 1'Histoire philosophique,
du traité A Nemertius et d'un passage de la Lettre & Anebon, mais aussi, pour le grec, du traité
Sur la Providence d'Alexandre d'Aphrodise, dont il existe une traduction arabe incomplete.
Méme quand certains textes sont connus en tradition directe, Cyrille est parfois le seul témoin
indirect, par exemple pour le Corpus Hermétique. On constate aussi I’utilité du témoignage de
Cyrille pour certaines ceuvres, comme les traités de Plutarque Sur I'E de Delphes ou Sur Isis et
Osiris, dont la tradition manuscrite défectueuse peut étre améliorée par les citations du Contre



Julien X, mais aussi pour certains passages du traité Sur [’abstinence de Porphyre et un extrait
de I’Oreste d’Euripide. L’étude de Mme Boulnois précise les intéréts qui ont présidé a la
sélection par Cyrille de certains textes et a leur découpage. Cette édition constitue donc aussi une
base qui permet de comparer la maniére dont Cyrille cite et utilise la littérature profane avec les
méthodes des autres apologistes chrétiens (Clément d’Alexandrie, Origéne, Eusébe de Césarée,
Théodoret de Cyr). Alors méme qu’il est I’un des plus longs, le livre VIII ne réfute, comme je
I’ai dit, que trois fragments de Julien découpés de maniére a pouvoir présenter un traité
dogmatique en deux volets sur la Trinité et I’Incarnation. Pour le deuxiéme volet de ce traité
dogmatique, sur I’Incarnation, Cyrille cite encore Amélius. Le livre IX cite un nombre plus
important du Contre les Galiléens de Julien (9 fragments et 4 testimonia) et poursuit 1’exposé
christologique en consacrant deux longs passages a I’exégese de textes aussi mystérieux que
celébres : Genése 6, 2-4 sur I’'union des « fils de Dieu » avec les filles des hommes (la difficulté
d’interprétation étant compliquée par 1’existence d’une variante textuelle), et Lévitique 16 sur le
bouc émissaire et les deux natures du Christ. Il examine également la question du rapport des
chrétiens a la Loi pour montrer qu’ils ne 1I’ont pas abandonnée, et étudie la signification figurative
de la Loi, des sacrifices et des prescriptions alimentaires, recourant la encore a plusieurs citations
de Porphyre (qui rejette les sacrifices sanglants). On mesure I’'immense érudition nécessaire a la
traduction et au commentaire d’un tel ouvrage, et ce travail force 1’admiration. Les livres VIII et
IX sont les parties les plus dogmatiques du Contre Julien, et I’apport de cette publication a
I’histoire de dogmes fondamentaux de la théologie chrétienne (sur le monothéisme, la Trinité, la
christologie) est remarquable, tout comme son témoignage sur la polémique antichrétienne de
I’empereur Julien, et sur la tradition philosophique grecque (y compris sur les symboles
pythagoriciens !).

L’introduction du volume ici présenté, en cing chapitres, est un véritable livre (245 pages,
avec une riche bibliographie de prés de 30 pages). Elle propose une synthese sur : — la structure
et I’argumentation (utilement résumée) des livres VIII-IX dont le plan peut déconcerter ; — les
sources des objections de Julien (qui pourrait répondre au Contre Celse d’Origéne) ; — la question
du monothéisme (et de la fidélité des chrétiens a Moise) et la question de la Trinité (avec un point
sur les convergences entre les triades philosophiques et la Trinité chrétienne, la position de
Cyrille étant nuancée) ; — la doctrine christologique et I’Incarnation (le Christ, Dieu et homme) ;
— le recours aux autorités profanes, avec un examen des sources éventuelles de Cyrille et une
évaluation de sa connaissance directe des ceuvres qu’il cite. Elle est suivie d’une bibliographie
sélective. Douze notes complémentaires en fin de volume développent certains dossiers
spécifiques comme I’importance des sacrifices pour Julien, son projet de reconstruction du
Temple de Jérusalem, ou encore les sens spirituels des prescriptions sur 1’agneau pascal. Une
Annexe examine les rapports entre le livre V111 et la Lettre festale XV de Cyrille. On trouve enfin
65 pages d’indices (index scripturaire, des sources, des auteurs anciens cités, et index des
fragments du Contre les Galiléens de Julien).

La parution de ce remarquable ouvrage, d’une érudition foisonnante, mérite d’étre saluée. »



Carlos LEVY

Sophie Aubert-Baillot, Le grec et la philosophie dans la
correspondance de Cicéron, Turnhout, 2021, Brepols, 696
pages, ISBN 978-2-503-59155-1

J’ignore si la norme est encore valable, mais tous ceux qui
ont fait du theme latin « a 1’ancienne » savaient qu’il était
fortement conseillé d’utiliser le vocabulaire du Cicéron des
S (O discours et des ceuvres philosophiques, celui de la
‘ correspondance étant considére comme moins classique, plus
relaché. 1l sera difficile de maintenir cette position apres la
lecture du livre de Sophie Aubert-Baillot (SBA dans la suite du
texte), tant il est vrai qu’il renouvelle complétement 1’approche
linguistique de la correspondance, en montrant que, si les
différences sont indéniables, il n’existe pas pour autant de
véritable solution de continuité entre celle-ci et le langage plus
savant, et formellement plus rigoureux, des grands traités
philosophiques. Dés la premiére phrase de I’introduction de cet
ouvrage, sa uarietas est définie avec précision, puisqu’il nous est dit qu’il se situe « au carrefour
de plusieurs disciplines : la linguistique, la littérature antique, la philosophie grecque et
romaine, ainsi que ’histoire prosopographique et culturelle de Rome a la fin de la République
». Un tel programme aurait pu sembler excessivement ambitieux, surtout venant d’une jeune
chercheuse, internationalement reconnue il est vrai, mais il convient de dire d’emblée qu’il est
réalisé avec une parfaite maitrise de tous ses éléments. L’exceptionnelle connaissance d’une
immense bibliographie n’a d’égale qu’une capacité tout aussi rare a définir des orientations
nouvelles. Au cceur de cette recherche le bilinguisme gréco-latin, dont SPA expose en
introduction, avec une grande clarté et une parfaite connaissance des fondements théoriques,
les tenants et les aboutissants. Plus précisément, le « code-switching », caractéristique du
bilinguisme individuel cicéronien, ainsi distingué du bilinguisme social et du bilinguisme
stylistique. S’il y a un reproche que I’on peut faire a celle qui a écrit ce livre admirable, c’est
précisément d’avoir choisi d’employer cette expression anglaise, il est vrai quasiment
universelle chez les linguistes, au lieu des equivalents francais qui sont donnés a la page 12 :
« changement de code » et « alternance codique ».

La premiere partie est consacrée a 1’analyse formelle et prosopographique du corpus. Dans
un premier chapitre, SBA recense avec une minutie et une rigueur remarquables les termes
grecs susceptibles d’une interprétation philosophique dans la correspondance. En effet, six
points ont été sélectionnés : la date et le lieu de rédaction des lettres ou figurent les termes grecs,
puis la référence de la lettre, les mots et les expressions en langue grecque, les philosophes
grecs et, le cas échéant, les ouvrages philosophiques contemporains. Quelques problemes de
détail, comme I’exclusion des termes translittérés en latin, alors que la tradition manuscrite peut
trés bien comporter des mots tantét en caractéres grecs, tantdt translittérés, et celle de
I’expression kafoAkov d&iopa (régle générale), certes surtout présente dans le domaine de la
médecine, mais qui sera également souvent utilisee dans les textes néoplatoniciens. Il n’est donc
pas totalement impossible que Cicéron ait pu la recevoir de ses maitres académiciens. Les
conclusions tirées de ces tableaux sont trés éclairantes, la principale étant selon nous que les
mots grecs sont concentrés dans la période d’¢laboration des traités philosophiques de la
derniére période, autrement dit de 46 a 44, ce qui confirme 1’unité de 1’ceuvre.

Le grec et la philosophie dans
la correspondance de Cicéron
Sophie Aubert-Baillot

causa




Un second chapitre est consacré a une approche d’abord grammaticale du corpus. Il s’est
donc agi de catégoriser les occurrences — substantifs, adjectifs, adverbes et verbes, titres
d’ouvrages, groupes nominaux, groupes prépositionnels et propositions, proverbes ainsi que les
citations en vers et en prose — de facon a préciser les statuts des citations, mentions ou allusions.
Cette recherche est suivie d’une enquéte sur les modalités d’enseignement et/ou de
transmission, au gré de la fréquentation des bibliothéques ou de consultations d’ouvrages. Tout
particulierement importantes dans ce chapitre sont les pages consacrées aux proverbes, p. 155-
172, expression d’une culture a la fois populaire et savante. En effet, aux proverbes a
proprement parler sont adjointes des formules d’allure proverbiale, tirées d’ceuvres littéraires.
De méme pour tout ce qui concerne ’acces au savoir philosophique, qu’il s’agisse de
I’enseignement oral ou de la transmission écrite, SAB fournit aux historiens de I’enseignement
et de la culture antiques une foule d’informations de premiere main. L’aménagement des villas
exigeait I’achat de nombreuses bibliothéques et ceuvres d’art, or il n’est aucune ceuvre qui nous
informe avec tant de précision sur ces transactions et ces déménagements que la correspondance
de Cicéron. On sait I’usage qu’en a fait Carcopino pour dévaloriser la personnalité de 1’orateur-
philosophe, ne voyant dans tout cela que 1’appat du gain. Mais, dans la tradition de I’importance
accordée par P. Boyancé a la mémoire dans la transmission des opinions philosophiques, contre
le culte de 1’écrit qui caractérisait la Quellenforschung, SBA souligne a juste titre que, de ce
point de vue, Cicéron se trouvait au carrefour d’'une double tradition, dont il a fait le meilleur
usage : celle du platonisme, car on sait la préférence donnée a 1’oral par Platon dans le Phedre,
275 a-b, et celle de I’art de la mémoire, qui constituait I’'une des cinq catégories de rhétorique.

Le troisieme chapitre, « Identités, fonctions, langages », est celui d’une prosopographie
ciblée, puisqu’elle concerne les treize correspondants avec lesquels Cicéron échangeait des
lettres contenant des termes grecs appartenant, de maniére plus ou moins explicite, au registre
de la philosophie. A travers cette recherche si précisément définie, ¢’est en réalité un tableau
trés vivant et remarquablement documenté de 1’aristocratie intellectuelle de la fin de la
République qui nous est offert. A notre connaissance, c’est la premiére fois qu’une telle
entreprise est ainsi menée, aboutissant a des résultats qui completent 1’ouvrage, devenu
classique, de E. Rawson, Intellectual Life in the Late Roman Republic, dont les analyses se
trouvent prolongées et affinées. Une importance particuliére est accordée, a juste titre a la
notion de persona, qui, en raison de la distance géographique des correspondants et du décalage
temporel entre I’envoi de la lettre et la réception de la réponse, trouve dans la correspondance
une profondeur de champ particuliere. Les présentations de personnages qui nous sont données
ne se réduisent jamais a des accumulations d’indications biographiques. Pour chacun d’eux
SAB fait preuve d’une capacité d’évocation exceptionnelle, resituant chacun d’entre eux dans
le contexte social, politique, mais aussi intellectuel, avec autant d’importance pour la rhétorique
que pour la philosophie. Et I’analyse psychologique des liens les unissant a Cicéron ou des
différends, le plus souvent feutrés, les €¢loignant de lui est d’une insurpassable finesse.

La deuxieme partie est consacrée aux sources philosophiques du grec dans cette
correspondance. Tache d’une grande difficulté, car la référence aux sources indique le souci de
précision, alors que c’est surtout la fluidité des notions qui apparait a 1’analyse. Pour ne prendre
qu’un exemple, p. 294, « lorsque Cicéron mentionne dans ses lettres to kalon, autrement dit la
beauté morale, il fait référence a la fois au vocabulaire éthique de Platon et des Stoiciens, voire
a celui d’un Platon stoicisé ». On pourrait aussi évoquer la parrhesia, ce franc-parler, certes
présent chez Platon, mais qui deviendra omniprésent dans les doctrines hellénistiques. Lorsque
Cicéron cite cette notion en grec dans sa correspondance, a-t-il en téte 1’interprétation
platonicienne, ou ses variations hellénistiques, il n’est pas aisé de trancher. D’ou, comme le dit
fort bien SAB, la difficulté extréme « de déméler 1’écheveau des références philosophiques
dans la correspondance ». Mais difficulté¢ ne signifie pas impossibilité et I’on peut dire, pour
reprendre une expression chére a Platon que SAB est allée aussi loin que possible, 6s kata



dunaton, dans la réalisation de ce travail. On lui saura gré d’avoir fait les meilleurs choix, par
exemple en associant Platon, les Socratiques et les Académiciens, ce qui permettait une
approche généreusement diachronique, au lieu de se cantonner dans une démarche analytique
qui aurait artificiellement isolé I’auteur de la République. Et lorsqu’il est question de Platon lui-
méme, SAB, pour capter le sens de son utilisation par Cicéron, multiplie les perspectives et les
points de vue. Nulle hétérogénéité, mais la conviction que Platon n’est nulle part ailleurs que
dans cette sorte de kaléidoscope. Entre autres approches, celle du Platon auctor, autrement dit
celle du Platon littéraire, trop souvent oublié par les philosophes, pour lequel il aurait fallu
signaler, c¢’est ’'une des trés rares lacunes bibliographiques de 1’ouvrage, le livre de Jean
Laborderie, Le dialogue platonicien de la maturité, Paris, Les Belles Lettres, 1978. Ou encore,
le « Platon stoicisé », que nous connaissons mieux maintenant grace aux études récentes de
Gretchen Reydams-Schils, mais dont, a notre connaissance, personne n’avait jamais parlé a
propos de la correspondance. Tout particuliérement intéressante est 1’analyse de la maniere dont
Platon a permis a Cicéron de penser en profondeur I’actualité d’une res publica moribonde,
voir notamment « Platon face a César », p. 311, César a propos duquel I’ Arpinate utilise un mot
promis hélas & une belle postérité tout au long de I’histoire, celui de « contrainte persuasive »,
nelBovaykn, terme que 1’on retrouvera en abondance a 1’époque byzantine. Cependant, si ce
mot est absent du corpus platonicien, il ne s’agit cependant pas d’un « néologisme » a
proprement parler, puisqu’il est utilis¢é par Polybe, XXI, 42, 7. En ce qui concerne les
Académiciens, on saura gré 2 SAB de ne pas s’étre contentée des occurrences fréquentes dans
les lettres qui ont précédé la rédaction des Académiques. Grace a I’analyse d’un texte bien peu
connu, Stobée, Ecl. 11, 7, 2, elle a pu approfondir I’une des questions les plus difficiles et les
plus irritantes de 1’érudition cicéronienne, celle de la relation du philosophe a son maitre, a la
fois admiré, encensé et bien peu explicitement évoqué. De méme, s’il est vrai qu’a propos des
Stoiciens et des Epicuriens, SAB avancait en terrain connu, grace a la profusion de publications
sur la philosophie hellénistique qui a caractérisé ces derniéres décennies, en revanche, la
relation a la fois linguistique et philosophique de Cicéron a Aristote restait a explorer en
profondeur. A coté de développements sur des thémes plus classiques, notamment dans le
domaine de 1’éthique et du politique, les pages (461-474) consacrées a la notion de probléma
sont tout simplement admirables. Ajoutons pour terminer que, si le qualificatif d’
« intraduisible » est trés rare dans ce livre, il est employé a bon escient a propos de la
philostorgia stoicienne, pour ’analyse — lumineuse — de laquelle Cicéron fait appel, p. 591-612
a Fronton, et cela change tout.

Cette recension ne donne qu’une faible idée des mérites de cet ouvrage, dont il est d’ores
et déja possible d’affirmer qu’il fera date dans les études cicéroniennes. Sophie Aubert-Baillot
s’inscrit dans la lignée des grands cicéroniens frangais, Pierre Boyancé, Pierre Grimal, Alain
Michel. Il est réconfortant, en ces temps a tous égards troublés, de constater que la releve est
assurée avec tant de savoir, d’intelligence et de générosité.



Pascale Bourgain

miaiNe] « J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de I’ Académie,
' de la part de son auteur, le livre de notre confrere Frangois
Dolbeau, Rathier de Veérone, lecteur, remanieur et
centonisateur, Firenze, SISMEL/Edizioni del Galluzzo, 2021.
(mediEVI 29). ISBN 978-88-9290-073-8.

Pétrarque parlait avec émotion des auteurs de 1’antiquité
qu’il avait fréquentés et aimés a travers le gouffre des siécles.
A coup sdr, entre Rathier, bénédictin, abbé de Lobbes, évéque
de Vérone et de Liége, mort en 974, et Francois Dolbeau, il
existe une amitié de ce type, approfondie a travers des
décennies de proximité et de compréhension. Rencontré a

travers les catalogues de la bibliothéque de Lobbes dont il fut

abbé, Rathier n’a pas cessé depuis d’attirer sur ses traces écrites

e I’explorateur impénitent des bibliotheques et non moins

_ impénitent découvreur de textes que nous connaissons. Pour

récolter les fruits de ce long compagnonnage, sont ici rassemblées onze études, neuf anciennes

mises a jour, et deux inédites, qui forment une somme sur I’aspect le plus lié aux textes de
I’écrivain : lecteur, remanieur, centonisateur, comme le dit le titre.

Rathier est un écrivain personnel, inattendu, subtil. 1l a fasciné des générations de
critiques et été reconnu comme un des rares exemples d’autobiographie médiévale. A cet aspect
du personnage abondamment commenté, Frangois Dolbeau n’a rien voulu ajouter. Il s’est
concentré sur le rapport de Rathier aux livres, sur sa rumination des textes, sur ses pratiques
d’écriture et ses méthodes intellectuelles. Des activités préparatoires ainsi mises a jour, il ressort
une présence accrue de I’homme et de 1’écrivain.

L’¢étude préliminaire, issue d’un article du Dictionnaire de spiritualité remanié et mis a
jour, établit les bases de la biographie et de 1’activité de Rathier. Cette notice, assortie d’une
abondante bibliographie, peut servir de base de départ a toute recherche sur le personnage. On
y reléve en particulier la faible diffusion des ceuvres de 1’évéque, dont la réputation était
pourtant considérable de son vivant : une douzaine de recueils ou de fragments du X® ou de la
premiére moitie du XI° siécle, ce qui montre qu’il est vite passé de mode, mais la moiti¢ de
ceux-ci présente des passages autographes, et une dizaine de manuscrits annotés par lui. C’est
sur ce matériel apparemment réduit, mais remarquable par sa proximité avec 1’auteur, que
reposent les études suivantes : ces Ratheriana qui sont comme les campagnes successives d’une
fouille archéologique, permettant de creuser de nouvelles tranchées a travers les épaves de la
démarche intellectuelle de Rathier. Au cours de cette longue quéte a étapes successives,
Francois Dolbeau cherche toujours a faire un pas de plus dans la compréhension de 1’auteur
qu’il a rencontré a travers ses livres, avec une précision et une acribie qui est en soi un exemple
de méthode. Au fil des pages, ses remarques sur les qualités et les défauts des éditions utilisées,
ainsi que le surplus procuré par sa propre démarche, démontrent la valeur et 1’efficacité de sa
saine doctrine.

La premiére étape est une recherche sur les manuscrits de Rathier jadis conservés a
Lobbes et dont trois sur quatre ont été détruits en 1794, mais que Dolbeau arrive a reconstituer
a travers les anciens catalogues et les descriptions anciennes des érudits a la recherche des
ceuvres de Rathier. Le premier est un passionnaire annuel, qui a tres probablement fait partie
de la bibliotheque de Rathier. Le second, copie aprés sa mort, désormais a Valenciennes
(Bibliothéeque municipale 843), contient I’unique exemplaire des Praeloquia, et quelques piéces
bréves ou extraits. Le troisieme, qui a été I’objet de plusieurs copies modernes avant sa

FRANGOIS DOLBEAU

RATHIER DE VERONE

LECTEUR, REMANIEUR
ET CENTONISATEUR




disparition, contenait une majorité d’ceuvres de Rathier et une copie d’un traité de Paschase
Radbert, qu’il avait annoté de sa main dans un manuscrit du IX® siécle de Bobbio lorsqu’il était
évéque de Vérone. Le quatrieme est un 1égendier a I’usage de Lobbes, trés postérieur a Rathier.
Il devait exister a Lobbes d’autres ceuvres de Rathier, perdues avant le XVII® siécle. L’analyse
de la tradition des ceuvres permet de retoucher les éditions existantes faites sur des éditions
anciennes, a partir des copies dont celles-ci dépendaient. La conclusion est que les éditions
existantes, notamment celle de Peter L. D. Reid en 1976, CCCM 46, basée sur 1’édition de la
Patrologie et assez indifférente a la recherche des sources, est plutdt en recul par rapport a
1I’édition des fréres Ballerini a Vérone en 1765.

L’étude des sources de Rathier est 1’étape suivante (Ratheriana Il). L’évéque avait eu
acces a des bibliotheques prestigieuses. Mais en rédigeant les Praeloquia, en prison a Pavie, il
se plaint d’avoir peu de livres. En relisant ceux qu’il était probable qu’il avait a sa disposition,
d’aprés les quelques citations explicites, et les répertoires de sentences morales alors en
circulation, Francois Dolbeau ajoute environ cent-cinquante passages de citation ou d’allusion
(et quarante-six autres y seront ajoutées en 2016). Ce qui lui permet de donner une image plus
précise de ses méthodes de travail : il disposait probablement d’une dizaine de recueils
composites ou d’homéliaires, dont certains peuvent étre identifiés dans le catalogue de 1’abbaye
de Lobbes ou il les a apportés ensuite, ou dans des manuscrits subsistants (Trier, Stadtbibl.
149/1195, recueil de textes rares utilisés par Rathier, annoté de sa main en recopiant en marge
les passages qu’il compte réutiliser). L’ouvrage qui semble lui avoir été le plus proche a cette
époque de sa vie est le commentaire de saint Ambroise sur le psaume 118. Les ouvrages moins
cités doivent I’avoir ét¢ de mémoire ou lors d’un remaniement postérieur. Ses lectures
classiques et patristiques lui servent pour le fond mais aussi pour le style : il y releve les mots
rares, souvent notés en marge de sa main dans les manuscrits qu’il a lus, et les utilise ensuite
dans ses propres productions. Au passage, F. Dolbeau identifie tel ouvrage (1’Agonisticus qu’on
a cru disparu ou non existant) avec un recueil de priéres qu’il a remanié et augmentg.

Poursuivie sur I’ensemble de 1’ceuvre, cette identification des sources donne des résultats
remarquables (Ratheriana Il1). De multiples allusions classiques ont en fait transité par les
écrits de saint Augustin et de saint Jérdbme, de Cassiodore ou de Boéce. Les citations
scripturaires dérivent aussi souvent d’un intermeédiaire liturgique ou patristique, comme le
montre 1’enchainement de versets qu’on peut retrouver dans des commentaires, ou bien des
formes antérieures a la Vulgate : la lectio divina et la rumination monastique de la Bible se
poursuivent a travers la lecture de traités patristiques. Occasion de souligner combien est délicat
dans ce contexte I’emploi des italiques dans une édition critique, qui ne devraient pas chercher
a signaler tous les écarts avec les éditions de référence (p. 154). Les méditations quotidiennes
d’ceuvres patristiques, parfois notées dans les marges, sont « des réflexions a 1’état brut, le
premier stade par lequel passait la pensée créatrice de Rathier, [...] occasion et justification de
la création personnelle » (p. 158). C’est I’univers intellectuel de ce savant, disciple de Grégoire
le Grand, qui se dévoile a travers ses notes préparatoires. Notamment le manuscrit de Tréves
déja cité, qui tourne autour des problémes de 1’ame humaine, dont Rathier fait un usage plus
moral et littéraire que théologique. Tant6t il paraphrase et cherche a comprendre mieux, en une
lecture intelligente et personnelle, et en appliquant ses lectures a son propre cas, tantot les notes
prefigurent comme un avant-texte de I’ceuvre en gestation (les Praeloquia, titre bati en
référence aux Soliloquia d’Augustin). Un réel désir de progreés spirituel apparait dans ces
annotations, dont certaines n’étaient destinées qu’a lui-méme. L’édition en est donnée et
commentée avec pertinence (385 entrées). Si la triste vieillesse de Rathier I’a fait parfois taxer
d’hypocrisie, cet avant-texte méne a considerer les Praeloquia comme une méditation sincere
et une exhortation a la perfection. Les citations des Péres, reflet de ses méditations quotidiennes,
n’y sont pas ornementales, mais fondamentales.



Fort de cette réflexion sur les méthodes de travail et d’écriture, F. Dolbeau présente

ensuite des ceuvres considérées comme mineures, mais qui illustrent bien son propos. D’abord
dans le domaine hagiographique : un sermon inédit pour saint Donatien (BHL 2280), qu’il
restitue a Rathier d’aprés des parallélismes avec ses ceuvres attestées, le maniérisme du style et
sa recherche d’expressivité ; il le replace dans le dossier hagiographique de Donatien, le date
de 944-945 et 1’édite d’apres les deux manuscrits. La Vie de saint Ursmer abbé de Lobbes (BHL
8417), remaniement d’une vie plus ancienne, est la plus diffusée des ceuvres de Rathier (27
témoins dont 11 disparus, un quart dans le Légendier flamand), sous diverses formes,
raccourcies ou augmentées. Adoptée a Lobbes, elle eut une circulation régionale avant de passer
de mode. Un remaniement par interpolation de faits historiques, d’aprés les Gesta abbatum
Lobbiensium de Folcuin, est peut-étre de Folcuin lui-méme, qui admirait beaucoup le style de
Rathier, a la fin de sa vie vers 990. Une édition du texte, dont seul le prologue jouissait d’une
édition moderne, conclut cette étude, accompagnée en annexe de la seconde vie de saint Ermin
qui est sans doute du méme auteur, peut-étre Folcuin, que la vie interpolée d’Ursmer.
a une série de textes qui accompagnent les ceuvres de Rathier dans deux recueils de Munich,
provenant de la cathédrale de Freising ; depuis les freres Ballerini au XVI111° siecle ils ont été
négligés comme composés presque uniquement d’extraits patristiques : ce sont des centons. Or,
les théoriciens médiévaux conseillaient de rédiger en deux étapes : d’abord une ébauche en
style simple, puis une mise en forme par I’emploi de figures. Aprés 1’analyse de ces sermons
de Freising, visiblement des canevas ou brouillons pour un prédicateur appelé a précher pour
la féte des saints patrons de Vérone, F. Dolbeau lance 1I’hypothése qu’une partie en est
imputable a Rathier, sans avoir recu une mise en forme définitive. Il montre que certains
passages utilisés se retrouvent annotes dans les manuscrits utilisés par Rathier, et que les
quelques mots de liaison ajoutés figurent souvent dans d’autres de ses écrits. Est également
utilisé, alors qu’il fut peu lu au Moyen Age, Zénon de Vérone, lointain prédécesseur de Rathier
qui le considérait comme son patron personnel. Une partie des sermons-centons, a divers degrés
de finition, sont donc attribuables & Rathier, grace aux connaissances acquises des méthodes
d’annotation et de travail de celui-Ci. Et, grace a I’insertion, aux cOtés des ceuvres d’un auteur
maniaque de 1’écriture, d’états de texte qui ne sont pas normalement destinés a la conservation,
on touche du doigt ce qui dut étre le mode de composition de la plupart des sermons
quotidiennement prononcés : un relevé de lectures destinées a la méditation et rassemblées pour
permettre au pasteur d’accomplir son devoir de prédication, éventuellement en langue vulgaire
pour le peuple, ce qui justifie que la mise en forme linguistique en soit sommaire.

L’influence des Péres restant prédominante jusqu’au XI® siécle, les prédicateurs se
servaient de ces recueils de sermons ou d’extraits patristiques que sont les homéliaires, mais
devaient s’adapter lors des fétes récentes ou locales. La centonisation était ’'une des techniques
employées. F. Dolbeau revient sur son emploi et sur la transmission de ces textes, jusqu’a la
réforme grégorienne qui favorise les sermonnaires d’auteur. Dans les deux recueils de Freising,
les auteurs exploités ne sont jamais nommeés, et les retouches ne dépassent que de peu 11% des
modeles ; dans le cas des sermons attribuables a Rathier, en 961-968, le retour incessant des
mémes sources, surtout Gregoire le Grand excerpté par Tayon de Saragosse et, a certains
moments, Z¢énon de Vérone, les renvois d’un sermon a 1’autre, sont décisifs. Sept sermons sont
édités, avec des procédés qui permettent d’évaluer précisément la fidélité au texte source, et
toute une colonne pour les comparaisons.

Pour compléter les deux séries d’éditions précédentes (deux et sept sermons-centons),
huit autres ont recu le méme traitement (contribution inédite). Cette série de sermons méconnus
ouvre des perspectives neuves sur la prédication médiévale avant 1’age grégorien et scolastique.

L’ensemble de 1’ouvrage, qui par vagues successives approfondit obstinément une
recherche toujours active, permet par son rassemblement une meilleure connaissance du lecteur



infatigable que fut Rathier, maniaque de la lecture active, plume en main, avide d’utiliser et de
recycler ses découvertes dans le champ de sa vaste culture et de ses auteurs favoris. »



