Jacques VERGER

WisTonws « J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
Les gens de savoir en Bretagne I’Académie le livre de Marjolaine Lémeillat, Les
gens de savoir en Bretagne a la fin du Moyen Age .
Fin xim®—xv® siécle (Collection « Histoire »),
Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2022, 458
pages, VIl pl. en couleurs h.-t.. Cet ouvrage
reprend de maniére assez compléte une these
soutenue en 2018 a ’université de Paris-Est Créteil
sous la direction du Prof. Nathalie Gorochov ;
manque seulement le dictionnaire
prosopographique qui devrait faire 1’objet d’une
publication ultérieure.

Le travail de Mme Lémeillat se recommande
d’entrée de jeu par son ambition, ce qui, d’une
certaine maniére, en garantit 1’intérét. L’espace
envisagé est vaste, puisqu’il s’agit de la totalit¢ du
duché de Bretagne. La période étudiée est longue,

a la fin du Moyen Age

puisqu’elle couvre les deux siécles de la fin du
Moyen Age pendant lesquels la Bretagne a précisément, plus que toute autre principauté
territoriale en France, affirmé son identité et affermi ses structures politiques, économiques et
religieuses. L’objet méme de la recherche est une notion assez neuve — « les gens de
savoir » — que j’ai moi-méme, avec d’autres, contribué a proposer a la réflexion des
médiévistes ; notion certes souple et requérant un effort préalable de définition, mais
recouvrant a coup sdr, dans quelque contexte que ce soit, un ou plusieurs groupes humains
larges et divers par leur origine, leur formation et leur réle dans la société de leur temps.

Corollaire de cette visée ambitieuse, les sources dépouillées — éditées ou inédites —
représentent une masse considérable. L’auteur a en particulier visité pratiquement tous les
dépots d’archives et de manuscrits bretons et y a consulté des centaines de cartons et de
registres. Elle a aussi largement recouru aux archives du Vatican, surtout & partir des registres
de lettres ou de suppliques pontificales publiés ou mis en ligne. Ces dépouillements lui ont
permis de constituer un volumineux fichier prosopographique de 5 599 individus qu’elle a
ensuite exploité méthodiquement.

L’ampleur du matériau mis en ceuvre, la primaut¢ donnée a la méthode
prosopographique et le recours systématique aux données quantitatives ont évidemment leur
rangon. L’écriture est parfois hative, les classifications adoptées manquent un peu de
souplesse, la mise en contexte des résultats pourrait étre approfondie, les exemples individuels
qui, par-dela les listes de noms et les tableaux statistiques, donneraient un peu de chair et de
couleur a cette étude sociale des gens de savoir bretons, sont peu nombreux.

Ces quelques réserves, qui tiennent d’ailleurs pour une bonne part au format obligé de la
these dont est issu ce livre, ne doivent cependant pas occulter les grandes qualités de ce travail
et son apport scientifique considérable.

La problématique du livre est simple. Elle part du postulat de I’existence dans la société
bretonne de la fin du Moyen Age d’un groupe identifiable de « gens de savoir », c¢’est-a-dire
d’individus (a peu prés exclusivement des hommes) ayant accés, a des degrés divers, a
certaines formes de savoirs discursifs et tirant de ces savoirs des competences intellectuelles
leur permettant d’exercer un certain nombre de fonctions socialement et politiquement
reconnues. Les plus aisément repérables de ces gens de savoir sont évidemment ceux qui



étaient passés par 'université (en 1’occurrence essentiellement celles de Paris, Angers et
Orléans, celle de Nantes n’apparaissant timidement qu’en 1460) et y avaient obtenu des
grades (le plus souvent en droit) ou fait au moins un séjour d’études. Il semble que ce soit le
cas d’environ la moitié des individus considérés ici. Marjolaine Lémeillat caractérise avec
précision leurs cursus d’études (disciplines pratiquées, durée des études, grades obtenus). Les
sources sont naturellement beaucoup moins satisfaisantes pour les autres catégories de gens
de savoir. On sait simplement qu’ils avaient recu une formation comparable mais de moindre
niveau que celle des universitaires, dans des cadres variés, préceptorat privé, petites écoles de
village ou de paroisse, studia liés a des établissements religieux (monastéres, couvents
mendiants, collégiales ou cathédrales), que la documentation éclaire treés inégalement.

Marjolaine Lémeillat a opté pour un plan chronologique simple. La premiére partie
court de 1250 a 1370, la seconde de 1370 a 1491. Si cette derniere date correspond
évidemment au début de la mainmise du roi de France sur le duché de Bretagne (mariage de
Charles VIII et d’Anne de Bretagne), les autres, de 1’aveu méme de 1’auteur, ont été
commandées avant tout par 1’état de la documentation, presque inexistante avant le milieu du
X11¢ siécle, plus substantielle ensuite et surtout qui s’accroit considérablement a partir des
années 1370 (développement des archives bretonnes li¢ a 1’affermissement de la dynastie des
Montfort et a I’essor des villes, ressources accrues offertes par les archives pontificales et
I’apparition des grands rotuli universitaires). Ce parti pris montre que 1’auteur, plutdt que de
chercher a repérer, peut-étre sans résultat, les contrecoups des divers événements qui ont alors
marqué 1’histoire du duché (guerre civile entre Blois et Montfort, répercussions de la guerre
de Cent Ans, Grand Schisme), a préféré mettre en valeur ’'unité de son sujet. Il y a certes eu,
du xim® au xv® siecle, croissance et méme croissance accélérée du groupe des gens de savoir
bretons et par suite « visibilité sociale » accrue de ce groupe, mais celui-ci n’en a pas moins
maintenu, tout au long de la période, certains traits permanents que 1’auteur met bien en
évidence : un recrutement social surtout aristocratique et bourgeois, un recrutement
géographique équilibré entre Haute- et Basse-Bretagne, une prépondérance constante, a tous
les niveaux, de la formation juridique, une prépondérance plus marquée encore des hommes
d’Eglise, réguliers ou séculiers, par rapport aux laics, le fort pouvoir d’attraction et le prestige
du service ducal, etc.

Si les gens de savoir ne constituaient pas a proprement parler, dans la Bretagne de la fin
du Moyen Age, un « quatriéme Etat », trop d’entre eux restant en particulier directement liés
aux milieux ecclésiastiques, ils n’en représentaient pas moins une composante spécifique au
sein des élites bretonnes, portée par son utilité sociale et politique évidente et sans cesse
croissante, ce qui la mettait relativement a 1’abri des soubresauts militaires et dynastiques,
comme le confirme sa stabilité de part et d’autre du tournant de 1491.

Et ceci constitue, me semble-t-il, un des apports majeurs de la thése de Marjolaine
Lémeillat, qui rejoint d’ailleurs les conclusions de divers travaux antérieurs sur 1’histoire
économique, politique et religieuse de la Bretagne a la fin du Moyen Age. Celle-ci a
incontestablement vu une forte affirmation de I’identité bretonne et de la cohésion d’un duché
fier de son autonomie et peut-étre méme tenté par la souveraineté. Mais, paradoxalement
peut-étre, cette affirmation identitaire renforcee s’est faite non par la création d’un modéle
singulier, mais par 1’adoption et I’adaptation de pratiques et d’institutions qui étaient celles du
royaume de France et des autres grandes principautes du temps.

C’est bien ce qui ressort du contenu des deux grandes parties chronologiques du livre,
toutes deux baties selon le méme schéma tripartite.

Dans chaque partie, le premier chapitre est consacré a « la formation des gens de
savoir ». L’auteur y a rassemblé tout ce qu’elle a pu trouver sur les diverse types d’écoles
fréquentées par les jeunes Bretons, sur leurs cursus d’études, les colléges qui ont accueilli
certains d’entre eux a Paris (colleges de Cornouaille, de Tréguier, de Léon), leur mode de vie



et leurs moyens de subsistance (le plus souvent I’octroi de bénéfices ecclésiastiques). Ce sont
évidemment, je I’ai dit, les étudiants et maitres passés par 1’université qui sont le mieux
documentés. Les informations que 1’auteur a réunies sur eux montrent qu’ils ne se
distinguaient guére, a cet égard, des autres groupes d’étudiants et de gradués qui ont pu étre
étudiés ailleurs pour la méme époque, ce qui, a dire vrai, n’a rien d’étonnant puisque les
jeunes Bretons fréquentaient a peu prés exclusivement les universités du royaume de France,
Paris, Orléans et Angers, méme si, leurs études achevées, la plupart d’entre eux regagnaient
leur province natale.

Les seconds chapitres de chacune des deux parties traitent « des gens de savoir en
activité ». Marjolaine Lémeillat y montre qu’une bonne partie de ces gens de savoir faisaient
évidemment carriére dans I’Eglise, mais que ces carriéres ecclésiastiques étaient parfaitement
compatibles avec de nombreux emplois au service du duc de Bretagne, des grands seigneurs
ou des villes, aupres des chancelleries ou des tribunaux ; le nombre des emplois ainsi offerts a
méme considérablement augmenté dans le courant du xv® siecle. Ces emplois, tant
ecclésiastiques que laics, étaient évidemment de niveau trés variable et inégalement
rémunérateurs, depuis les hautes charges d’évéque, chancelier ou conseiller ducal jusqu’aux
modestes offices de curé, notaire ou avocat. Beaucoup cumulaient plusieurs offices ou en
changeaient fréquemment et les exemples ne manquent pas d’ascension sociale. Les
compétences intellectuelles liées aux études étaient un prérequis indispensable, mais les
relations de famille, d’amitié ou de clientéle jouaient aussi un réle dans la réussite des
individus. Je n’insiste pas davantage sur ces profils de carriere minutieusement reconstitués
dans ces deux chapitres mais les analyses détaillées de Marjolaine Lémeillat, illustrées par un
grand luxe de tableaux statistiques, montrent qu’ici non plus les gens de savoir bretons ne
s’écartaient pas fondamentalement des pratiques sociales des groupes similaires qui ont pu
étre étudiés pour la méme époque dans d’autres régions de France et méme d’Occident.

Le dernier chapitre enfin de chacune des deux grandes parties chronologiques évoque la
vie «privée » et « personnelle » des hommes de savoir. Dans ces pages, un peu plus
disparates mais parfois plus concretes que celles qui précédent, I’auteur a rassemblé ce qu’elle
a pu trouver sur le mode de vie, la fortune, les résidences, les bibliotheques et parfois les
écrits, les dévotions, les sépultures, etc. des individus qu’elle étudie. Sans étre exhaustive, la
moisson n’est pas négligeable et dessine le portrait d’'un groupe nombreux, peut-étre plus
qu’ailleurs encore marqué par ses origines cléricales, mais sincérement attaché au service du
duc et du « bien commun », sans négliger pour autant ses intéréts propres et ceux de ses
proches. Bref, ici encore, et par une sorte de paradoxe déja souligné, un schéma qui s’inscrit
assez bien dans le panorama d’ensemble des mutations sociales de la fin du Moyen Age tel
que I’ont établi de nombreux travaux récents, et ou se combinaient les signes manifestes
d’une « modernisation » spectaculaire de la société et de « I’Etat breton », pour citer Jean
Kerhervé, et la mise en place de conditions culturelles, sociales, administratives et politiques
favorables a leur intégration prochaine au royaume de France.

Il'y a donc beaucoup a tirer du beau livre de Marjolaine Lémeillat, tant pour la masse
de données, prosopographiques et institutionnelles, qui y sont réunies, que pour 1’éclairage
qu’il jette sur les dynamiques & 1’ceuvre dans la société bretonne de la fin du Moyen Age. »



Jacques DALARUN

«J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie, au nom de ses codirecteurs, nos
confréres Jacques Jouanna, Pierre-Sylvain Filliozat et
- moi-méme, le premier fascicule (janvier-juin) de
I’année 2022 du Journal des savants, sorti avec sa
SAVANTS ponctualité et sa qualité Iégendaires, grace aux soins
FONDE EN 1665 de notre chargé de publications, M. Matthieu Guyot.
Ce fascicule de 148 pages comporte quatre articles
qui, comme a [D'ordinaire, se répartissent
harmonieusement entre Antiquité (ici par le biais de
’humanisme), Orient, Moyen Age et Temps
modernes, en s’appuyant sur des sources aussi bien
historiques que littéraires ou philosophiques. Il s’agit
des articles de Jean-Marie Durand, La prise du
pouvoir par Zimri-Lim, roi de Mari (p. 3-21); de
Jean Richard, L’affaire d’Anseri de Montréal. Un
grand baron entre liens féodaux et autorité royale (p.
23-29) ; de Thomas Penguilly, Aux sources épigrammatiques de ['embleme : André Alciat et
[’Anthologie de Planude (avec onze épigrammes inédites) (p. 31-99) ; et de Michaél Devaux,
Résurgence d’un manuscrit de Sur 1’avancement de la metaphysique reelle... que Leibniz
envoya a Bossuet : périple et lecons (p. 101-130), accompagné de 1’édition critique du texte
(G. W. Leibniz, Sur [’avancement de la metaphysique reelle, et particulierement sur la nature
de la substance expliquée par la force) par les soins de Michaél Devaux (p. 131-139). Notre
revue continue, pour notre bonheur, a attirer les articles de nos consceurs et confréres ; ainsi
figurent, dans ce fascicule, un article de notre confrére Jean-Marie Durand et un article
posthume de notre regretté confrére Jean Richard, exhumé et présenté par notre confrére
Dominique Barthélemy.

JOURNAL

Jean-Marie Durand, La prise du pouvoir par Zimri-Lim, roi de Mari

Si I’on s’en tient au témoignage des annales royales, I’image du monarque oriental,
qu’il soit assyrien, babylonien ou perse, est celle d’un potentat, maitre des hommes et égal des
dieux, un fils ayant succédé a son pere sans coup férir, bénéficiant de la faveur divine dés sa
conception et accumulant les victoires. Tel est le cas, dans les textes cunéiformes, de Zimri-
Lim, dernier roi mésopotamien de Mari sur 1I’Euphrate, dans 1’actuel Irak, un centre politique
majeur du Proche-Orient au xvin® siécle avant notre ere. En fait, la documentation conservée
livre une image bien différente, qui dissipe I’impression d’histoire immobile donnée par les
sources littéraires du Proche-Orient. Les tablettes de Mari (publiées dans les tomes XXXIII,
XXXV et XXXV des Archives Royales de Mari) permettent en effet d’entrevoir, derriére le
discours rhétorique, ce qui a pu se passer dans la réalité. Ainsi comprend-on que 1’accession
au pouvoir de Zimri-Lim n’allait pas de soi. Son pére biologique, Hadni-Addu, n’était pas son
prédecesseur sur le trone, Yahdun-Lim, dont il se dit néanmoins le « fils », alors qu’il était
probablement son neveu ou son petit-fils. Pour accéder au pouvoir, Zimri-Lim a d’abord dt
étre choisi parmi divers prétendants, dans des conditions que 1’on ignore. Pour consolider sa
position, il s’est appuyé sur sa mére et sur le chef bédouin Bannum, dont il a ensuite secoué la
tutelle. Il lui a encore fallu construire par la violence un royaume unitaire en attaquant, puis en
annexant les territoires concédés a des Bédouins alliés, les Mar yamina, qui s’étaient en fait
constitués en royaumes autonomes. Faute des détails donnés par les tablettes, on n’aurait



nullement le soupcon que Zimri-Lim dut attendre la cinquieme année de son régne pour
disposer de son royaume et du pouvoir qu’on lui attribue a la fin de sa vie.

Jean Richard, L affaire d’Anseri de Montréal. Un grand baron entre liens féodaux et autorité
royale

L’article s’ouvre par un avant-propos ou Dominique Barthélemy explique que cette
communication de notre regretté confrére, prononcée en 2014, mais jusqu’a présent restée
inédite, devait paraitre pour le 100° anniversaire de 1’auteur et avec son accord (et j’ajoute, a
I’initiative de Dominique Barthélemy). La mort de Jean Richard, en 2021, érige en hommage
posthume ce texte relu par Dominique Barthélemy et Francis Richard.

A 1a fin de I’année 1254, le conseil du roi est saisi de plaintes contre Anseri, seigneur
de Montréal-en-Auxois (entre Montbard et Avallon), vassal du duc Hugues IV de
Bourgogne : Anseri est accusé de plura gravia et enormia facta commis contre diverses
églises du diocese d’Autun. Le roi adresse alors au duc un mandement 1’invitant a faire justice
de ces griefs; mais c’est seulement aprés un second mandement, ordonnant la saisic du
chateau de Montréal, qu’Anseri céde son chateau au duc, selon des modalités qui évoquent un
compromis entre le grand baron et son vassal — compromis fort accommodant pour ce dernier.
L’affaire témoigne de la reprise en main de la justice royale par Louis IX au retour de la
septieme Croisade et de la prééminence désormais reconnue au Parlement. Mais les lenteurs
de la procédure et les termes de I’arrangement final montrent aussi que le roi n’a pas pour
autant cessé de prendre en considération les prérogatives de ses grands barons.

Thomas Penguilly, Aux sources épigrammatiques de ’embléme : André Alciat et [’Anthologie
de Planude (avec onze épigrammes inédites)

Si la parution des Emblémes a assuré a leur auteur, le juriste milanais André Alciat
(1492-1550), une durable réputation de poéte dans 1I’Europe humaniste, elle a aussi longtemps
occulté bon nombre de ses autres projets littéraires, parfois menés a leur terme, parfois
demeurés inédits. La présente contribution rouvre ainsi le dossier des épigrammes latines
traduites ou imitées de 1’Anthologie de Planude, dont on sait depuis longtemps le lien fécond
qui les relie a la création des Emblemes. Entreprises dés ses années d’apprentissage, certaines
de ces compositions ont d’abord paru dans plusieurs ouvrages juridiques, avant d’étre reprises
en 1525, a I’insu de leur auteur, dans la toute premiére anthologie bilingue de 1’Anthologie de
Planude. C’est alors qu’Alciat, séduit par cette idée géniale due a Johannes Soter, mais vexé
par une remarque philologique critique a son égard (« Si j’ai le désir de faire disparaitre ce
livre, c’est parce qu’il m’y a publiquement critiqué pour avoir attribué une ode d’Anacréon a
Automédon »), décide de faire paraitre une nouvelle anthologie destinée a effacer la
précedente : les Selecta Epigrammata Graeca publiées par I’'imprimeur Bebel en 1529, dont il
est en réalité I’un des principaux maitres d’ceuvre, avec Bonifacius Amerbach et Johannes
Cornarius. Pour jeter un éclairage nouveau sur la genése de ce projet éditorial, il était
nécessaire d’examiner a nouveaux frais le manuscrit O IV 8 de la Bibliotheque universitaire
de Bale, qui contient le texte de cent cinquante-quatre épigrammes adressées par Alciat a
Amerbach, parmi lesquelles un certain nombre étaient encore inédites, ainsi qu’un appendice
de trente-sept carmina epigraphica, initialement destiné au nouveau recueil anthologique de
1529. Ce manuscrit apporte également une preuve décisive que les Emblemata ne
constituaient a 1’origine qu’une section, peut-étre un livre, du recueil d’Epigrammata
compos¢ par Alciat, formé d’abord de quatre, puis de cinq livres, mais aujourd’hui perdu.
Enfin, 1’étude du texte méme des trente-deux épigrammes passéees dans les Emblémes fournit
de précieuses informations sur 1’histoire éditoriale de ce recueil, en établissant notamment que
le texte finalement publié a Augsbourg en 1531 ne pouvait guére étre antérieur a 1530.



Thomas Penguilly fait suivre sa belle enquéte de trois précieuses annexes : les tables
de concordance des Epigrammata d’André Alciat ; la table de concordance des inscriptions
métriques ; enfin le texte latin et la traduction francaise de onze épigrammes inédites d’ André
Alciat, dont on godtera la sagesse : « Est bene de cunctis benedicere ; praue dicere praue / Est
scelus, etsi isthaec quos laceras mereant. »

Michaél Devaux, Résurgence d’'un manuscrit de Sur 1’avancement de la métaphysique
réelle... que Leibniz envoya a Bossuet : périple et legons

En 1694, Leibniz avait envoyé a Bossuet une traduction francaise de son célebre
article De prima philosophia emendatione et de notione substantia, ou la substance est pensée
par la force. La traduction était destinée, dans 1’esprit du philosophe, a étre publiée dans Le
Journal des scavans, mais I’Aigle de Meaux — semble-t-il — ne donna pas suite. Leibniz
prépara également une lettre a 1’adresse de notre lointain confrére Louis Cousin, éditeur du
Journal des scavans (« Je vous avois adressé dernierement quelque meditation sur 1’ Analyse
Mathematique a I’occasion de mon nouveau Calcul, avec un petit mot de lettre. Maintenant je
prends la liberté de vous adresser des pensées qui paroistront plus importantes a ceux qui en
peuvent juger »). Mais sans doute la missive ne fut-elle pas expédiée. Le veeu de Leibniz ne
fut donc pas exaucé. La traduction francaise de son article fut, en revanche, imprimée dans les
(Euvres de Bossuet par dom Jean-Pierre de Foris en 1778, mais, par la suite, le manuscrit
disparut et la grande édition de 1’Akademie de Leibniz publia donc le texte en 2009 a partir de
I’édition de 1778. Michaél Devaux a retrouvé la version francaise du fameux article dans un
manuscrit d’Oxford (Bodleian Library, Special Collection, MS. French. C. 4, f. 53r-54v) et
retrace le périple du texte. Il précise sa place dans I’histoire de la métaphysique (notamment
aux yeux de Martin Heidegger, Wolfgang Janke et Emmanuel Martineau). Les enseignement
du manuscrit ne sont pas minces : Leibniz avait intitulé cette version « Considerations », un
terme dont Michaél Devaux montre la pertinence ; il souhaitait la faire paraitre de maniere
anonyme « pour sonder un peu le guay » (il émettait le méme désir dans son projet de lettre a
Louis Cousin) ; il y a ajouté trois passages par rapport a 1’original latin. Suit I’excellente
édition critique de la traduction frangaise selon le manuscrit d’Oxford, par les soins de
Michaél Devaux : G. W. Leibniz, [Considerations] sur [’avancement de la Metaphysique
reelle, et particulierement sur la nature de la substance expliquée par la force. Ainsi le veeu
du philosophe de Hanovre, a plus de trois siecles de distance, est-il enfin exaucé. »



