
Jacques VERGER 

 

  

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie le livre de Marjolaine Lémeillat, Les 

gens de savoir en Bretagne à la fin du Moyen Âge . 

Fin XIII
e – xve siècle (Collection « Histoire »), 

Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2022, 458 

pages, VIII pl. en couleurs h.-t.. Cet ouvrage 

reprend de manière assez complète une thèse 

soutenue en 2018 à l’université de Paris-Est Créteil 

sous la direction du Prof. Nathalie Gorochov ; 

manque seulement le dictionnaire 

prosopographique qui devrait faire l’objet d’une 

publication ultérieure. 

Le travail de Mme Lémeillat se recommande 

d’entrée de jeu par son ambition, ce qui, d’une 

certaine manière, en garantit l’intérêt. L’espace 

envisagé est vaste, puisqu’il s’agit de la totalité du 

duché de Bretagne. La période étudiée est longue, 

puisqu’elle couvre les deux siècles de la fin du 

Moyen Âge pendant lesquels la Bretagne a précisément, plus que toute autre principauté 

territoriale en France, affirmé son identité et affermi ses structures politiques, économiques et 

religieuses. L’objet même de la recherche est une notion assez neuve – «  les gens de 

savoir » – que j’ai moi-même, avec d’autres, contribué à proposer à la réflexion des 

médiévistes ; notion certes souple et requérant un effort préalable de définition, mais 

recouvrant à coup sûr, dans quelque contexte que ce soit, un ou plusieurs groupes humains 

larges et divers par leur origine, leur formation et leur rôle dans la société de leur temps. 

Corollaire de cette visée ambitieuse, les sources dépouillées – éditées ou inédites – 

représentent une masse considérable. L’auteur a en particulier visité pratiquement tous les 

dépôts d’archives et de manuscrits bretons et y a consulté des centaines de cartons et de 

registres. Elle a aussi largement recouru aux archives du Vatican, surtout à partir des registres 

de lettres ou de suppliques pontificales publiés ou mis en ligne. Ces dépouillements lui ont 

permis de constituer un volumineux fichier prosopographique de 5 599 individus qu’elle a 

ensuite exploité méthodiquement. 

L’ampleur du matériau mis en œuvre, la primauté donnée à la méthode 

prosopographique et le recours systématique aux données quantitatives ont évidemment leur 

rançon. L’écriture est parfois hâtive, les classifications adoptées manquent un peu de 

souplesse, la mise en contexte des résultats pourrait être approfondie, les exemples individuels 

qui, par-delà les listes de noms et les tableaux statistiques, donneraient un peu de chair et de 

couleur à cette étude sociale des gens de savoir bretons, sont peu nombreux. 

Ces quelques réserves, qui tiennent d’ailleurs pour une bonne part au format obligé de la 

thèse dont est issu ce livre, ne doivent cependant pas occulter les grandes qualités de ce travail 

et son apport scientifique considérable. 

La problématique du livre est simple. Elle part du postulat de l’existence dans la société 

bretonne de la fin du Moyen Âge d’un groupe identifiable de « gens de savoir », c’est-à-dire 

d’individus (à peu près exclusivement des hommes) ayant accès, à des degrés divers, à 

certaines formes de savoirs discursifs et tirant de ces savoirs des compétences intellectuelles 

leur permettant d’exercer un certain nombre de fonctions socialement et politiquement 

reconnues. Les plus aisément repérables de ces gens de savoir sont évidemment ceux qui 



étaient passés par l’université (en l’occurrence essentiellement celles de Paris, Angers et 

Orléans, celle de Nantes n’apparaissant timidement qu’en 1460) et y avaient obtenu des 

grades (le plus souvent en droit) ou fait au moins un séjour d’études. Il semble que ce soit le 

cas d’environ la moitié des individus considérés ici. Marjolaine Lémeillat caractérise avec 

précision leurs cursus d’études (disciplines pratiquées, durée des études, grades obtenus). Les 

sources sont naturellement beaucoup moins satisfaisantes pour les autres catégories de gens 

de savoir. On sait simplement qu’ils avaient reçu une formation comparable mais de moindre 

niveau que celle des universitaires, dans des cadres variés, préceptorat privé, petites écoles de 

village ou de paroisse, studia liés à des établissements religieux (monastères, couvents 

mendiants, collégiales ou cathédrales), que la documentation éclaire très inégalement. 

Marjolaine Lémeillat a opté pour un plan chronologique simple. La première partie 

court de 1250 à 1370, la seconde de 1370 à 1491. Si cette dernière date correspond 

évidemment au début de la mainmise du roi de France sur le duché de Bretagne (mariage de 

Charles VIII et d’Anne de Bretagne), les autres, de l’aveu même de l’auteur, ont été 

commandées avant tout par l’état de la documentation, presque inexistante avant le milieu du 

XIII
e siècle, plus substantielle ensuite et surtout qui s’accroît considérablement à partir des 

années 1370 (développement des archives bretonnes lié à l’affermissement de la dynastie des 

Montfort et à l’essor des villes, ressources accrues offertes par les archives pontificales et 

l’apparition des grands rotuli universitaires). Ce parti pris montre que l’auteur, plutôt que de 

chercher à repérer, peut-être sans résultat, les contrecoups des divers événements qui ont alors 

marqué l’histoire du duché (guerre civile entre Blois et Montfort, répercussions de la guerre 

de Cent Ans, Grand Schisme), a préféré mettre en valeur l’unité de son sujet. Il y a certes eu, 

du XIII
e au XV

e siècle, croissance et même croissance accélérée du groupe des gens de savoir 

bretons et par suite « visibilité sociale » accrue de ce groupe, mais celui-ci n’en a pas moins 

maintenu, tout au long de la période, certains traits permanents que l’auteur met bien en 

évidence : un recrutement social surtout aristocratique et bourgeois, un recrutement 

géographique équilibré entre Haute- et Basse-Bretagne, une prépondérance constante, à tous 

les niveaux, de la formation juridique, une prépondérance plus marquée encore des hommes 

d’Église, réguliers ou séculiers, par rapport aux laïcs, le fort pouvoir d’attraction et le prestige 

du service ducal, etc. 

Si les gens de savoir ne constituaient pas à proprement parler, dans la Bretagne de la fin 

du Moyen Âge, un « quatrième État », trop d’entre eux restant en particulier directement liés 

aux milieux ecclésiastiques, ils n’en représentaient pas moins une composante spécifique au 

sein des élites bretonnes, portée par son utilité sociale et politique évidente et sans cesse 

croissante, ce qui la mettait relativement à l’abri des soubresauts militaires et dynastiques, 

comme le confirme sa stabilité de part et d’autre du tournant de 1491. 

Et ceci constitue, me semble-t-il, un des apports majeurs de la thèse de Marjolaine 

Lémeillat, qui rejoint d’ailleurs les conclusions de divers travaux antérieurs sur l’histoire 

économique, politique et religieuse de la Bretagne à la fin du Moyen Âge. Celle-ci a 

incontestablement vu une forte affirmation de l’identité bretonne et de la cohésion d’un duché 

fier de son autonomie et peut-être même tenté par la souveraineté. Mais, paradoxalement 

peut-être, cette affirmation identitaire renforcée s’est faite non par la création d’un modèle 

singulier, mais par l’adoption et l’adaptation de pratiques et d’institutions qui étaient celles du 

royaume de France et des autres grandes principautés du temps. 

C’est bien ce qui ressort du contenu des deux grandes parties chronologiques du livre, 

toutes deux bâties selon le même schéma tripartite. 

Dans chaque partie, le premier chapitre est consacré à « la formation des gens de 

savoir ». L’auteur y a rassemblé tout ce qu’elle a pu trouver sur les diverse types d’écoles 

fréquentées par les jeunes Bretons, sur leurs cursus d’études, les collèges qui ont accueilli 

certains d’entre eux à Paris (collèges de Cornouaille, de Tréguier, de Léon), leur mode de vie 



et leurs moyens de subsistance (le plus souvent l’octroi de bénéfices ecclésiastiques). Ce sont 

évidemment, je l’ai dit, les étudiants et maîtres passés par l’université qui sont le mieux 

documentés. Les informations que l’auteur a réunies sur eux montrent qu’ils ne se 

distinguaient guère, à cet égard, des autres groupes d’étudiants et de gradués qui ont pu être 

étudiés ailleurs pour la même époque, ce qui, à dire vrai, n’a rien d’étonnant puisque les 

jeunes Bretons fréquentaient à peu près exclusivement les universités du royaume de France, 

Paris, Orléans et Angers, même si, leurs études achevées, la plupart d’entre eux regagnaient 

leur province natale. 

Les seconds chapitres de chacune des deux parties traitent « des gens de savoir en 

activité ». Marjolaine Lémeillat y montre qu’une bonne partie de ces gens de savoir faisaient 

évidemment carrière dans l’Église, mais que ces carrières ecclésiastiques étaient parfaitement 

compatibles avec de nombreux emplois au service du duc de Bretagne, des grands seigneurs 

ou des villes, auprès des chancelleries ou des tribunaux ; le nombre des emplois ainsi offerts a 

même considérablement augmenté dans le courant du XV
e siècle. Ces emplois, tant 

ecclésiastiques que laïcs, étaient évidemment de niveau très variable et inégalement 

rémunérateurs, depuis les hautes charges d’évêque, chancelier ou conseiller ducal jusqu’aux 

modestes offices de curé, notaire ou avocat. Beaucoup cumulaient plusieurs offices ou en 

changeaient fréquemment et les exemples ne manquent pas d’ascension sociale. Les 

compétences intellectuelles liées aux études étaient un prérequis indispensable, mais les 

relations de famille, d’amitié ou de clientèle jouaient aussi un rôle dans la réussite des 

individus. Je n’insiste pas davantage sur ces profils de carrière minutieusement reconstitués 

dans ces deux chapitres mais les analyses détaillées de Marjolaine Lémeillat, illustrées par un 

grand luxe de tableaux statistiques, montrent qu’ici non plus les gens de savoir bretons ne 

s’écartaient pas fondamentalement des pratiques sociales des groupes similaires qui ont pu 

être étudiés pour la même époque dans d’autres régions de France et même d’Occident. 

Le dernier chapitre enfin de chacune des deux grandes parties chronologiques évoque la 

vie « privée » et « personnelle » des hommes de savoir. Dans ces pages, un peu plus 

disparates mais parfois plus concrètes que celles qui précédent, l’auteur a rassemblé ce qu’elle 

a pu trouver sur le mode de vie, la fortune, les résidences, les bibliothèques et parfois les 

écrits, les dévotions, les sépultures, etc. des individus qu’elle étudie. Sans être exhaustive, la 

moisson n’est pas négligeable et dessine le portrait d’un groupe nombreux, peut-être plus 

qu’ailleurs encore marqué par ses origines cléricales, mais sincèrement attaché au service du 

duc et du « bien commun », sans négliger pour autant ses intérêts propres et ceux de ses 

proches. Bref, ici encore, et par une sorte de paradoxe déjà souligné, un schéma qui s’inscrit 

assez bien dans le panorama d’ensemble des mutations sociales de la fin du Moyen Âge tel 

que l’ont établi de nombreux travaux récents, et où se combinaient les signes manifestes 

d’une « modernisation » spectaculaire de la société et de « l’État breton », pour citer Jean 

Kerhervé, et la mise en place de conditions culturelles, sociales, administratives et politiques 

favorables à leur intégration prochaine au royaume de France. 

Il y a donc beaucoup à tirer du beau livre de Marjolaine Lémeillat, tant  pour la masse 

de données, prosopographiques et institutionnelles, qui y sont réunies, que pour l’éclairage 

qu’il jette sur les dynamiques à l’œuvre dans la société bretonne de la fin du Moyen Âge. » 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jacques DALARUN 

 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, au nom de ses codirecteurs, nos 

confrères Jacques Jouanna, Pierre-Sylvain Filliozat et 

moi-même, le premier fascicule (janvier-juin) de 

l’année 2022 du Journal des savants, sorti avec sa 

ponctualité et sa qualité légendaires, grâce aux soins 

de notre chargé de publications, M. Matthieu Guyot. 

Ce fascicule de 148 pages comporte quatre articles 

qui, comme à l’ordinaire, se répartissent 

harmonieusement entre Antiquité (ici par le biais de 

l’humanisme), Orient, Moyen Âge et Temps 

modernes, en s’appuyant sur des sources aussi bien 

historiques que littéraires ou philosophiques. Il s’agit 

des articles de Jean-Marie Durand, La prise du 

pouvoir par Zimrî-Lîm, roi de Mari (p. 3-21) ; de 

Jean Richard, L’affaire d’Anseri de Montréal. Un 

grand baron entre liens féodaux et autorité royale (p. 

23-29) ; de Thomas Penguilly, Aux sources épigrammatiques de l’emblème : André Alciat et 

l’Anthologie de Planude (avec onze épigrammes inédites) (p. 31-99) ; et de Michaël Devaux, 

Résurgence d’un manuscrit de Sur l’avancement de la metaphysique reelle… que Leibniz 

envoya à Bossuet : périple et leçons (p. 101-130), accompagné de l’édition critique du texte 

(G. W. Leibniz, Sur l’avancement de la metaphysique reelle, et particulierement sur la nature 

de la substance expliquée par la force) par les soins de Michaël Devaux (p. 131-139). Notre 

revue continue, pour notre bonheur, à attirer les articles de nos consœurs et confrères ; ainsi 

figurent, dans ce fascicule, un article de notre confrère Jean-Marie Durand et un article 

posthume de notre regretté confrère Jean Richard, exhumé et présenté par notre confrère 

Dominique Barthélemy. 

 

Jean-Marie Durand, La prise du pouvoir par Zimrî-Lîm, roi de Mari 

Si l’on s’en tient au témoignage des annales royales, l’image du monarque oriental, 

qu’il soit assyrien, babylonien ou perse, est celle d’un potentat, maître des hommes et égal des 

dieux, un fils ayant succédé à son père sans coup férir, bénéficiant de la faveur divine dès sa 

conception et accumulant les victoires. Tel est le cas, dans les textes cunéiformes, de Zimrî-

Lîm, dernier roi mésopotamien de Mari sur l’Euphrate, dans l’actuel Irak, un centre politique 

majeur du Proche-Orient au XVIII
e siècle avant notre ère. En fait, la documentation conservée 

livre une image bien différente, qui dissipe l’impression d’histoire immobile donnée par les 

sources littéraires du Proche-Orient. Les tablettes de Mari (publiées dans les tomes XXXIII, 

XXXIV et XXXV des Archives Royales de Mari) permettent en effet d’entrevoir, derrière le 

discours rhétorique, ce qui a pu se passer dans la réalité. Ainsi comprend-on que l’accession 

au pouvoir de Zimrî-Lîm n’allait pas de soi. Son père biologique, Hadnî-Addu, n’était pas son 

prédécesseur sur le trône, Yahdun-Lîm, dont il se dit néanmoins le « fils », alors qu’il était 

probablement son neveu ou son petit-fils. Pour accéder au pouvoir, Zimrî-Lîm a d’abord dû 

être choisi parmi divers prétendants, dans des conditions que l’on ignore. Pour consolider sa 

position, il s’est appuyé sur sa mère et sur le chef bédouin Bannum, dont il a ensuite secoué la 

tutelle. Il lui a encore fallu construire par la violence un royaume unitaire en attaquant, puis en 

annexant les territoires concédés à des Bédouins alliés, les Mar yamîna, qui s’étaient en fait 

constitués en royaumes autonomes. Faute des détails donnés par les tablettes, on n’aurait 



nullement le soupçon que Zimrî-Lîm dut attendre la cinquième année de son règne pour 

disposer de son royaume et du pouvoir qu’on lui attribue à la fin de sa vie. 

 

Jean Richard, L’affaire d’Anseri de Montréal. Un grand baron entre liens féodaux et autorité 

royale 

L’article s’ouvre par un avant-propos où Dominique Barthélemy explique que cette 

communication de notre regretté confrère, prononcée en 2014, mais jusqu’à présent restée 

inédite, devait paraître pour le 100e anniversaire de l’auteur et avec son accord (et j’ajoute, à 

l’initiative de Dominique Barthélemy). La mort de Jean Richard, en 2021, érige en hommage 

posthume ce texte relu par Dominique Barthélemy et Francis Richard. 

À la fin de l’année 1254, le conseil du roi est saisi de plaintes contre Anseri, seigneur 

de Montréal-en-Auxois (entre Montbard et Avallon), vassal du duc Hugues IV de 

Bourgogne : Anseri est accusé de plura gravia et enormia facta commis contre diverses 

églises du diocèse d’Autun. Le roi adresse alors au duc un mandement l’invitant à faire justice 

de ces griefs ; mais c’est seulement après un second mandement, ordonnant la saisie du 

château de Montréal, qu’Anseri cède son château au duc, selon des modalités qui évoquent un 

compromis entre le grand baron et son vassal – compromis fort accommodant pour ce dernier. 

L’affaire témoigne de la reprise en main de la justice royale par Louis IX au retour de la 

septième Croisade et de la prééminence désormais reconnue au Parlement. Mais les lenteurs 

de la procédure et les termes de l’arrangement final montrent aussi que le roi n’a pas pour 

autant cessé de prendre en considération les prérogatives de ses grands barons. 

 

Thomas Penguilly, Aux sources épigrammatiques de l’emblème : André Alciat et l’Anthologie 

de Planude (avec onze épigrammes inédites) 

Si la parution des Emblèmes a assuré à leur auteur, le juriste milanais André Alciat 

(1492-1550), une durable réputation de poète dans l’Europe humaniste, elle a aussi longtemps 

occulté bon nombre de ses autres projets littéraires, parfois menés à leur terme, parfois 

demeurés inédits. La présente contribution rouvre ainsi le dossier des épigrammes latines 

traduites ou imitées de l’Anthologie de Planude, dont on sait depuis longtemps le lien fécond 

qui les relie à la création des Emblèmes. Entreprises dès ses années d’apprentissage, certaines 

de ces compositions ont d’abord paru dans plusieurs ouvrages juridiques, avant d’être reprises 

en 1525, à l’insu de leur auteur, dans la toute première anthologie bilingue de l’Anthologie de 

Planude. C’est alors qu’Alciat, séduit par cette idée géniale due à Johannes Soter, mais vexé 

par une remarque philologique critique à son égard (« Si j’ai le désir de faire disparaître ce 

livre, c’est parce qu’il m’y a publiquement critiqué pour avoir attribué une ode d’Anacréon à 

Automédon »), décide de faire paraître une nouvelle anthologie destinée à effacer la 

précédente : les Selecta Epigrammata Graeca publiées par l’imprimeur Bebel en 1529, dont il 

est en réalité l’un des principaux maîtres d’œuvre, avec Bonifacius Amerbach et Johannes 

Cornarius. Pour jeter un éclairage nouveau sur la genèse de ce projet éditorial, il était 

nécessaire d’examiner à nouveaux frais le manuscrit O IV 8 de la Bibliothèque universitaire 

de Bâle, qui contient le texte de cent cinquante-quatre épigrammes adressées par Alciat à 

Amerbach, parmi lesquelles un certain nombre étaient encore inédites, ainsi qu’un appendice 

de trente-sept carmina epigraphica, initialement destiné au nouveau recueil anthologique de 

1529. Ce manuscrit apporte également une preuve décisive que les Emblemata ne 

constituaient à l’origine qu’une section, peut-être un livre, du recueil d’Epigrammata 

composé par Alciat, formé d’abord de quatre, puis de cinq livres, mais aujourd’hui perdu. 

Enfin, l’étude du texte même des trente-deux épigrammes passées dans les Emblèmes fournit 

de précieuses informations sur l’histoire éditoriale de ce recueil, en établissant notamment que 

le texte finalement publié à Augsbourg en 1531 ne pouvait guère être antérieur à 1530. 



Thomas Penguilly fait suivre sa belle enquête de trois précieuses annexes : les tables 

de concordance des Epigrammata d’André Alciat ; la table de concordance des inscriptions 

métriques ; enfin le texte latin et la traduction française de onze épigrammes inédites d’André 

Alciat, dont on goûtera la sagesse : « Est bene de cunctis benedicere ; praue dicere praue / Est 

scelus, etsi isthaec quos laceras mereant. » 

 

Michaël Devaux, Résurgence d’un manuscrit de Sur l’avancement de la métaphysique 

réelle… que Leibniz envoya a Bossuet : périple et leçons 

En 1694, Leibniz avait envoyé à Bossuet une traduction française de son célèbre 

article De prima philosophia emendatione et de notione substantia, où la substance est pensée 

par la force. La traduction était destinée, dans l’esprit du philosophe, à être publiée dans Le 

Journal des scavans, mais l’Aigle de Meaux – semble-t-il – ne donna pas suite. Leibniz 

prépara également une lettre à l’adresse de notre lointain confrère Louis Cousin, éditeur du 

Journal des sçavans (« Je vous avois adressé dernierement quelque meditation sur l’Analyse 

Mathematique à l’occasion de mon nouveau Calcul, avec un petit mot de lettre. Maintenant je 

prends la liberté de vous adresser des pensées qui paroistront plus importantes à ceux qui en 

peuvent juger »). Mais sans doute la missive ne fut-elle pas expédiée. Le vœu de Leibniz ne 

fut donc pas exaucé. La traduction française de son article fut, en revanche, imprimée dans les 

Œuvres de Bossuet par dom Jean-Pierre de Foris en 1778, mais, par la suite, le manuscrit 

disparut et la grande édition de l’Akademie de Leibniz publia donc le texte en 2009 à partir de 

l’édition de 1778. Michaël Devaux a retrouvé la version française du fameux article dans un 

manuscrit d’Oxford (Bodleian Library, Special Collection, MS. French. C. 4, f. 53r-54v) et 

retrace le périple du texte. Il précise sa place dans l’histoire de la métaphysique (notamment 

aux yeux de Martin Heidegger, Wolfgang Janke et Emmanuel Martineau). Les enseignement 

du manuscrit ne sont pas minces : Leibniz avait intitulé cette version « Considerations », un 

terme dont Michaël Devaux montre la pertinence ; il souhaitait la faire paraître de manière 

anonyme « pour sonder un peu le guay » (il émettait le même désir dans son projet de lettre à 

Louis Cousin) ; il y a ajouté trois passages par rapport à l’original latin. Suit l’excellente 

édition critique de la traduction française selon le manuscrit d’Oxford, par les soins de 

Michaël Devaux : G. W. Leibniz, [Considerations] sur l’avancement de la Metaphysique 

reelle, et particulierement sur la nature de la substance expliquée par la force. Ainsi le vœu 

du philosophe de Hanovre, à plus de trois siècles de distance, est-il enfin exaucé. » 

 

 

 


