
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Compilation des hommages de la séance du 26 avril 2024 

_____________________ 

 

 

 

Pierre-Sylvain FILLIOZAT  

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’académie, de la part de son auteur, l’ouvrage 

de Nalini Balbir intitulé À la découverte du 

Jaïnisme, une tradition indienne, Les Éditions 

du Cerf, Paris, 2024, 450 pages. 

On a relativement peu étudié le jaïnisme en 

France, en comparaison avec les études 

fondamentales réalisées en Inde, Allemagne et 

Angleterre. Nalini Balbir apporte en français 

un livre qui manquait, une somme qui mette au 

point le lecteur d’aujourd’hui sur ce courant 

religieux dont l’histoire est des plus longues et 

qui est toujours vivant. Le sous-titre de son 

ouvrage retient le terme tradition, plutôt que 

religion, parce que certains attachent de 

l’importance au fait que les croyances jaïns se 

sont cristallisées sur des sages suprahumains, 

voire humains, mais non sur des dieux. Sous le 

nom de jaïnisme l’on a une doctrine 

philosophique, un ensemble de pratiques 

religieuses, une immense littérature, une 

histoire de deux millénaires et demi. Mme 

Nalini Balbir parcourt tous ces domaines, 

passant de l’érudition littéraire à l’enquête 

ethnographique et l’analyse anthropologique. Chacun des vingt-quatre chapitres du livre 

indique d’abord les sources utilisées puis résume une riche matière. La tradition jaina se 

différencie de toute autre en affirmant quelques principes majeurs, dont le respect de la vie, 

animale et végétale comprises, et en proposant deux modes de vie, une vie bien ordonnée dans 

le monde ou une vie de renoncement. Il y a chez les jaïns une tendance appréciée à porter les 

choses à l’extrême. Des jaïns portent un balai pour éloigner tout insecte, afin qu’aucun ne 

vienne sous leurs pas, un masque sur la bouche pour ne pas risquer d’en avaler. Les digambara 

« vêtus d’espace » conçoivent l’extrême du renoncement comme étant la nudité de l’ascète 

errant. Si l’on ajoute l’attitude négative à l’égard du Veda, la foi en l’autorité de la parole de 

vingt quatre patriarches, la tradition jaina se différencie ainsi très fortement au milieu de tous 

les courants hindous, ainsi que de la tradition bouddhique.  

Dans l’histoire elle commence avec le sage Mahāvīra, le vingt-quatrième Jina 

« Vainqueur », personnage reconnu comme historique mais dont la biographie se structure sur 

le modèle mythique de Jinas antérieurs. La tradition le fait vivre 72 ans de 599 à 527 avant 



notre ère. La recherche récente propose 482-410, le reconnaissant comme cadet du Bouddha. 

Selon la tradition śvetāmbara il est porté par une mère brahmane, puis transféré dans le sein 

d’une mère kṣatriya, car comme le bouddhisme le jaïnisme dévalorise la classe brahmanique. 

Comme le Bouddha il mène d’abord une vie de « prince heureux ». À la mort de ses parents, à 

l’âge de trente ans, il renonce à la vie dans le monde, reçoit une initiation sous la forme de 

l’arrachage des cheveux en cinq poignées. Après douze années de vie errante il atteint 

l’Omniscience (kevalajñāna). Dès lors on le représente sur un trône abrité par trois parasols, 

en posture de méditation au centre d’un espace abstrait appelé samavasaraṇa. Son existence 

est celle d’un ascète nu et maître fondateur d’une tradition. Elle se déroule dans le Magadha au 

nord-est de l’Inde. Son enseignement se diffusera en deux directions, longeant le littoral est 

vers le sud et progressant vers le centre et l’ouest du sous-continent, ce qui donne lieu à deux 

cultures jaïnes et se concrétise dans une division radicale, śvetāmbara « vêtu de blanc » et 

digambara « vêtu d’espace ». Leurs points de divergence sont nombreux, écritures, langues, 

pratiques, costume, lieux saints, etc. 

L’enseignement oral de Mahāvīra est mis en forme par les disciples. Le « canon » (āgama 

ou siddhānta) des śvetāmbara est issu de récitations collectives dont la dernière s’est déroulée 

à Valabhi et l’a fixé définitivement. Sa langue est le prâkrit ardhamāgadhī. Les digambara ont 

transcrit la parole du Jina qui énonçait le sens, dans un autre prâkrit, une version jaina de la 

śaurasenī. À partir du VIIIe siècle le sanskrit devient la langue dominante de l’exégèse. À 

partir du XIVe on voit les langues vernaculaires de plus en plus utilisées, notamment par 

l’insertion en interlignes de paraphrases du texte principal. Le multilinguisme est ainsi un 

caractère fondamental de la littérature jaina. On doit ajouter que l’enseignement oral dans la 

langue en cours, sous forme directe, est toujours préféré. Mme Nalini Balbir fait un tableau 

détaillé et clair des canons śvetāmbara et digambara, présente les développements en 

commentaires et nouveaux genres tels que les biographies des saints et grands hommes et 

consacre un chapitre aux modes de transmission par l’écriture et l’oral. 

Armée des meilleures sources textuelles grâce à son érudition elle fait une présentation claire 

et raisonnée de la pensée jaïne. Les jaïns ont approché la réalité en établissant des taxinomies 

de concepts. Ils ont un vocabulaire technique de nouveaux termes qui leur sont propres ou de 

termes courants dans d’autres écoles de pensée auxquels ils donnent de nouvelles valeurs. Ils 

parlent du dharma dans le sens d’« ensemble de normes éthiques », mais aussi en référence à 

« un principe conditionnant le mouvement du vivant et de la matière », adharma étant dès lors 

le principe permettant la stabilité. En fait il ne s’agit pas d’une dérive de sens. Dharma m. 

(dharman n.) s’emploie à propos de toute forme adoptée dans une transformation du psychisme 

ou de la matière (voir par exemple le Yogabhāṣya de Vyāsa sur Yogasūtra III.13). La substance 

est permanente, la forme naît et disparait (Tattvārthasūtra 5.29). La forme est nécessairement 

dans le mouvement des transformations et la substance n’existe pas sans une forme ou une 

autre. On approche la substance à travers les formes. C’est le principe de la multiplicité de 

nature et des points de vue multiples (anekāntavāda) que les jains opposent à l’unicité de nature 

des bouddhistes ekāntavādin.  

Au niveau ontologique le jaïnisme compte cinq catégories (pañcāstikāya « les cinq corps de 

l’être »). Ce sont le vivant (jīva), le mouvement (dharma), le repos (adharma), la matière 

(pudgala), l’espace (ākāśa). Le jīva se définit par la fonction cognitive, commune à tous les 

degrés aux formes supérieures des humains, dieux etc. et aux plus élémentaires des plantes, des 

éléments terre, air, eau, feu. Il possède une pureté originelle, mais s’alourdit en prenant un 

corps qui lui est coextensif. C’est au niveau de la représentation du monde que les jaïns ont 

échafaudé les taxinomies les plus riches et étonnantes. Elles sont données dans des textes et 

surtout dans des représentations graphiques qui peuvent être accompagnées de commentaires 

en diverses langues. Sur un réseau de cercles et figures géométriques sont placés dans des 



dispositions symétriques et orientées les constituants du monde, continents, océans, montagnes, 

fleuves, etc. Ils structurent non seulement le monde physique, mais aussi toutes les classes des 

vivants, en ce qu’ils donnent des résidences aux humains, animaux, plantes dans le monde 

médian, aux êtres infernaux dans un monde inférieur, aux dieux dans un monde supérieur. Au-

delà, des anneaux situent les résidences des âmes libérées. Si la représentation est généralement 

plane et horizontale, elle prend une dimension humaine dans l’image verticale d’un lokapuruṣa. 

L’âme transmigrante se meut sur ce fonds de carte de complexité démesurée répondant à la 

démesure des renaissances. La transmigration a ainsi un espace structuré à sa mesure. Elle a 

aussi un temps que les jaïns conçoivent dans un cycle de deux phases, descendante (avasarpiṇī) 

de dégradation, ascendante (utsarpiṇī) d’amélioration sur deux échelles successives de malheur 

et de bonheur progressifs. Aux différents règnes d’êtres de la réalité s’ajoute un peuplement 

mythologique, les Jina, les Cakravatin, les Baladeva, les Vāsudeva, les Prativāsudeva, etc.  

L’âme jouit pleinement de sa fonction cognitive quand elle est arrivée à l’état d’omniscience 

(kevalajñāna) après s’être allégée de la matière du karma. Le karma bien connu de toute la 

tradition indienne prend une nouvelle valeur chez les jains et reçoit un traitement d’une ampleur 

inimaginable. Il relève de la matière (pudgala) et est soumis à une taxonomie considérablement 

avancée. Toute activité détermine un type d’influx de karma dans l’âme qui doit être 

contrecarré. Le propre du karma est de bloquer le fonctionnement d’une faculté de l’âme. On 

compte huit principes de karma selon le classement des blocages : karma qui obscurcit la 

connaissance, la vue, la sensation, karma d’égarement, de longévité, d’individualisation, de 

famille, karma obstacle qui empêche l’âme de donner toute sa mesure. L’âme transmigrante 

triomphe des karmas en gravissant une échelle de quatorze  échelons. Une abondante littérature 

spécialisée analyse ces principes qui déterminent 8 400 000 situations de naissance possibles. 

L’aridité de la taxonomie est tempérée par un genre littéraire de récit de vies multiples à valeur 

édifiante. Un jeu de l’oie à quatre-vingt quatre cases légendées avec les types de naissance, les 

catégories de karmas et les espaces d’univers résume le complexe édifice de la doctrine.  

En analysant la fonction cognitive de l’âme, les jaïns ont apporté une importante 

contribution à la riche épistémologie indienne. Ils définissent cinq types de connaissance, 

connaissance sensorielle conduite jusqu’à l’impression dans l’esprit, connaissance de ce qui a 

été entendu, passant par les mots et les gestes, clairvoyance à l’égard de ce qui est au-delà des 

sens, télépathie, omniscience indépendante des facultés sensorielles, accessible dans l’état de 

pureté totale, atteinte par les Jina et exposée par eux, leur donnant un statut de dogme. 

Foncièrement réalistes, ils approchent la réalité où chaque chose a une multiple nature en 

prenant de multiples points de vue. C’est la base de leur méthode appelée anekāntavāda ou 

syādvāda  assertion à sept facettes : d’un certain côté, telle chose existe, d’un certain côté, elle 

n’existe pas, d’un certain côté, elle existe et n’existe pas, d’un certain côté, elle est indicible, 

d’un certain côté, elle est et est indicible, d’un certain côté, elle n’existe pas et est indicible, 

d’un certain côté, elle existe, n’existe pas et est indicible. Cet examen ne doit pas laisser dans 

l’incertitude ou créer de doute. Chaque assertion est faite « sous un certain rapport » et est donc 

valide. L’emploi du potentiel syāt « il se peut que » formule un doute expérimental. On peut 

donc le rendre par « d’un certain côté ».  

La tradition jaïne a établi une typologie du vivant qui fait dire à Nalini Balbir que c’est une 

« voix qui doit compter » dans toute considération de la place des animaux et des plantes à côté 

des humains. Les êtres sont classés en fonction du nombre de sens qui les concernent : un seul, 

le toucher, pour tous corps terreux, aqueux ignés et les végétaux, deux, toucher et goût, pour 

les vers, coquillages etc., trois, toucher, goût, odorat, pour les insectes, punaises etc., quatre, 

toucher, goût, odorat, ouïe, pour les mouches, moustiques etc., cinq, toucher, goût, odorat, ouïe, 

vue, pour les êtres infernaux, les humains, les dieux, des animaux supérieurs. La vie appartient 

à tous. L’intelligence n’est pas le bien des seuls humains qui ont une responsabilité vis-à-vis 



de tout le vivant. La non-violence encadre les rapports aux animaux,que l’on doit laisser vivre 

et soigner. On respecte la vache sans en faire une divinité. La voix jaïne doit entrer dans tous 

les débats contemporains sur les questions environnementales et de bioéthique. Dans la même 

ligne les jaïns ont leurs propres règles d’alimentation et de jeûne, prohibition de trois m : māṃsā 

« viande », madhu « miel », madya « alcool ». Avec l’habitude d’examiner la nourriture pour 

veiller à ce que le moindre insecte n’y soit mélangé, vient celle de ne rien consommer après le 

coucher du soleil, l’obscurité empêchant cet examen. Le jeûne s’inscrit ainsi dans l’ascèse qui 

a le pouvoir de détruire le karma. 

Nalini Balbir s’attarde sur la description des modes de vie monastiques et laïques propres 

aux jaïns. Si les règles monastiques sont très originales, les laïques se fondent dans la vie 

indienne. On note que les communautés jaïnes sont très prospères dans le monde d’aujourd’hui, 

alors que les bouddhiques ont émigré hors du pays depuis des siècles. La vie monastique 

commence avec une vocation, une ordination (dīkṣā) caractérisée par l’adoption du vêtement 

blanc ou l’abandon du vêtement, la rupture avec le lien familial, l’arrachage des cheveux, 

l’attribution d’un nouveau nom. Cinq grands vœux engagent pour la vie dans cinq abstentions 

de violence, de mensonge, de prendre ce qui n’a pas été donné, de relations sexuelles, de 

possession. En principe le moine a une obligation d’errance en dehors des quatre mois de la 

mousson. Il a six devoirs quotidiens, équanimité,, récitation d’un hymne de louange aux Jina, 

la « quintuple salutation » hommage au maître, pratikramaṇa « retour » sur soi pour 

reconnaître les fautes et implorer le pardon, abandon du cors, nom donné à la méditation dans 

la posture debout caractéristique des jaïns, engagement de renoncement dans l’avenir. Le rite 

funéraire des moines est l’exposition du corps, l’incinération étant plus souvent pratiquée de 

nos jours. Les règles sont les plus sévères chez les digambara. Chez les laïcs elles ne sont pas 

relâchées, mais inscrites dans la vie dans le monde, sans la dureté physique imposée aux moines 

et nonnes. Le laïc fait les mêmes cinq vœux, remplaçant le vœu de chasteté par la fidélité 

conjugale et a des vœux secondaires. Un devoir particulier est le soutien de la religion par les 

dons à ses représentants. Il peut avec le temps évoluer et suivre une pratique qui le place sur 

voie monastique en onze étapes où il retrouve progressivement la sévérité des règles de 

nourriture, chasteté et autres. 

L’histoire atteste à partir du XIe siècle la formation de lignées (gaccha) qui déclarent réagir 

contre un laxisme des règles et retourner à la source, Kharataragaccha, Tāpagaccha, etc. Chez 

les śvetāmbara un clivage apparaît au XVe siècle entre mūrtipūjaka qui font le culte d’images 

des Jina dans leurs temples et des sthānakavāsin qui refusent le culte des images, ce qui donne 

lieu à une autre école de gaccha aniconique. Se distingue le Terapanth depuis le XVIIIe siècle 

qui introduit une codification rigoureuse sous l’égide d’un pontife. L’un d’eux crée un statut 

de nonne en chef. Les digambara ont aussi leurs ordres appelés saṅgha. L’épigraphie à partir 

du Ve siècle nous fait connaître des lignées de muni telles que le Kundakundānvaya qui 

préconise une attitude intériorisée. Au XVe siècle Tāran Svāmī fonde une nouvelle voie 

rigoriste qui accentue la prohibition des images de culte. Le jaïnisme rejette en principe les 

varṇa védiques. Les jaïns sont pourtant classés souvent comme vaiśya, en raison de 

l’importance des professions de commerce de nombreux laïcs. Dans la réalité il y a des castes 

spécifiquement jaïnes imposées par l’utilité pratique. Le statut des femmes est sujet à débat sur 

plusieurs points. Pour les digambara la nudité est un préalable de la délivrance, car un vêtement 

est une possession impliquant un manquement au renoncement absolu ; le vêtement nécessaire 

pour la femme lui ferme la porte de la délivrance. Les śvetāmbara arguent que le vêtement 

comme la nourriture est une simple concession au monde qui n’obère pas la destruction des 

karma, seule condition de l’obtention de la délivrance. Un autre débat porte sur l’éducation des 

femmes, un autre sur le mariage des Jina dans leur vie princière avant leur renoncement, nié 

par les digambara, reconnu chez les śvetāmbara. L’idéal de la satī chez les jaïnes est 



l’observation de la chasteté. Les jaïns ont des hymnes aux Mères des Jina, adressent un culte à 

des déesses protectrices des Jina ou indépendantes, yakṣī, Lakṣmī inéluctable chez des 

marchands, Sarasvatī patronne des arts et des sciences.  

 Sa vocation au détachement des biens de ce monde ne détourne pas le jaïn laïc de pratiquer 

un culte des Jina dans sa résidence ou dans un temple. Le culte consiste en une série de gestes 

et formules d’hommages aux Jina. Le concept général est celui des cultes tantriques. Rien ne 

ressemble plus à un temple hindou qu’un temple jaïn, même si le destinataire du culte est la 

série des vingt-quatre Jina le plus souvent sculptés dans le marbre dans le nord de l’Inde, dans 

le granite dans le sud. Ils sont représentés dans deux poses, debout ou assis en attitude de 

méditation. Le calendrier religieux jaïn est basé sur le calendrier lunaire et fixe un nombre élevé 

de fêtes à intervalles réguliers au cours de l‘année. Il y a quelques fêtes, dīvālī etc. communes 

à toute l’Inde. Il y a surtout des fêtes propres aux jaïns, issues de leur dévotion aux Jina. Pour 

les śvetāmbara la saison des pluies est marquée par la fête du paryuṣaṇa où l’on  « séjourne et 

endure » l’ascèse du détachement, fête de huit jours à cheval sur śrāvaṇa et bhādrapada. C’est 

l’occasion d’un hommage au Kalpasūtra, le livre étant transporté en procession jusqu’au 

temple. Il contient en effet la vie des Jina et les règles de la saison des pluies. Cela est suivi de 

récitations et de prêches en hommage à Mahāvīra. Pour les digambara la même fête s’appelle 

daśalakṣaṇaparvan, dure dix jours et adresse son hommage au Tattvārthasūtra suivi de 

récitations et prêches de ses dix chapitres. Une autre grande occasion est l’anniversaire de la 

naissance de Mahāvīra. La fête d’akṣayatṛtīyā dans le mois de vaiśākha célèbre le don en ce 

qu’elle commémore la première aumône de jus de canne à sucre que le premier Jina, Ṛṣabha, 

reçut après un jeûne d’une année. Cela est commémoré pendant l’année qui précède la fête et 

durant laquelle le fidèle jeûne un jour sur deux.  

La dévotion jaïne engage beaucoup de fidèles sur le chemin de pèlerinages (tīrthayātrā). Le 

tīrtha est plus qu’une pièce d’eau, il est ce qui fait traverser l’océan des renaissances, visite à 

un lieu saint et visite à la communauté jaïne qui s’y trouve. Le religieux lui-même est un tīrtha. 

La géographie des tīrtha s’est formée dans le sillage de l’histoire du mouvement. Tout lieu de 

résidence d’un Jina ou autre grande personnalité, tout lieu de l’occurrence d’événements saints 

deviennent des tīrtha. Certains ont été créés tout récemment. Le grand lieu de pèlerinage jaïn 

est Shatrunjaya à Palitana, pour sa myriade de temples édifiés au sommet d’une colline élevée. 

L’ascèse de l’ascension, de la visite et de la redescente est sans aucun doute destructrice de 

karma. On doit citer Shravanabelgola au sommet de la colline Vindhyagiri où l’on procède à 

un mahāmastakābhiṣeka tous les douze ans (le dernier et des plus mémorables en 2018) de la 

colossale statue de Bāhubali, le premier humain à accéder à la délivrance dans le présent cycle 

cosmique.  

La méditation est un pur exercice intérieur quand elle parcourt l’échelle de purification de 

l’âme en quatre étapes, deux négatives, contemplation de l’impermanence et l’impureté 

(ārtadhyāna), agressive à l’égard de la violence, le mensonge, le vol, la possession 

(raudradhyāna) et deux autres positives, réflexion sur l’ordre conçu par les Jina 

(dharmadhyāna), pure comme celle de Mahāvīra loué pour « avoir pratiqué la plus haute des 

méditations, pure parmi les pures, aussi blanche que lune et conque » (śukladhyāna). La 

méditation devient une pratique cultuelle, quand elle s’exerce avec un matériel de mantra et 

yantra, tel que la syllabe Ôṃ interprétée comme acronyme des cinq rangs invoqués dans le 

Quintuple hommage, arhat, aśarīra (siddha), ācārya, upādhyāya, muni. Le diagramme le plus 

classique est le lotus à huit pétales où le pratiquant place mentalement des mantra. Le 

Terāpanth au XXe siècle joint des pratiques anciennes à des formulations tirées de sciences 

modernes, biologie et physiologie (prekshadhyan). 



Dans leur quête d’équanimité, de détachement du monde, de conscience de l’altérité du 

corps par rapport à l’âme, les jaïns ont élaboré le concept de saṃllekhana, littéralement 

« grattage ». Ce terme à l’aide d’une image évoque l’usure lente du corps et du monde dans le 

procès d’une mort volontaire par le jeûne. Il y a le vieillissement qui est une usure du corps 

naturel et naturellement lent. Le jeûne progressif, l’inactivité corporelle pratiqués 

volontairement sont en quelque sorte une imitation de l’usure naturelle. La motivation chez le 

renonçant, qu’il soit moine ou laïc, est sa prise de conscience de l’altérité du corps et de son 

inutilité pour le processus de purification de l’âme. Le saṃllekhana n’est pas une anorexie qui 

est une maladie. Il n’est pas un suicide qui est une violence laquelle serait productrice de 

nouveaux karma. La pratique en est ancienne. Elle est rare, mais loin de disparaître de nos 

jours. La réalisation en a été et est toujours publique, annoncée et ostensible. Il ne doit pas y 

avoir souci d’ostentation, ni désir de la montrer et convaincre de son bien-fondé, de la part de 

l’exécutant. Mais sa nature héroïque suscite l’admiration. On voit au Karnāṭaka des stèles 

inscrites appelées nisidhi rapportant des cas historiques. Aujourd’hui elle apparait dans des 

media. 

Avec ce concept Mme Nalini Balbir a parcouru la tradition jaïne dans toute son envergure. 

Après un tableau des relations que les religieux entretenaient avec les pouvoirs politiques au 

long de l’histoire, un chapitre sur la diaspora jaïne hors du pays et sur la présence du jaïnisme 

dans la toile numérique, en guise de conclusion elle rappelle les valeurs jaïnes qui peuvent et 

devraient entrer en ligne de compte dans les problématiques qui agitent le monde actuel. Son 

livre a une grande utilité augmentée par des appendices et un index. Il fera date dans l’histoire 

des études jaina en France.   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Pierre-Sylvain FILLIOZAT  

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’académie l’ouvrage intitulé 

Śrīraṅgamāhātmya The Holy Island in the 

Kāverī : A Hagiotopography, Critical Edition 

and Translation of the Śrīraṅgamāhātmya, 

Collection Indologie – 156, dû à R. 

Sathyanarayanan et Marzenna Czerniak-

Drożdżowicz, Institut Français de Pondichéry 

(IFP), École Française d’Extrême-Orient 

(EFEO), Jagiellonian University in Krakow, 

Paris, Pondichéry, 2023, 230 pages.  

“Hagiotopography” est un néologisme que 

les auteurs de ce livre ont jugé pratique pour 

référer à un genre littéraire sanscrit, le 

māhātmya ou sthalapurāṇa, consacré à 

glorifier un lieu de culte ou de pèlerinage. À la 

différence des purāṇa « [Mythes] Antiques » 

orientés vers la mythologie générale de 

l’ensemble de l’Inde, les māhātmya ont une 

visée locale et ont l’intérêt de faire connaître 

des spécificités culturelles à l’échelle du site 

religieux individuel. Ils constituent de cette 

façon une précieuse documentation pour l’histoire religieuse et sociale dans un domaine 

régional. Ils peuvent être inclus dans un purāṇa ou un tantra. Le plus souvent ils existent 

indépendamment de tout autre texte, se contentant de revendiquer un lien avec un purāṇa dans 

leurs colophons de fin de section. C’est ainsi qu’un Śrīraṅgamāhātmya se trouve inclus dans 

la Pārameśvarasaṃhitā tout en étant le contenu de manuscrits indépendants où les colophons 

le donnent comme partie du Brahmāṇḍapurāṇa. L’IFP et le centre pondichérien de l’EFEO qui 

ont le vaste projet général de documenter les sources de l’activité religieuse en Inde, qui ont 

déjà publié d’importants tantra et études de temples sous tous leurs aspects, ont tout à fait 

raison de se tourner vers la littérature de māhātmya. Après un māhātmya de Vārāṇasī ils 

publient une édition critique du Śrīraṅgamāhātmya consacré à Śrīraṅgam, un centre religieux 

dans une île de la Kāverī aussi important que celui de la rive de la Gaṅgā.  

Śrīraṅgam est selon la première croyance des fidèles un lieu où Viṣṇu a choisi de lui-même 

d’apparaître sous la forme d’Anantaśayin « couché sur le serpent Ananta ». C’est une image 

appelée svayaṃvyakta « manifesté de soi-même ». L’autre nom de Raṅganātha qui est peut-

être le plus courant repose sur une autre croyance en un mythe rapporté dans le présent ouvrage, 

celui du transfert d’un édifice donné par Rāma à Vibhīṣaṇa. Après la mise à mort de Rāvaṇa, 

Rāma a installé Vibhīṣaṇa sur le trône de Laṅkā et lui donne un bien de sa lignée mythique 

issue d’Ikṣvāku, à savoir une architecture. Le terme employé dans le māhātmya est raṅga 

« scène », dhāman « résidence » (passim) ou vimāna « sanctuaire » (8.43). Ce dernier terme 

appartient au vocabulaire technique du śilpaśāstra et réfère au monument principal d’un 

complexe d’édifices dédié à une divinité principale. Il est généralement surmonté d’une tour. 

Appelé aussi prāsāda, le vimāna désigne l’ensemble de l’édifice des fondations jusqu’au motif 

de couronnement. À Śrīraṅgam le sanctuaire est rectangulaire et surmonté d’une toiture dorée 



oblongue sur cerces, en raison de la forme allongée de la statue du dieu couché sur le serpent 

qu’elle abrite. Le mot dhāman est de portée très générale et n’apporte pas de précision. Le mot 

raṅga s’emploie pour une scène de théâtre, une estrade où un être se manifeste. Śrīraṅga 

« l’auguste scène » est la scène où le dieu se manifeste, se donne à voir à tous ses dévots. Et 

c’est bien le but de la « manifestation de soi-même » qui le caractérise. Vibhīṣaṇa apporte donc 

l’édifice central du temple de Śrīraṅgam pour abriter la statue déjà présente. Il lui est refusé de 

le transporter jusqu’à Laṅkā, parce que le dieu a choisi d‘être là. Le texte donne la parole au 

dieu en 8.31 pour définir le lieu : « Vous verrez sans tarder l’auguste scène (Śrīraṅga) au bord 

du bassin de  Candra (Candrapuṣkariṇī)  sur le sable de la Kāverī, sur le socle du serpent Ananta 

(Anantapīṭha). » Les auteurs déduisent de ces indications de location que l’Anantapīṭha est l’île 

tout entière et sans doute envisagent un concept implicite de la Kāverī comme l’océan 

primordial. Implicite aussi est l’image actuelle dans le sanctuaire, celle de Raṅganātha sur le 

serpent Ananta qui lui sert de socle. La Candrapuṣkariṇī est un bassin quasi-circulaire, 

privililégié en ce qu’il est le plus proche du sanctuaire. Il y a d’autres bassins liés au site et 

évidemment la rivière Kāverī et le bras divergent du Kolidam au nord de l’île. Śrīraṅgam a un 

lien mythologique important avec les eaux.  

Comme le soulignent les deux auteurs du livre, le style de ce māhātmya est simple. Il se lit 

facilement. Mais il recèle aussi des sous-entendus. La Kāverī entre dans la mythologie locale 

de Raṅganātha dans un mythe d’exaltation de la Kāverī à cet endroit, celui d’une compétition 

pour la supériorité entre la Kāverī et la Gaṅgā. Elles sont saluées par le gandharva Viśvāvasu 

et se disputent pour savoir à laquelle des deux le salut est adressé, impliquant sa supériorité. Le 

gandharva descendu dans le sud où il a « éveillé » Padmnābha après avoir fait sa salutation 

remonte vers le nord au mois de Sahasya. Brahmā reconnait les deux rivières comme égales. 

C’est finalement Viṣṇu dans un temple de Sārakṣetra qui accorde la supériorité à la Kāverī. Le 

mythe est d’un type commun. Curieuse est l’intervention du gandharva lors de l’Uttarāyana du 

Soleil (solstice d’hiver). Cela pourrait s’expliquer par une allusion védique. Viśvāvasu apparaît 

dans l’hymne X.139 du Ṛgveda. La strophe 4 de cet hymne difficile montre le gandharva 

voyant les Eaux, lié à leur séparation ordonnée, à Indra et au Soleil. Louis Renou traduit : 

« Quand, ô Soma, les Eaux eurent vu le Gandharva Viśvāvasu, alors elles s’écartèrent en vertu 

de l’Ordre. Indra suivit en grande hâte cette (trace) d’elles ; il vit autour de lui les enceintes du 

Soleil. » Ce texte quelque peu obscur a été l’objet de diverses interprétations. Renou rappelle 

celle de Lüders. Il s’agirait de « la découverte du Soleil par Indra aidé du gandharva, les paridhi 

étant les eaux célestes. » (Études védiques et pāṇinéennes XV p. 32). Les concepts védiques 

ont pu se développer au long des siècles et aboutir à une forme différenciée par l’implantation 

dans l’environnement naturel du temple de Śrīraṅgam au Tamilnāḍu.  

Les éditeurs et traducteurs de ce māhātmya ont collationné avec soin quatre manuscrits de 

Tanjore Serfoji Sarawati Mahal, deux de l’IFP de Pondichéry et une édition imprimée. Les 

manuscrits de Tanjore ont dix chapitres, ceux de Pondichéry en ont onze. Pour diverses raisons 

les auteurs n’ont pu en collationner que le onzième chapitre. On regrette l’absence de collation 

des dix premiers chapitres. On y remarque dans le onzième chapitre une divergence importante 

avec les manuscrits de Tanjore. Les narrateurs changent. Dans les ms. de Tanjore ils sont 

Nārada et Maheśvara, dans ceux de Pondichéry ce sont Sanatkumāra et Brahmā. Est-ce l’indice 

d’une version différente ? La consultation des dix premiers chapitres dans la source 

pondichérienne est nécessaire. 

L’ouvrage rest néanmoins déjà extrêmement intéressant et marque dans notre connaissance 

de Śrīraṅgam. Il est accompagné de figures, à avoir des vues du temple et des photographies 

des bassins révélant les divers degrés d’entretien qui leur sont accordés.  

 



Jean-Marie MOEGLIN 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son auteur, le livre 

d’Isabelle d’Artagnan Le pilori au Moyen Âge 

dans l’espace français, xiie- xve siècle, Rennes, 

Presses universitaires de Rennes, 2024, 339 

pages (collection « Histoire »). 

Version abrégée et remaniée d’une thèse de 

doctorat soutenue à Sorbonne Université, ce 

livre aborde un thème particulièrement 

emblématique de la période du Moyen Âge 

aux yeux du « grand public » ; curieusement 

toutefois, il n’avait pas encore fait l’objet 

d’une étude historique sérieuse. Il est vrai que 

cette étude n’est pas facile à mener. L’auteur a 

dû traquer les mentions du pilori dans une 

multitude de sources à la fois dispersées et de 

natures très différentes ; sources judiciaires 

bien sûr, qu’elles soient normatives ou, 

souvent inédites, issues de la pratique des 

tribunaux, mais aussi comptes financiers, 

chroniques, œuvres littéraires, sources 

iconographiques. Bien évidemment, le corpus 

réuni ne peut non seulement pas prétendre être 

exhaustif mais, par définition, il ne peut 

prendre en compte ce que l’auteur désigne comme « l’océan de faits non conservés » ; 

néanmoins, tel qu’Isabelle d’Artagnan l’a constitué, il réunit une somme de mentions du pilori 

que l’on peut légitimement considérer comme représentative de l’histoire et des usages du 

pilori. Dans l’exploitation de ce corpus, l’auteur a su par ailleurs trouver un juste équilibre entre 

la reconstitution des évolutions de longue durée et l’analyse de cas précis de mise au pilori 

permettant de mettre en évidence ce qui relève de « l’individualisation pénale ». Il a su surtout 

combiner trois approches également nécessaires : celle institutionnelle et juridique d’un outil 

pénal, celle anthropologique d’un rituel d’humiliation, celle enfin d’un dispositif utilisé par les 

acteurs sociaux.  

Le livre est organisé en trois grandes parties. La première intitulée « la genèse d’un signe 

de justice urbain » est consacrée à l’apparition et à la diffusion du pilori comme dispositif pénal. 

Attesté vers le milieu du xiie siècle dans les villes drapantes de Flandre, Ponthieu, Artois et 

Vermandois, le pilori prend sa place dans le contexte d’une animation économique qui se 

traduit dans ces régions par la multiplication de marchés ; la mise au pilori vient punir ceux qui 

troublent la paix du marché. Qu’il s’agisse d’une nouveauté est illustré par le fait que les chartes 

de la première moitié du xiie siècle n’en parlaient pas mais que sa mention est ajoutée dans les 

confirmations de la deuxième moitié de ce siècle. Sans doute représente-t-il un enjeu disputé 

entre le seigneur et les bourgeois mais il est clair qu’il est lié à l’émergence d’une communauté 

urbaine consciente d’elle-même qui en fait un instrument de régulation sociale. Le pilori est en 

tout cas une success story dont Isabelle d’Artagnan reconstitue la progression géographique, 

corrélée aux progrès de l’animation économique et commerciale, du nord vers le sud et de 

l’ouest vers l’est. Les bourgs ruraux en possèdent peut-être dès 1200. Après 1200, le pilori 



agrandit considérablement son espace de diffusion, vers la Champagne, vers le Languedoc, où 

il doit gagner sa place à côté de la course et du pal, dans le domaine royal, la Bourgogne, le 

Lyonnais, la Provence, l’Auvergne et, tardivement semble-t-il, la Bretagne. En même temps, 

la forme de l’instrument évolue jusqu’à ce que l’on en arrive, au xive et au xve siècle, à la 

« monumentalisation » du pilori comme signe de haute justice représentatif des justices 

souveraines alors que les justices inférieures doivent se contenter d’une modeste « échelle ».  

Dans la deuxième partie intitulée « la scène du pilori : les ressorts d’un rituel 

d’humiliation », Isabelle d’Artagnan montre que la mise au pilori est pleinement un rituel ; il 

s’agit fondamentalement d’exposer un criminel, à travers une chorégraphie soigneusement 

ordonnée par les autorités judiciaires, aux moqueries et aux humiliations du public, ceci afin 

de le transformer en un paria et un infâme ; cela permet ce que l’auteur appelle « une 

refondation de la communauté par l’émotion ». Elle met également en valeur la plasticité du 

rituel de la mise au pilori, le choix du jour, du lieu, la modulation de la durée de l’exposition, 

sa répétition éventuelle, son association possible avec d’autres rituels punitifs, ceux du 

bannissement ou de la peine de mort par exemple, tout ce qui fonde sa capacité à être investi 

de sens différents en fonction des besoins des justiciers.  

La troisième et dernière partie intitulée « les usages pénaux de l’exposition infamante » 

analyse la place qu’occupe la peine du pilori dans le dispositif pénal que les différents justiciers 

qui y ont recours entendent mettre en oeuvre. Pour les justices urbaines, qui sont à l’origine de 

la mise en place du pilori, il s’agit avant tout d’une sanction qui menace ceux qui mettent en 

cause la communauté des gens honorables en pratiquant fraude, larcin, faux et actes divers de 

déloyauté. Cette fonction de punition d’un « scandale » qui met en péril la cohésion de la 

communauté reste décisive pour expliquer la permanence du recours à la peine du pilori mais 

elle est suffisamment générale pour générer de multiples autres usages. La justice royale qui 

installe dès le xiiie siècle la peine du pilori dans son arsenal judiciaire lui confie donc les rôles 

nouveaux, notamment dans un contexte de crise. Le pilori vient par exemple sanctionner le 

blasphème et permet aux rois de France de se placer dans le sillage de leur prestigieux ancêtre 

saint Louis. Ces usages que le roi fait de la peine du pilori sont par ailleurs à la fois 

démultipliées et adaptées par la mise en œuvre qu’en font aussi bien le Parlement, cour suprême 

de justice qui impose une norme judiciaire qui n’est pas la simple application des ordonnances 

royales, que les juridictions régionales et locales. Restait à se demander quels sont celles et 

ceux qui ont été soumis à cette peine du pilori. Isabelle d’Artagnan montre qu’il s’agit de gens 

ordinaires que leur profil sociologique ne disposait pas a priori à se retrouver au pilori. Mais 

leurs agissements ont mis en cause la stabilité de la société et de la communauté à laquelle ils 

appartenaient et il importe de mettre en scène et d’accomplir rituellement l’exclusion de ces 

moutons noirs. Le pilori apparaît par ailleurs comme une peine fondamentalement roturière : 

les nobles ne sont que marginalement concernés par ce châtiment alors qu’ils commettent, pas 

plus sans doute mais aussi pas moins que les autres, les crimes qui tombent sous le coup de 

cette sanction. Mettre un noble au pilori serait en réalité frapper, au-delà de la personne du 

coupable, l’état de noblesse lui-même et c’est cela qui le rend impossible ou plus exactement 

qui soumet les nobles à une amende honorable là ou les roturiers se retrouvent au pilori. Cela 

renvoie sans doute aussi au fait que le noble ne fait pas véritablement partie de la communauté 

civique et n’a donc pas besoin d’en être exclu. Inversement, le « marginal », qui ne peut être 

exclu d’une communauté à laquelle, par définition, il n’appartient pas, n’est lui aussi guère 

concerné par la peine du pilori. Le pilori est donc réservé à ceux qu’Isabelle d’Artagnan appelle 

les « membres médians » de la société qui ont mérité par leur comportement d’en être 

retranchés, d’où le fait qu’il frappe tout particulièrement les récidivistes incorrigibles.  

Isabelle d’Artagnan a su ainsi mettre en valeur et analyser les trois dimensions 

fondamentales du pilori : celle d’un « outil pénal » utilisé par les justiciers pour punir les 



délinquants, faire peur et éviter les délits par la crainte de la sanction ; celle d’un « symbole de 

pouvoir » dont la possession est un enjeu politique, du petit seigneur qui veut s’affirmer en 

montrant qu’il est dépositaire de la haute justice, au puissant souverain qu’est le roi de France 

qui entend démontrer la supériorité de son pouvoir judiciaire ; celle enfin, sans doute la plus 

importante, d’un rituel socialement efficace qui permet de flétrir voire d’exclure un individu 

qui a violé les normes qui fondent une communauté.  

C’est bien ainsi une histoire totale du pilori qu’a écrite Isabelle d’Artagnan pour l’espace 

français, une histoire qui part de l’objet pilori dans sa matérialité – on est presque dans le 

domaine de l’archéologie judiciaire – et qui mène jusqu’à la détermination de la place et du 

sens du pilori comme pratique et outil de régulation sociale. Son livre est une contribution 

importante, à la fois rigoureuse et originale, à l’étude du fonctionnement de la justice au Moyen 

Âge. 

 

 

 


