Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Compilation des hommages de la séance du 26 avril 2024

Pierre-Sylvain FILLIOZAT

J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de

EL . I’académie, de la part de son auteur, I’ouvrage
Nalini Balbir de Nalini Balbir intitulé A la découvgrte du
Jainisme, une tradition indienne, Les Editions

ALADECOUVERTE et

On a relativement peu étudié le jainisme en
I)U \l\'l\‘\l l] France, en comparaison avec les études

) ]; NN fondamentales réalisées en Inde, Allemagne et
Angleterre. Nalini Balbir apporte en francais
un livre qui manquait, une somme qui mette au
point le lecteur d’aujourd’hui sur ce courant
religieux dont I’histoire est des plus longues et
qui est toujours vivant. Le sous-titre de son
ouvrage retient le terme tradition, plutot que
religion, parce que certains attachent de
I’importance au fait que les croyances jains se
sont cristallisées sur des sages suprahumains,
voire humains, mais non sur des dieux. Sous le
nom de jainisme 1’on a une doctrine
philosophique, un ensemble de pratiques
religieuses, une immense littérature, une
histoire de deux millénaires et demi. Mme
Nalini Balbir parcourt tous ces domaines,
passant de D’érudition littéraire a I’enquéte
ethnographique et 1’analyse anthropologique. Chacun des vingt-quatre chapitres du livre
indique d’abord les sources utilisées puis résume une riche matiére. La tradition jaina se
différencie de toute autre en affirmant quelques principes majeurs, dont le respect de la vie,
animale et végétale comprises, et en proposant deux modes de vie, une vie bien ordonnée dans
le monde ou une vie de renoncement. 1l y a chez les jains une tendance appréciée a porter les
choses a I’extréme. Des jains portent un balai pour éloigner tout insecte, afin qu’aucun ne
vienne sous leurs pas, un masque sur la bouche pour ne pas risquer d’en avaler. Les digambara
« vétus d’espace » congoivent I’extréme du renoncement comme étant la nudité de 1’ascete
errant. Si I’on ajoute ’attitude négative a I’égard du Veda, la foi en I’autorité de la parole de
vingt quatre patriarches, la tradition jaina se différencie ainsi trés fortement au milieu de tous
les courants hindous, ainsi que de la tradition bouddhique.

Dans I’histoire elle commence avec le sage Mahavira, le vingt-quatriéme Jina
« Vainqueur », personnage reconnu comme historique mais dont la biographie se structure sur
le modele mythique de Jinas antérieurs. La tradition le fait vivre 72 ans de 599 a 527 avant



notre ére. La recherche récente propose 482-410, le reconnaissant comme cadet du Bouddha.
Selon la tradition svetambara il est porté par une mére brahmane, puis transféré dans le sein
d’une mére ksatriya, car comme le bouddhisme le jainisme dévalorise la classe branmanique.
Comme le Bouddha il méne d’abord une vie de « prince heureux ». A la mort de ses parents, &
I’age de trente ans, il renonce a la vie dans le monde, regoit une initiation sous la forme de
I’arrachage des cheveux en cinq poignées. Aprés douze années de vie errante il atteint
I’Omniscience (kevalajiiana). Des lors on le représente sur un tréne abrité par trois parasols,
en posture de méditation au centre d’un espace abstrait appelé samavasaraza. Son existence
est celle d’un ascéte nu et maitre fondateur d’une tradition. Elle se déroule dans le Magadha au
nord-est de 1’Inde. Son enseignement se diffusera en deux directions, longeant le littoral est
vers le sud et progressant vers le centre et 1’ouest du sous-continent, ce qui donne lieu a deux
cultures jaines et se concrétise dans une division radicale, svetambara « vétu de blanc » et
digambara « vétu d’espace ». Leurs points de divergence sont nombreux, écritures, langues,
pratiques, costume, lieux saints, etc.

L’enseignement oral de Mahavira est mis en forme par les disciples. Le « canon » (agama
ou siddhanta) des svetambara est issu de récitations collectives dont la derniére s’est déroulée
a Valabhi et I’a fix¢é définitivement. Sa langue est le prakrit ardhamagadhi. Les digambara ont
transcrit la parole du Jina qui énoncait le sens, dans un autre prakrit, une version jaina de la
Saurasent. A partir du Vllle siécle le sanskrit devient la langue dominante de I’exégése. A
partir du XIVe on voit les langues vernaculaires de plus en plus utilisées, notamment par
I’insertion en interlignes de paraphrases du texte principal. Le multilinguisme est ainsi un
caractere fondamental de la littérature jaina. On doit ajouter que 1’enseignement oral dans la
langue en cours, sous forme directe, est toujours préféré. Mme Nalini Balbir fait un tableau
détaillé et clair des canons svetambara et digambara, présente les développements en
commentaires et nouveaux genres tels que les biographies des saints et grands hommes et
consacre un chapitre aux modes de transmission par I’écriture et 1’oral.

Armée des meilleures sources textuelles grace a son érudition elle fait une présentation claire
et raisonnée de la pensée jaine. Les jains ont approché la réalité en établissant des taxinomies
de concepts. Ils ont un vocabulaire technique de nouveaux termes qui leur sont propres ou de
termes courants dans d’autres €coles de pensée auxquels ils donnent de nouvelles valeurs. Ils
parlent du dharma dans le sens d’« ensemble de normes éthiques », mais aussi en référence a
« un principe conditionnant le mouvement du vivant et de la matiere », adharma étant dés lors
le principe permettant la stabilité. En fait il ne s’agit pas d’une dérive de sens. Dharma m.
(dharman n.) s’emploie a propos de toute forme adoptée dans une transformation du psychisme
ou de la matiére (voir par exemple le Yogabhasya de Vyasa sur Yogasiitra 111.13). La substance
est permanente, la forme nait et disparait (Tattvarthasitra 5.29). La forme est nécessairement
dans le mouvement des transformations et la substance n’existe pas sans une forme ou une
autre. On approche la substance a travers les formes. C’est le principe de la multiplicité de
nature et des points de vue multiples (anekantavada) que les jains opposent a I’unicité de nature
des bouddhistes ekantavadin.

Au niveau ontologique le jainisme compte cinq catégories (paricastikaya « les cing corps de
I’étre »). Ce sont le vivant (jiva), le mouvement (dharma), le repos (adharma), la matiére
(pudgala), I’espace (akasa). Le jiva se définit par la fonction cognitive, commune & tous les
degrés aux formes supérieures des humains, dieux etc. et aux plus élémentaires des plantes, des
¢léments terre, air, eau, feu. Il possede une pureté originelle, mais s’alourdit en prenant un
corps qui lui est coextensif. C’est au niveau de la représentation du monde que les jains ont
échafaudé les taxinomies les plus riches et étonnantes. Elles sont données dans des textes et
surtout dans des représentations graphiques qui peuvent étre accompagnées de commentaires
en diverses langues. Sur un réseau de cercles et figures géométriques sont placés dans des



dispositions symétriques et orientées les constituants du monde, continents, océans, montagnes,
fleuves, etc. lls structurent non seulement le monde physique, mais aussi toutes les classes des
vivants, en ce qu’ils donnent des résidences aux humains, animaux, plantes dans le monde
médian, aux étres infernaux dans un monde inférieur, aux dieux dans un monde supérieur. Au-
dela, des anneaux situent les résidences des ames libérées. Si la représentation est généralement
plane et horizontale, elle prend une dimension humaine dans I’image verticale d’un lokapurusa.
L’ame transmigrante se meut sur ce fonds de carte de complexité démesurée répondant a la
démesure des renaissances. La transmigration a ainsi un espace structuré a sa mesure. Elle a
aussi un temps que les jains congoivent dans un cycle de deux phases, descendante (avasarpini)
de dégradation, ascendante (utsarpizni) d’amélioration sur deux échelles successives de malheur
et de bonheur progressifs. Aux différents régnes d’étres de la réalité s’ajoute un peuplement
mythologique, les Jina, les Cakravatin, les Baladeva, les Vasudeva, les Prativasudeva, etc.

L’ame jouit pleinement de sa fonction cognitive quand elle est arrivée a 1’état d’omniscience
(kevalajiiana) apres s’étre allégée de la matiére du karma. Le karma bien connu de toute la
tradition indienne prend une nouvelle valeur chez les jains et regoit un traitement d’'une ampleur
inimaginable. Il reléve de la matiere (pudgala) et est soumis a une taxonomie considérablement
avancée. Toute activité détermine un type d’influx de karma dans 1’ame qui doit étre
contrecarré. Le propre du karma est de bloquer le fonctionnement d’une faculté de I’ame. On
compte huit principes de karma selon le classement des blocages : karma qui obscurcit la
connaissance, la vue, la sensation, karma d’égarement, de longévité, d’individualisation, de
famille, karma obstacle qui empéche I’ame de donner toute sa mesure. L’ame transmigrante
triomphe des karmas en gravissant une échelle de quatorze échelons. Une abondante littérature
spécialisée analyse ces principes qui déterminent 8 400 000 situations de naissance possibles.
L’aridité de la taxonomie est tempérée par un genre littéraire de récit de vies multiples a valeur
édifiante. Un jeu de I’oie a quatre-vingt quatre cases Iégendées avec les types de naissance, les
catégories de karmas et les espaces d’univers résume le complexe édifice de la doctrine.

En analysant la fonction cognitive de I’ame, les jains ont apporté une importante
contribution a la riche épistémologie indienne. lls définissent cinq types de connaissance,
connaissance sensorielle conduite jusqu’a 1’impression dans 1’esprit, connaissance de ce qui a
été entendu, passant par les mots et les gestes, clairvoyance a 1I’égard de ce qui est au-dela des
sens, télépathie, omniscience indépendante des facultés sensorielles, accessible dans 1’état de
pureté totale, atteinte par les Jina et exposée par eux, leur donnant un statut de dogme.
Fonciérement réalistes, ils approchent la réalité ou chaque chose a une multiple nature en
prenant de multiples points de vue. C’est la base de leur méthode appelée anekantavada ou
syadvada assertion a sept facettes : d’un certain coté, telle chose existe, d’un certain co6té, elle
n’existe pas, d’un certain c6té, elle existe et n’existe pas, d’un certain coté, elle est indicible,
d’un certain coté, elle est et est indicible, d’un certain c6té, elle n’existe pas et est indicible,
d’un certain coté, elle existe, n’existe pas et est indicible. Cet examen ne doit pas laisser dans
I’incertitude ou créer de doute. Chaque assertion est faite « SOUs un certain rapport » et est donc
valide. L’emploi du potentiel syat « il se peut que » formule un doute expérimental. On peut
donc le rendre par « d’un certain coté ».

La tradition jaine a établi une typologie du vivant qui fait dire a Nalini Balbir que c’est une
« Voix qui doit compter » dans toute considération de la place des animaux et des plantes a coté
des humains. Les étres sont classes en fonction du nombre de sens qui les concernent : un seul,
le toucher, pour tous corps terreux, aqueux ignés et les végétaux, deux, toucher et goQt, pour
les vers, coquillages etc., trois, toucher, goQt, odorat, pour les insectes, punaises etc., quatre,
toucher, godt, odorat, ouie, pour les mouches, moustiques etc., cing, toucher, godt, odorat, ouie,
Vue, pour les étres infernaux, les humains, les dieux, des animaux supérieurs. La vie appartient
a tous. L’intelligence n’est pas le bien des seuls humains qui ont une responsabilité vis-a-vis



de tout le vivant. La non-violence encadre les rapports aux animaux,que 1’on doit laisser vivre
et soigner. On respecte la vache sans en faire une divinité. La voix jaine doit entrer dans tous
les débats contemporains sur les questions environnementales et de bioéthique. Dans la méme
ligne les jains ont leurs propres régles d’alimentation et de jetine, prohibition de trois m : mamsa
« viande », madhu « miel », madya « alcool ». Avec I’habitude d’examiner la nourriture pour
veiller & ce que le moindre insecte n’y soit mélangé, vient celle de ne rien consommer apres le
coucher du soleil, I’obscurité empéchant cet examen. Le jeline s’inscrit ainsi dans 1’ascése qui
a le pouvoir de détruire le karma.

Nalini Balbir s’attarde sur la description des modes de vie monastiques et laiques propres
aux jains. Si les régles monastiques sont tres originales, les laiques se fondent dans la vie
indienne. On note que les communautés jaines sont trés prosperes dans le monde d’aujourd’hui,
alors que les bouddhiques ont émigré hors du pays depuis des siécles. La vie monastique
commence avec une vocation, une ordination (diksa) caractérisée par 1’adoption du vétement
blanc ou I’abandon du vétement, la rupture avec le lien familial, I’arrachage des cheveux,
I’attribution d’un nouveau nom. Cinq grands veeux engagent pour la vie dans cing abstentions
de violence, de mensonge, de prendre ce qui n’a pas été donné, de relations sexuelles, de
possession. En principe le moine a une obligation d’errance en dehors des quatre mois de la
mousson. Il a six devoirs quotidiens, équanimité,, récitation d’un hymne de louange aux Jina,
la «quintuple salutation » hommage au maitre, pratikramapa «retour » sur soi pour
reconnaitre les fautes et implorer le pardon, abandon du cors, nom donné a la méditation dans
la posture debout caractéristique des jains, engagement de renoncement dans 1’avenir. Le rite
funéraire des moines est I’exposition du corps, I’incinération étant plus souvent pratiquée de
nos jours. Les regles sont les plus séveres chez les digambara. Chez les laics elles ne sont pas
relachées, mais inscrites dans la vie dans le monde, sans la dureté physique imposée aux moines
et nonnes. Le laic fait les mémes cinq veeux, remplacant le veeu de chasteté par la fidélité
conjugale et a des veeux secondaires. Un devoir particulier est le soutien de la religion par les
dons a ses représentants. Il peut avec le temps évoluer et suivre une pratique qui le place sur
voie monastique en onze étapes ou il retrouve progressivement la sévérité des régles de
nourriture, chasteté et autres.

L’histoire atteste a partir du Xle siécle la formation de lignées (gaccha) qui déclarent réagir
contre un laxisme des regles et retourner a la source, Kharataragaccha, Tapagaccha, etc. Chez
les svetambara un clivage apparait au XVe siecle entre martipiijaka qui font le culte d’images
des Jina dans leurs temples et des sthanakavasin qui refusent le culte des images, ce qui donne
lieu a une autre école de gaccha aniconique. Se distingue le Terapanth depuis le XVIlle siécle
qui introduit une codification rigoureuse sous 1’égide d’un pontife. L’un d’eux crée un statut
de nonne en chef. Les digambara ont aussi leurs ordres appelés sazigha. L’épigraphie a partir
du Ve siecle nous fait connaitre des lignées de muni telles que le Kundakundanvaya qui
préconise une attitude intériorisée. Au XVe siecle Taran Svami fonde une nouvelle voie
rigoriste qui accentue la prohibition des images de culte. Le jainisme rejette en principe les
varpa Vvédiques. Les jains sont pourtant classés souvent comme vaisya, en raison de
I’importance des professions de commerce de nombreux laics. Dans la réalité il y a des castes
spécifiquement jaines imposées par 1’utilité pratique. Le statut des femmes est sujet a débat sur
plusieurs points. Pour les digambara la nudité est un préalable de la délivrance, car un vétement
est une possession impliquant un manquement au renoncement absolu ; le vétement nécessaire
pour la femme lui ferme la porte de la délivrance. Les svetambara arguent que le vétement
comme la nourriture est une simple concession au monde qui n’obére pas la destruction des
karma, seule condition de 1’obtention de la délivrance. Un autre débat porte sur I’éducation des
femmes, un autre sur le mariage des Jina dans leur vie princiere avant leur renoncement, nié
par les digambara, reconnu chez les svetambara. L’idéal de la sati chez les jaines est



I’observation de la chasteté. Les jains ont des hymnes aux Méres des Jina, adressent un culte a
des déesses protectrices des Jina ou indépendantes, yaksz, Laksmi inéluctable chez des
marchands, Sarasvati patronne des arts et des sciences.

Sa vocation au détachement des biens de ce monde ne détourne pas le jain laic de pratiquer
un culte des Jina dans sa résidence ou dans un temple. Le culte consiste en une série de gestes
et formules d’hommages aux Jina. Le concept général est celui des cultes tantriques. Rien ne
ressemble plus a un temple hindou qu’un temple jain, méme si le destinataire du culte est la
série des vingt-quatre Jina le plus souvent sculptés dans le marbre dans le nord de I’Inde, dans
le granite dans le sud. Ils sont représentés dans deux poses, debout ou assis en attitude de
méditation. Le calendrier religieux jain est basé sur le calendrier lunaire et fixe un nombre élevé
de fétes a intervalles réguliers au cours de 1‘année. Il y a quelques fétes, divalr etc. communes
a toute I’Inde. Il y a surtout des fétes propres aux jains, issues de leur dévotion aux Jina. Pour
les svetambara la saison des pluies est marquée par la féte du paryusanza ou I’on « séjourne et
endure » I’ascese du détachement, féte de huit jours a cheval sur sravana et bhadrapada. C’est
I’occasion d’un hommage au Kalpasitra, le livre étant transporté en procession jusqu’au
temple. 1l contient en effet la vie des Jina et les regles de la saison des pluies. Cela est suivi de
récitations et de préches en hommage a Mahavira. Pour les digambara la méme féte s’appelle
dasalaksapaparvan, dure dix jours et adresse son hommage au Tattvarthasitra Suivi de
récitations et préches de ses dix chapitres. Une autre grande occasion est I’anniversaire de la
naissance de Mahavira. La féte d’aksayatysiya dans le mois de vaisakha célébre le don en ce
qu’elle commémore la premiére aumone de jus de canne a sucre que le premier Jina, Rsabha,
regut aprés un jeine d’une année. Cela est commémoré pendant I’année qui précéde la féte et
durant laquelle le fidele jeGne un jour sur deux.

La dévotion jaine engage beaucoup de fidéles sur le chemin de pelerinages (tirthayatra). Le
tirtha est plus qu’une pi¢ce d’eau, il est ce qui fait traverser I’océan des renaissances, visite a
un lieu saint et visite a la communauté jaine qui s’y trouve. Le religieux lui-méme est un tirtha.
La geographie des tirtha s’est formée dans le sillage de I’histoire du mouvement. Tout lieu de
résidence d’un Jina ou autre grande personnalité, tout lieu de 1’occurrence d’événements saints
deviennent des tirtha. Certains ont été créés tout récemment. Le grand lieu de pélerinage jain
est Shatrunjaya a Palitana, pour sa myriade de temples édifiés au sommet d’une colline élevée.
L’ascése de I’ascension, de la visite et de la redescente est sans aucun doute destructrice de
karma. On doit citer Shravanabelgola au sommet de la colline Vindhyagiri ou 1’on procéde a
un mahamastakabhiseka tous les douze ans (le dernier et des plus mémorables en 2018) de la
colossale statue de Bahubali, le premier humain & accéder a la délivrance dans le présent cycle
cosmique.

La méditation est un pur exercice intérieur quand elle parcourt I’échelle de purification de
I’ame en quatre étapes, deux négatives, contemplation de I’impermanence et I’impureté
(artadhyana), agressive a 1’égard de la violence, le mensonge, le vol, la possession
(raudradhyana) et deux autres positives, réflexion sur 1’ordre congu par les Jina
(dharmadhyana), pure comme celle de Mahavira loué pour « avoir pratiqué la plus haute des
méditations, pure parmi les pures, aussi blanche que lune et conque » (sukladhyana). La
méditation devient une pratique cultuelle, quand elle s’exerce avec un matériel de mantra et
yantra, tel que la syllabe Om interprétée comme acronyme des cing rangs invoqués dans le
Quintuple hommage, arhat, asarira (siddha), acarya, upadhyaya, muni. Le diagramme le plus
classique est le lotus a huit pétales ou le pratiquant place mentalement des mantra. Le
Terapanth au XXe siecle joint des pratiques anciennes a des formulations tirées de sciences
modernes, biologie et physiologie (prekshadhyan).



Dans leur quéte d’équanimité, de détachement du monde, de conscience de 1’altérité du
corps par rapport a I’ame, les jains ont élaboré le concept de samllekhana, littéralement
« grattage ». Ce terme a 1’aide d’une image évoque I’usure lente du corps et du monde dans le
proces d’une mort volontaire par le jedne. Il y a le vieillissement qui est une usure du corps
naturel et naturellement lent. Le jelne progressif, 1’inactivité corporelle pratiqués
volontairement sont en quelque sorte une imitation de 1’usure naturelle. La motivation chez le
renoncant, qu’il soit moine ou laic, est sa prise de conscience de 1’altérité du corps et de son
inutilité pour le processus de purification de I’ame. Le samllekhana n’est pas une anorexie qui
est une maladie. Il n’est pas un suicide qui est une violence laquelle serait productrice de
nouveaux karma. La pratique en est ancienne. Elle est rare, mais loin de disparaitre de nos
jours. La réalisation en a été et est toujours publique, annoncée et ostensible. Il ne doit pas y
avoir souci d’ostentation, ni désir de la montrer et convaincre de son bien-fonde, de la part de
I’exécutant. Mais sa nature héroique suscite I’admiration. On voit au Karnataka des stéles
inscrites appelées nisidhi rapportant des cas historiques. Aujourd’hui elle apparait dans des
media.

Avec ce concept Mme Nalini Balbir a parcouru la tradition jaine dans toute son envergure.
Aprés un tableau des relations que les religieux entretenaient avec les pouvoirs politiques au
long de I’histoire, un chapitre sur la diaspora jaine hors du pays et sur la présence du jainisme
dans la toile numérique, en guise de conclusion elle rappelle les valeurs jaines qui peuvent et
devraient entrer en ligne de compte dans les problématiques qui agitent le monde actuel. Son
livre a une grande utilité augmentée par des appendices et un index. 1l fera date dans I’histoire
des études jaina en France.



Pierre-Sylvain FILLIOZAT

’ J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
’j’j :@«Wﬂr'&ﬁi‘éﬁﬁ?ﬂ I’académie ’ouvrage intitulé
Srirangamahdtmya The Holy Island in the
caecion maciogie 156 | Kgveri © A Hagiotopography, Critical Edition
and Translation of the Srirangamahdtmya,
ARgARIEH Collection Indologie — 156, di0 a R.
THE HOLY ISLAND IN THE KAVERI: A HAGIOTOPOGRAPHY Sathyanarayanan et Marzenna Czerniak-
Cetecal Reigon and Trapalesion of the atizuaiya Drozdzowicz, Institut Francais de Pondichéry
(IFP), Ecole Frangaise d’Extréme-Orient
(EFEQ), Jagiellonian University in Krakow,
Paris, Pondichéry, 2023, 230 pages.

“Hagiotopography” est un néologisme que
les auteurs de ce livre ont jugé pratique pour
référer a un genre littéraire sanscrit, le
mahatmya OU sthalapurapa, consacré a
glorifier un lieu de culte ou de pélerinage. A la
différence des purana « [Mythes] Antiques »
orientés vers la mythologie générale de
I’ensemble de I’'Inde, les mahatmya ont une

RS ara visée locale et ont ’intérét de faire connaitre
Mansenox CERMARDRTANNE des spécificités culturelles a I’échelle du site
religieux individuel. lls constituent de cette
facon une précieuse documentation pour I’histoire religieuse et sociale dans un domaine
régional. Ils peuvent étre inclus dans un purapa ou un tantra. Le plus souvent ils existent
indépendamment de tout autre texte, se contentant de revendiquer un lien avec un purana dans
leurs colophons de fin de section. C’est ainsi qu’un Srirarigamahatmya se trouve inclus dans
la Paramesvarasamhita tout en étant le contenu de manuscrits indépendants ou les colophons
le donnent comme partie du Brahmandapurana. L’TFP et le centre pondichérien de I’EFEO qui
ont le vaste projet général de documenter les sources de I’activité religieuse en Inde, qui ont
déja publié¢ d’importants tantra et études de temples sous tous leurs aspects, ont tout a fait
raison de se tourner vers la littérature de mahatmya. Apreés un mahatmya de Varanasi ils
publient une édition critique du Srirangamahatmya consacré a Srirangam, un centre religieux
dans une ile de la Kavert aussi important que celui de la rive de la Ganga.

Srirangam est selon la premiére croyance des fidéles un lieu ot Visnu a choisi de lui-méme
d’apparaitre sous la forme d’Anantasayin « couché sur le serpent Ananta ». C’est une image
appelée svayamvyakta « manifesté de soi-méme ». L’autre nom de Ranganatha qui est peut-
étre le plus courant repose sur une autre croyance en un mythe rapporté dans le présent ouvrage,
celui du transfert d’un édifice donné par Rama a Vibhisana. Apres la mise a mort de Ravana,
Rama a installé Vibhisana sur le trone de Lanka et lui donne un bien de sa lignée mythique
issue d’lksvaku, a savoir une architecture. Le terme employé dans le mahatmya est ranga
« scéne », dhaman « résidence » (passim) ou vimana « sanctuaire » (8.43). Ce dernier terme
appartient au vocabulaire technique du silpasastra et référe au monument principal d’un
complexe d’édifices dédi¢ a une divinité principale. Il est généralement surmonté d’une tour.
Appelé aussi prasada, le vimana désigne 1’ensemble de 1’édifice des fondations jusqu’au motif
de couronnement. A Srirangam le sanctuaire est rectangulaire et surmonté d’une toiture dorée



oblongue sur cerces, en raison de la forme allongée de la statue du dieu couché sur le serpent
qu’elle abrite. Le mot dhaman est de portée trés générale et n’apporte pas de précision. Le mot
ranga s’emploie pour une scéne de théatre, une estrade o un étre se manifeste. Sriranga
« ’auguste scéne » est la scéne ou le dieu se manifeste, se donne a voir a tous ses dévots. Et
c¢’est bien le but de la « manifestation de soi-méme » qui le caractérise. Vibhisana apporte donc
1’édifice central du temple de Srirangam pour abriter la statue déja présente. Il lui est refusé de
le transporter jusqu’a Lanka, parce que le dieu a choisi d*étre 1a. Le texte donne la parole au
dieu en 8.31 pour définir le lieu : « Vous verrez sans tarder I’auguste scéne (Sriranga) au bord
du bassin de Candra (Candrapuskarini) sur le sable de la Kaverd, sur le socle du serpent Ananta
(Anantapitha). » Les auteurs déduisent de ces indications de location que 1’ Anantapitha est I’ile
tout entiére et sans doute envisagent un concept implicite de la Kaveri comme I’océan
primordial. Implicite aussi est I’image actuelle dans le sanctuaire, celle de Ranganatha sur le
serpent Ananta qui lui sert de socle. La Candrapuskarini est un bassin quasi-circulaire,
privililégié en ce qu’il est le plus proche du sanctuaire. Il y a d’autres bassins liés au site et
évidemment la riviére KaverT et le bras divergent du Kolidam au nord de 1’ile. Srirangam a un
lien mythologique important avec les eaux.

Comme le soulignent les deux auteurs du livre, le style de ce mahatmya est simple. 1l se lit
facilement. Mais il recele aussi des sous-entendus. La Kaver entre dans la mythologie locale
de Ranganatha dans un mythe d’exaltation de la Kaver a cet endroit, celui d’une compétition
pour la supériorité entre la KaverT et la Ganga. Elles sont saluées par le gandharva Visvavasu
et se disputent pour savoir a laquelle des deux le salut est adresse, impliquant sa supériorité. Le
gandharva descendu dans le sud ou il a « éveillé » Padmnabha aprés avoir fait sa salutation
remonte vers le nord au mois de Sahasya. Brahma reconnait les deux riviéres comme égales.
C’est finalement Visnu dans un temple de Saraksetra qui accorde la supériorité a la Kaver. Le
mythe est d’un type commun. Curieuse est I’intervention du gandharva lors de I’Uttarayana du
Soleil (solstice d’hiver). Cela pourrait s’expliquer par une allusion védique. Vi§vavasu apparait
dans ’hymne X.139 du Rgveda. La strophe 4 de cet hymne difficile montre le gandharva
voyant les Eaux, lié a leur séparation ordonnée, a Indra et au Soleil. Louis Renou traduit :
« Quand, 6 Soma, les Eaux eurent vu le Gandharva Visvavasu, alors elles s’écartérent en vertu
de I’Ordre. Indra suivit en grande hate cette (trace) d’elles ; il vit autour de lui les enceintes du
Soleil. » Ce texte quelque peu obscur a été 1’objet de diverses interprétations. Renou rappelle
celle de Liiders. 1l s’agirait de « la découverte du Soleil par Indra aidé du gandharva, les paridhi
étant les eaux célestes. » (Etudes védiques et paninéennes XV p. 32). Les concepts védiques
ont pu se développer au long des siccles et aboutir a une forme différenciée par I’implantation
dans I’environnement naturel du temple de Srirangam au Tamilnadu.

Les éditeurs et traducteurs de ce mahatmya ont collationné avec soin quatre manuscrits de
Tanjore Serfoji Sarawati Mahal, deux de I'IFP de Pondichéry et une édition imprimée. Les
manuscrits de Tanjore ont dix chapitres, ceux de Pondichéry en ont onze. Pour diverses raisons
les auteurs n’ont pu en collationner que le onzieéme chapitre. On regrette I’absence de collation
des dix premiers chapitres. On 'y remarque dans le onziéme chapitre une divergence importante
avec les manuscrits de Tanjore. Les narrateurs changent. Dans les ms. de Tanjore ils sont
Narada et Mahesvara, dans ceux de Pondichéry ce sont Sanatkumara et Brahma. Est-ce I’indice
d’une version différente ? La consultation des dix premiers chapitres dans la source
pondichérienne est nécessaire.

L’ouvrage rest néanmoins déja extrémement intéressant et marque dans notre connaissance
de Srirangam. Il est accompagné de figures, a avoir des vues du temple et des photographies
des bassins révélant les divers degrés d’entretien qui leur sont accordés.



Jean-Marie MOEGLIN

2 T EER J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
o I’Académie, de la part de son auteur, le livre
Le pilori au Moyen Age d’Isabelle d’ Artagnan Le pilori au Moyen Age
dane Vespace Baneais dans | ’espa'ce ﬁ’qng‘ais, xii®- xv€ siecle, Rennes,
P ¢ Presses universitaires de Rennes, 2024, 339

i el pages (collection « Histoire »).

Isabelle d’Artagnan

Version abrégée et remaniée d’une these de
doctorat soutenue a Sorbonne Université, ce
livre aborde un theme particulierement
| emblématique de la période du Moyen Age
| S AR RE aux yeux du «grand public » ; curieusement
! it b ‘ toutefois, il n’avait pas encore fait 1’objet
A o & ; d’une étude historique sérieuse. Il est vrai que
& y “ e'sejojo 8 cette ¢tude n’est pas facile a mener. L’auteur a
2N g res )" SR ) dd traquer les mentions du pilori dans une

' . o« & @d multitude de sources a la fois dispersées et de
| natures trés différentes ; sources judiciaires

44 bien shr, qu’elles soient normatives ou,
‘ souvent inéedites, issues de la pratique des
AN , : tribunaux, mais aussi comptes financiers,
' chroniques, ceuvres littéraires, sources
iconographiques. Bien évidemment, le corpus
réuni ne peut non seulement pas prétendre étre
exhaustif mais, par définition, il ne peut
prendre en compte ce que 1’auteur désigne comme « I’océan de faits non conservés » ;
néanmoins, tel qu’Isabelle d’ Artagnan 1’a constitué, il réunit une somme de mentions du pilori
que ’on peut légitimement considérer comme représentative de 1’histoire et des usages du
pilori. Dans I’exploitation de ce corpus, I’auteur a su par ailleurs trouver un juste équilibre entre
la reconstitution des évolutions de longue durée et 1’analyse de cas précis de mise au pilori
permettant de mettre en évidence ce qui reléve de « I’individualisation pénale ». Il a su surtout
combiner trois approches également nécessaires : celle institutionnelle et juridique d’un outil
pénal, celle anthropologique d’un rituel d’humiliation, celle enfin d’un dispositif utilisé par les
acteurs sociaux.

Préface de Jean-Marie Moeglin

“&mﬁ 7

I

Le livre est organisé en trois grandes parties. La premiere intitulée « la genése d’un signe
de justice urbain » est consacrée a I’apparition et a la diffusion du pilori comme dispositif pénal.
Attesté vers le milieu du xii® siecle dans les villes drapantes de Flandre, Ponthieu, Artois et
Vermandois, le pilori prend sa place dans le contexte d’une animation économique qui se
traduit dans ces régions par la multiplication de marchés ; la mise au pilori vient punir ceux qui
troublent la paix du marché. Qu’il s’agisse d’une nouveauté est illustré par le fait que les chartes
de la premiére moitié du xii® siécle n’en parlaient pas mais que sa mention est ajoutée dans les
confirmations de la deuxieme moitié de ce siecle. Sans doute représente-t-il un enjeu disputé
entre le seigneur et les bourgeois mais il est clair qu’il est li¢ a I’émergence d’une communauté
urbaine consciente d’elle-méme qui en fait un instrument de régulation sociale. Le pilori est en
tout cas une success story dont Isabelle d’Artagnan reconstitue la progression géographique,
corrélée aux progrés de I’animation économique et commerciale, du nord vers le sud et de
I’ouest vers ’est. Les bourgs ruraux en possedent peut-étre des 1200. Apres 1200, le pilori



agrandit considérablement son espace de diffusion, vers la Champagne, vers le Languedoc, ou
il doit gagner sa place a coté de la course et du pal, dans le domaine royal, la Bourgogne, le
Lyonnais, la Provence, I’ Auvergne et, tardivement semble-t-il, la Bretagne. En méme temps,
la forme de I’instrument évolue jusqu’a ce que ’on en arrive, au xiv® et au xv® siécle, a la
« monumentalisation » du pilori comme signe de haute justice représentatif des justices
souveraines alors que les justices inférieures doivent se contenter d’une modeste « échelle ».

Dans la deuxieme partie intitulée «la scene du pilori: les ressorts d’un rituel
d’humiliation », Isabelle d’ Artagnan montre que la mise au pilori est pleinement un rituel ; il
s’agit fondamentalement d’exposer un criminel, a travers une chorégraphie soigneusement
ordonnée par les autorités judiciaires, aux moqueries et aux humiliations du public, ceci afin
de le transformer en un paria et un infame ; cela permet ce que 1’auteur appelle « une
refondation de la communauté par 1’émotion ». Elle met également en valeur la plasticité du
rituel de la mise au pilori, le choix du jour, du lieu, la modulation de la durée de 1’exposition,
sa répétition éventuelle, son association possible avec d’autres rituels punitifs, ceux du
bannissement ou de la peine de mort par exemple, tout ce qui fonde sa capacité a étre investi
de sens différents en fonction des besoins des justiciers.

La troisieme et derniere partie intitulée « les usages pénaux de I’exposition infamante »
analyse la place qu’occupe la peine du pilori dans le dispositif pénal que les différents justiciers
qui y ont recours entendent mettre en oeuvre. Pour les justices urbaines, qui sont a I’origine de
la mise en place du pilori, il s’agit avant tout d’une sanction qui menace ceux qui mettent en
cause la communauté des gens honorables en pratiquant fraude, larcin, faux et actes divers de
déloyauté. Cette fonction de punition d’un « scandale » qui met en péril la cohésion de la
communauté reste décisive pour expliquer la permanence du recours a la peine du pilori mais
elle est suffisamment générale pour générer de multiples autres usages. La justice royale qui
installe dés le xiii® siecle la peine du pilori dans son arsenal judiciaire lui confie donc les roles
nouveaux, notamment dans un contexte de crise. Le pilori vient par exemple sanctionner le
blasphéme et permet aux rois de France de se placer dans le sillage de leur prestigieux ancétre
saint Louis. Ces usages que le roi fait de la peine du pilori sont par ailleurs a la fois
démultipliées et adaptées par la mise en ceuvre qu’en font aussi bien le Parlement, cour supréme
de justice qui impose une norme judiciaire qui n’est pas la simple application des ordonnances
royales, que les juridictions régionales et locales. Restait a se demander quels sont celles et
ceux qui ont été soumis a cette peine du pilori. Isabelle d’Artagnan montre qu’il s’agit de gens
ordinaires que leur profil sociologique ne disposait pas a priori a se retrouver au pilori. Mais
leurs agissements ont mis en cause la stabilité de la société et de la communauté a laquelle ils
appartenaient et il importe de mettre en scéne et d’accomplir rituellement I’exclusion de ces
moutons noirs. Le pilori apparait par ailleurs comme une peine fondamentalement roturiére :
les nobles ne sont que marginalement concernés par ce chatiment alors qu’ils commettent, pas
plus sans doute mais aussi pas moins que les autres, les crimes qui tombent sous le coup de
cette sanction. Mettre un noble au pilori serait en réalité frapper, au-dela de la personne du
coupable, 1’¢tat de noblesse lui-méme et c’est cela qui le rend impossible ou plus exactement
qui soumet les nobles a une amende honorable la ou les roturiers se retrouvent au pilori. Cela
renvoie sans doute aussi au fait que le noble ne fait pas véritablement partie de la communauté
civique et n’a donc pas besoin d’en étre exclu. Inversement, le « marginal », qui ne peut étre
exclu d’une communauté a laquelle, par définition, il n’appartient pas, n’est lui aussi guere
concerné par la peine du pilori. Le pilori est donc réservé a ceux qu’Isabelle d’ Artagnan appelle
les « membres médians » de la société qui ont mérité par leur comportement d’en étre
retranchés, d’ou le fait qu’il frappe tout particuliérement les récidivistes incorrigibles.

Isabelle d’Artagnan a su ainsi mettre en valeur et analyser les trois dimensions
fondamentales du pilori : celle d’un « outil pénal » utilisé par les justiciers pour punir les



délinquants, faire peur et éviter les délits par la crainte de la sanction ; celle d’un « symbole de
pouvoir » dont la possession est un enjeu politique, du petit seigneur qui veut s’affirmer en
montrant qu’il est dépositaire de la haute justice, au puissant souverain qu’est le roi de France
qui entend démontrer la supériorité de son pouvoir judiciaire ; celle enfin, sans doute la plus
importante, d’un rituel socialement efficace qui permet de flétrir voire d’exclure un individu
qui a viole les normes qui fondent une communauté.

C’est bien ainsi une histoire totale du pilori qu’a écrite Isabelle d’Artagnan pour 1’espace
francgais, une histoire qui part de I’objet pilori dans sa matérialité — on est presque dans le
domaine de 1’archéologie judiciaire — et qui méne jusqu’a la détermination de la place et du
sens du pilori comme pratique et outil de régulation sociale. Son livre est une contribution
importante, a la fois rigoureuse et originale, a I’¢tude du fonctionnement de la justice au Moyen
Age.



