
 

Pierre GROS 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie les trois volumes qui rassemblent les 

opuscula, c’est-à-dire, à l’exclusion des livres, tous les 

articles publiés par Françoise-Hélène Massa Pairault 

entre 1969 et 2020 (Pise, éditions ETS, 2020). Sous un 

titre latin tiré de Cicéron, Imagines agentes („par 

l’action des images“)1, ils ne comptent pas moins de 116 

études, réparties sur plus de 2900 pages, et donnent une 

haute idée de l’activité scientifique de cette savante, 

spécialiste internationalement reconnue de l’Etrurie 

depuis l’époque archaïque jusqu’à la conquête romaine, 

ainsi que de l’art et de la pensée héllénistiques d’Orient 

et d’Occident. Beaucoup de ces articles marquent 

d’importantes étapes de la recherche, tant par l’érudition 

qui s’y trouve déployée que par la nouveauté de leurs 

analyses, et constituent, du fait de leur volume, de 

véritables chapitres d’histoire relatifs à des sites aussi 

divers que Tarquinia, Cerveteri, Volsinii, Murlo, 

Volterra, Veies, Pérouse, Pompéi ou Pergame. Partant le 

plus souvent d'images au sens large du terme, c'est-à-

dire de documents figurés, mais aussi de monuments, d'inscriptions, de notices textuelles, voire d'objets 

du quotidien, F.-H.P.M. applique avec brio quelques principes inspirés de l'école d'Aby Warburg, mais 

aussi détourne métaphoriquement la formule cicéronienne de l'art de la mémoire pour suivre, avec  une 

exigence et une rigueur exemplaires, un processus qui suscite le discours historique en prenant pour 

centre de la réflexion une imago complexe et peu ou mal comprise avant elle. Les regards qu'elle pose 

ainsi sur ces éléments dégagent, dans les domaines connexes du religieux et du politique, de l'idéologie 

et de la symbolique, des interprétations souvent inédites qui actualisent, dans la perception du temps qui 

était le leur et au sein de leur société, les intentions des commanditaires comme celles des créateurs, 

avec une sensibilité particulière, comparable à celle du regretté Mario Torelli, à la culture artistique des 

communautés concernées, mais aussi aux harmoniques sociales et économiques de leurs créations, non 

explicitées en général, mais riches de signification. 

Ces études, dont plusieurs sont rédigées en italien, ne sont pas classées dans l'ordre chronologique de 

leur publication, mais regroupées en sept sections thématiques, ce qui en rend la consultation plus aisée, 

et permet souvent de suivre les progrès d'une investigation qui s'enrichit au fil des années de l'expérience 

de son auteur, du progrès de la recherche et éventuellement des débats ouverts avec les autres 

spécialistes. Nous ne saurions, dans le cadre de cet hommage, proposer la recension exhaustive d'un 

ouvrage aussi dense que vaste. Nous tenterons plutôt, à la faveur de quelques exemples retenus pour 

leur efficacité démonstrative, de mettre en lumière, pour chacune des sections, la puissance heuristique 

d'une méthode qui consiste à croiser toutes les sources disponibles, non sans les avoir toujours 

soigneusement recontextualisées pour en évaluer la crédibilité. 

La première section (Latium et Etrurie archaïques) comporte dix-huit titres. Le premier, intitulé „Rome 

impériale et la légende des cités étrusques. Réflexions sur le bas-relief des populi etrusci du Musée du 

Vatican“, paru en 1992,  paraît échapper au cadre chronologique défini dans la rubrique, mais en fait 

campe d'emblée le décor méthodologique, si l'on peut dire, dans la mesure où il s'efforce de montrer que 

les documents de la période julio-claudienne atteignent à une forme de vérité en l'actualisant. En ce sens, 

il fonctionne comme une introduction générale, la signification du monument, resitué au coeur de la 

 
1Cicéron, De Oratore, II, 86-88; F. Yates, L'art de la mémoire, traduction française, Paris, 1975; A. Rouveret, 

„Artificiosa memoria“, dans Histoire et imaginaire de la peinture ancienne, BEFAR 274, Rome, 1989, p. 

303-323. 



 

culture politique de ce début du I er s., se déduisant des aspects iconographiques et esthétiques jusqu'ici 

négligés de ce bas-relief de Cerveteri. L'idée d'un regroupement des grands ensembles de peuples, 

caractéristique du culte impérial dont il est le corrélat, anticipée déjà par la porticus ad nationes du 

théâtre de Pompée, et la disposition des personnages qui, sous la forme de statues, sont censés 

représenter les populi, ainsi que leurs attributs, réexaminés à la lumière des textes, dont le passage de 

l'Enéide évoquant la rencontre entre Enée et le second Tarchon, autorisent l'auteure à rouvrir le débat, 

en s'appuyant sur les travaux récents de M. Torelli et, dans une moindre mesure, de P. Liverani. Sa 

connaissance des légendes auxquelles les différentes nationes étrusques sont mêlées, de l'usage qui en a 

pu être fait à la suite de la conquête romaine, liée à des observations inédites sur la disposition en 

apparence aléatoire ou illogique des images la conduit à privilégier, aux dépens de l'hypothèse d'un autel, 

celle d'un trône, retrouvant ainsi l'intuition ancienne de Canina, un trône qui n'aurait pas été déplacé, 

compte tenu des progrès enregistrés sur la nature des ordonnances monumentales et cultuelles du 

premier urbanisme impérial, dans un Augusteum. 

La contribution présentée à la Table Ronde internationale qui s'est tenue sous la direction de F.-H. P. M. 

en 1987 à l'Ecole française de Rome (Crise et transformation des sociétés archaïques de l'Italie antique 

au Vème s. av. J.-C.) , intitulée „L'art et la définition de la cité“,  met en oeuvre, dans la même section, 

une approche à la fois civique et socio-politique des programmes monumentaux qui fournit une 

démonstration remarquable de son efficacité:au début de la période envisagée, ces programmes ne 

donnent pas une expression globale de la cité, en raison des rivalités, voire des contradictions entre 

initiatives gentilices et initiative publique, auxquelles s'ajoute la difficulté des rapports entre artisans et 

destinataires, en l'absence d'une réelle homogénéité sociale de la classe des producteurs. Les emprunts 

à la culture grecque ne porteront de ce fait leurs fruits qu'à la fin du Vème s. et plus encore au IVème; 

ils finiront alors par exprimer l'appartenance à une même polis, dans le cadre d'une aristocratie 

remodelée. La même profondeur de la connaissance des mythes grecs et de l'infinie plasticité de leur 

exploitation en milieu italique se manifeste dans l'article intitulé „Programmi decorativi dei templi 

etruschi e latini tardoarchaici“, publié en 2000 (2002), qui donne à comprendre, entre autres, comment 

et pourquoi le destin tragique de Thèbes, indissolublement lié à la race maudite de Laios, est si présent 

sur le fronton du temple A de Pyrgi : les versions littéraires qui en sont données, d'Euripide à Stace, 

réexplorées avec soin, jointes, par exemple, aux particularités de la représentation de la mort de Capanée, 

si hétérodoxe par rapport à l'iconographie traditionnelle, autorisent l'auteure à dégager le sens de cette 

thématique, dans le cadre des relations d'hostilité qui opposent à la fin de la période archaïque Caere, la 

ville „aux sept portes“ et le Latium (ainsi que Rome) assimilé à la terre des Argiens. 

 Dans la deuxième section (Rome et l'Etrurie, du IVéme s. a. C.à l'hellénisme), la reprise globale de 

l'analyse des fresques de la Tombe François de Vulci, dans une étude publiée dans le fascicule 2012-

2013 de la revue Ostraka, constitue une magistrale leçon d'iconologie appliquée à l'histoire politique 

d'un moment crucial des relations de l'Etrurie avec Rome. Dans la bibliographie si abondante qui traite 

de ce „monstre sacré“ depuis sa découverte en 1862, F-H P. M. concentre sa réflexion sur la polémique 

qui a opposé, dans les deux dernières décennies du XXème s., la thèse „politique“ de F. Coarelli (1983) 

aux interprétations minimalistes comme celle de D. Musti. Insistant avec raison sur le dispositif de la 

tombe, qui désigne Vel Saties comme l'ordonnateur de l'ensemble du programme pictural, passant du 

„tablinum“ à l'“atrium“, et prenant appui sur ses propres recherches antérieures ainsi que sur de 

profondes observations de F. Zevi, elle montre et conforte, au prix de détours ausi savants que cohérents 

à travers les données littéraires ou épigraphiques, la pertinence du système d'équivalences mis en place 

par Coarelli. Les scènes principales comme le sacrifice des prisonniers troyens,l'action des frères 

Vibenna, la confrontation de Sysiphe et d'Amphiaraos ou le viol de Cassandre, pour nous en tenir à 

quelques exemples, prennent alors tout leur sens dans le contexte d'une revendication de libertas où les 

mythes revêtent une fonction anti-romaine assumée par les milieux aristocratiques des cités d'Etrurie. 

Nous aimerions pouvoir évoquer l'ensemble de la troisième section (Regards sur Volsinii) qui nous 

intéresse évidemment au premier chef. Nous nous contenterons de dire un mot du dernier article, 

consacré au Fanum Voltumnae, que l'auteure a donné à la Revue archéologique en 2016. Partant de 

l'identification du sanctuaire par S. Stopponi au Campo della Fiera, elle en approfondit l'interprétation, 

établissant en particulier une étroite relation entre le temple B et le culte de la divinité principale. Comme 

toujours, sa familiarité avec les mythes (en l'occurrence ceux de l'Olta et de la nymphe Vegoia), avec les 



 

textes (élégie de Properce sur Vertumnus) et les documents figurés (les miroirs influencés par la culture 

religieuse de Volsinii, par exemple), autorise une meilleure compréhension d'une topographie sacrée et 

politique particulièrement complexe. 

La quatrième section (Religion, textes et images entre Rome et l'Etrurie), riche de vingt-trois titres, 

contient, parmi beaucoup de contributions très remarquables, une étude parue en 1997 dans les XIIèmes 

Rencontres du Louvre (Les plus religieux des hommes), intitulée „Religion étrusque et culture grecque“, 

qui est consacrée aux rites d'héroïsation. Soulignant l'importance du recours à la théologie delphique, et 

s'appuyant sur l'interprétation donnée par G. Sauron de la mégalographie dionysiaque de la Villa des 

Mystères, F.-H. P. M. entreprend d'illustrer la connaissance qu'avaient les élites étrusques de la 

dimension ésotérique des mythes grecs et des conceptions relatives aux mystères. Avançant, comme elle 

dit, pas à pas, à travers la lecture de plusieurs monuments (un sarcophage de Tarquinia conservé à 

Florence, un autre, de Vulci, conservé à Copenhague, les fresques de la tombe Campanari, un vase 

apulien de l'Ermitage à Saint-Petersbourg), elle suit avec une précision qu'elle seule peut apporter à ce 

genre d'exégèse l'adaptation des hiéroi logoi aux exigences spécifiques des rituels funéraires étrusques. 

 Le groupe des trois articles sur le „trône dionysiaque de Bolsena“ est quant à lui emblématique d'un 

cheminement, nourri d'une culture iconographique  inégalable, et d'une profonde sensibilité  aux aspects 

religieux des documents plastiques : de sa communication à l'Académie (CRAI 1980) à son étude des 

MEFRA (1981) et à sa contribution aux Rencontres de Viterbe de 1984 (1986), notre auteure ne cesse 

d'améliorer son hypothèse de restitution des „terres cuites sous le péristyle“ de l'une des domus du 

Poggio Moscini (Bolsena V, 1, Rome, 1979). Non seulement elle recompose à partir des quelque deux 

cents fragments retrouvés en fouille une panthère vue de face sur le dos de laquelle se hisse un putto, 

mais elle reconnaît dans cette panthère le côté gauche d'un trône dont elle dégage la signification 

dionysiaque, en relation directe  avec la salle souterraine où J.- M. Pailler avait vu un baccanal. La mise 

en pièces de l'objet, inséparable de la désacralisation de la salle, constitue un témoignage archéologique 

insigne, et dans son genre unique, de la répression de 186. Grâce à sa virtuosité et à son savoir, l'auteure 

verse ainsi une pièce décisive à l'histoire des Bacchanalia, telle qu'elle nous est contée par Tite-Live, et 

met l'accent, au coeur de cette Etrurie méridionale romanisée, sur les apports culturels et religieux de 

l'Orient grec. 

L'une des études qui donnent le mieux à comprendre cette extraordinaire habileté à décrypter le 

raffinement de la pensée grecque archaïque à travers la subtilité de l'emploi des mythes est sans conteste 

celle qui, dans la cinquième section (Mythe, iconographie et politique), analyse le décor et dégage la 

signification du larnax des Cypsélides à Olympie. Cet objet énigmatique, décrit par Pausanias au livre 

V de sa Périégèse, soulève de multiples problèmes, dont certains avaient été abordés dans le livre de R. 

Splitter paru en 2000, consacré essentiellement à sa reconstruction archéologique. Dans cet article, qui 

est l'une des contributions les plus novatrices de l'ouvrage collectif qu'elle avait elle-même dirigé 

(L'image antique et son interprétation, coll. EFR 371, Rome, 2006), F.-H. P. M. replace d'abord la 

consécration du larnax dans le contexte de la politique du genos des Cypsélides, puis, reprenant l'examen 

de tous les mythes traités, registre (chôra) par registre, elle part du principe que chacun d'eux comporte 

un certain nombre d'harmoniques, d'ordre rituel, religieux, philosophique ou historique. Ces 

harmonqiues s'organisent ensuite en dominantes, qui expliquent en général leur regroupement dans les 

chôrai.  Cette approche, qui aboutit dans chacun des ensembles à la mise en relation des récits 

mythologiques avec les orientations politiques, et souvent la volonté de légitimation de la domination 

des Cypsélides sur le monde dorien et sur Olympie, procède méthodiquement en dissociant toujours 

pour mieux les croiser  les questions iconographiques de leur interprétation, et pour dresser, en annexe, 

le tableau des iconographies comparables. Le lecteur ne peut qu'être confondu par l'érudition qui sous-

tend cette démarche, et par le sens historique qui l'anime. Cette méthode avait déjà fait ses preuves dans 

l'analyse du programme figuratif des „stylopinakia“ du temple d'Apollônis à Cyzique, paru en 1984, et 

publié dans la dernière section de ces opuscula. C'est elle aussi qui donnera tout leur prix aux grands 

livres de notre auteure sur Pergame ( La gigantomachie de Pergame ou l'image du monde, Suppl. 50 au 

BCH, Athènes, 2007, et Pergamo e la filosofia, Rome, 2010). 

Dans cette même section, l'étude présentée au Congrès de Tarente de 1993 et publiée en 1996 dessine, 

par anticipation en quelque sorte, le cadre méthodologique qui sera celui des grands travaux postérieurs. 

Intitulée „La transmission des idées entre Grande Grèce et Etrurie“, elle montre déjà, à propos des 



 

doctrines orphiques ou pythagoriciennes, et de la diffusion du dionysisme, comment cette histoire des 

idées est inconcevable sans la connaissance des projets politiques et sociaux qui en constituent les 

ressorts et en déterminent les caractères. A travers les emporia, les manifestations intellectuelles et 

religieuses qui se déploient dans ce „laboratoire“ extraordinaire qu'est la Grande Grèce dès le début de 

l'époque classique, et plus encore à partir du IIIème s. av. J.-C., trouvent rapidement leur reflet transposé 

en Etrurie. Pour cela, l'analyse des „contenus intrinsèques“ des images (définition de l'iconologie), en 

l'absence de données textuelles exploitables, devient l'instrument privilégié de l'accès à la réalité 

historique. Il est impossible de rendre en quelques lignes la richesse foisonnante de cette démonstration, 

étayée sur un grand nombre de documents figurés; nous mentionnerons seulement la lecture nouvelle de 

la révolte de Volsinii en 264, marquée par le règne des esclaves sur l'utopique colline d'Oinarea, la cité 

des pampres, assimilée à une adhésion massive à la religion dionysiaque. 

Nous clorons cette trop brève série de sondages par l'évocation de deux des entreprises les plus 

ambitieuses en matière d'interprétation dont ces volumes, si riches et si divers, nous gardent le 

témoignage. C'est, d'une part, dans la septième section (Pergame et le monde hellénistique), l'“Examen 

de la frise de Télèphe“, et d'autre part, à la fin de cette même section, et au terme donc du troisième 

volume, le nouveau regard porté sur la „Mosaïque des philosophes“. Ecrits à plus de vingt ans de 

distance, ils délivrent l'un et l'autre, sous des formes différentes mais convergentes, le message 

méthodologique le plus clair, et administrent la meilleure preuve, croyons-nous (s'il en était encore 

besoin), de la pertinence historique de la démarche de notre auteure. La première étude (Ostraka, 1998), 

reprend, à la suite de l'exposition sur le Grand Autel de Pergame qui s'est tenue à Rome en 1996, l'analyse 

de la frise de Télèphe : constatant que les travaux les plus importants, même parmi les plus récents, ne 

prennent jamais en compte les intentions politico-idéologiques des Attalides dans le choix des épisodes, 

le découpage du récit, les modes narratifs et la composition d'ensemble, F.-H. P. M. a beau jeu de rappeler 

l'alliance de l'érudition et du pouvoir qui caractérise cette dynastie, et la façon dont elle a voulu faire, 

comme à Alexandrie, de la culture une alliée. C'est dans cet esprit qu'est réévalué, décrypté et replacé 

chacun des reliefs, et que se trouve proposée, au terme de l'opération, une nouvelle disposition des 

scènes, qui diffère sensiblement de la reconstruction présentée à la fin du catalogue de l'exposition de 

Rome. Là encore, c'est la convocation raisonnée des données littéraires et iconographiques qui précise 

et justifie la démarche, sans parler des confrontations suscitées par un dossier comparatif d'une grande 

ampleur, où l'aurel de Magnésie du Méandre occupe la première place. La seconde contribution, intitulée 

„De l'Académie au Musée: regards sur la mosaïque des Philosophes“, parue en 2020 dans la Revue 

archéologique, corrige les erreurs de lecture qui ont, depuis sa découverte en 1897 près de Pompéi, 

affecté la compréhension de l'emblema. Il semblait en effet que la dernière interprétation, celle de M. 

Rashed (2012), fondée sur l'analyse de K. Gaiser, dût imposer l'idée d'une représentation de l'Académie 

de Platon. Une attention accrue, et nourrie de données aussi précises que variées, à la répartition des 

personnages, et également au paysage situé à l'arrière-plan, revisité avec soin et comparé à celui de la 

version de la mosaïque analogue de Sarsina, permet d'affirmer qu'en réalité les intellectuels réunis ici en 

cénacle appartiennent au Musée d'Alexandrie, et que le modèle de l'image remonte à Ptolémée III 

Evergète. Deux démonstrations emportent particulièrement, de notre point de vue, la conviction, dans 

un texte d'une rare densité, celle qui concerne le monument rond, le prétendu „amphithéâtre“, assimilé 

avec de bonnes raisons à un nilomètre, en tous points comparable à celui qui apparaît sur la mosaïque 

nilotique de Palestrina, et celle qui désigne le globe du premier plan comme une sphère armillaire. Dès 

lors tous les éléments sont réunis pour établir que le modèle ptolémaïque de la mosaïque de Pompéi 

commémorait la mesure du méridien terrestre par Eratosthène, ce dernier personnage, situé à gauche du 

tableau et vêtu d'un himation jaune qui lui donne une visbilité unique, étant identifié au moyen d'indices 

gestuels et vestimentaires. Il n'est pas jusqu'au nombre sept qui est celui des savants figurant sur 

l'emblema (qui avait jadis fait penser à une représentation des Sept Sages) qui ne trouve ici son 

explication et n'aide à comprendre la signification de la mosaïque en contexte romain. 

Nous clorons là ces réflexions, qui ne sauraient en aucun cas constituer un compte rendu complet de 

l'oeuvre scientifique de F.-H. P. M., mais ont du moins tenté d'en suivre les lignes de force et d'en montrer 

l'irréductible originalité. Cette quête inlassable des significations politiques de l'art antique, de 

l'archaïsme aux siècles hellénistiques, et à leur écho (pour les peuples étrusques) dans la Rome impériale 

par le biais d'analyses iconographiques et iconologiques, ne se réduit pas à la recherche d'un aspect 

parmi d'autres des manifestations de cet art. Elle en dégage le logos, c'est-à-dire la portée originelle et 



 

fondamentale, dans un champ d'intelligibilité historique permettant de comprendre les représentations 

figurées au sein de la culture vivante de leur temps. Les études emblématiques de cette démarche que 

nous avons retenues impliquent, nous l'avons dit, une familiarité unique avec les mythes et l'infinie 

variabilité de leur sens à travers le temps, mais aussi une profonde pénétration de la volonté des 

commanditaires, qu'ils fussent publics ou privés, ainsi que des modes de réalisation des programmes par 

les ateliers d'artistes ou d'artisans. Mais notre choix, en partie dicté, il faut le reconnaître, par nos intérêts 

personnels, n'est pas axiologique : tant d'autres articles auraient pu être choisis, qui auraient donné la 

même idée du cheminement de notre auteure, de sa subtilité et de sa maturité scientifiques. Je songe par 

exemple à l'examen de plusieurs frontons de temples étrusques et italiques, à l'analyse du décor de 

quelques-unes des plus importantes tombes de Tarquinia, ou encore au cycle sur les urnes d'albâtre de 

Volterra, dans la continuité de sa thèse parue en 1972. C'est en fait toute la chaîne de production des 

oeuvres qui est ici restituée, pour la première fois dans la plupart des cas, avec l'ouverture d'un savoir 

qui se refuse à cloisonner les disciplines, et le dynamisme d'une pensée capable de dialoguer avec toutes 

les sources disponibles et d'en cerner la sémantique, sans jamais clore la discussion par des affirmations 

péremptoires ou prétendument définitives. Rares sont les livres qui contiennent d'aussi passionnantes 

explorations, et s'avèrent capables de stimuler, par leur exemple, la recherche dans des domaines aussi 

variés. Si la densité de ces textes peut parfois dérouter les chercheurs néophites, car F.-H. P. M. ne sait 

pas être claire à qui ne veut pas être attentif, leur lecture ne saurait être trop recommandée à quiconque 

souhaite saisir dans toute son ampleur la complexité du champ des études classiques, et trouver des fils 

d'Ariane pour s'orienter dans leur immense labyrinthe documentaire et bibliographique. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Michel VALLOGGIA 

 

 

  «  J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de 

l'Académie, de la part de son auteur, l'ouvrage de Simon 

Connor :  Être et paraître. Statues royales et privées de 

la fin du Moyen Empire et de la Deuxième  Période 

intermédiaire (1850-1550  av. J.-C.), publié chez 

Golden House Publications qui constitue le 10e volume 

de la série Middle Kingdom Studies, Londres, 2020, au 

format in-quarto de 460 p. et 158 pls de 601 figures. 

 Cette monumentale publication constitue la forme 

remaniée d'une thèse de doctorat, soutenue à 

l'Université libre de Bruxelles, en 2014. Elle est 

composée d'un corpus de 1503 éléments statuaires, 

conservés in situ et dans plus de quatre-vingts 

collections publiques et privées. Chaque item a fait 

l'objet d'un examen personnel de l'auteur. 

Effectivement, pour qu'une étude synthétique soit 

reconnue, il est nécessaire qu’un même regard parcoure 

l'ensemble de la documentation, d'autant que l'histoire 

de l'art demeure aujourd'hui encore un parent pauvre de 

l'égyptologie. Dans son introduction, l'auteur rappelle 

d'ailleurs la genèse des recherches consacrées à la 

statuaire de cette époque, dont la cohérence est garantie 

autant par l'histoire événementielle que par sa continuité 

stylistique. Un premier chapitre est précisément dévolu 

à l'examen du contexte chronologique (p.9-15) de cette période, analysée sous son aspect temporel, mais 

également sociétal, à la lumière des études récentes qui sont venues considérablement renouveler notre 

perception de cette époque.  

Dans le prolongement de cette partie, le 2e chapitre propose un examen du développement stylistique 

(p.17-83 ; pls 1-63) des statues royales et privées, généralement bien datées par l'indication d'un nom 

royal, la mention d'un haut dignitaire ou encore la localisation d'un édifice connu. De ce panorama sont 

analysés les proportions des statues, le traitement des visages et des corps, l'emploi d'attributs 

(vêtements, parures et coiffures) qui livrent autant d'indices stylistiques qui permettent de cerner une 

période définie, voire de préciser la datation d'un monument. Il en ressort notamment une césure de 

style, bien documentée par la série des portraits du pharaon Sésostris III qui marque une évolution 

caractéristique du Moyen Empire tardif, c'est-à-dire, de la seconde partie de la XIIe dynastie, jusqu'au 

terme de la XVIIe dynastie (1850-1550 av. J.-C.). 

 Durant le règne de Sésostris III, la statuaire royale abandonne un certain raffinement au bénéfice 

d'un naturalisme qui tend, selon l'auteur, à l'« expressionnisme ». Cette nouveauté serait porteuse d'un 

message idéologique, influencé par la réforme de l'administration et la limitation du pouvoir féodal des 

familles provinciales. Cette tendance se serait maintenue jusqu'au terme de la dynastie. Quant à la 

statuaire privée, inspirée par les modèles royaux, elle a choisi des exécutions de dimensions réduites, 

traitées dans des matériaux plus communs, tels que le calcaire où la stéatite. 

     Pour la XIIIe dynastie, l'auteur distingue cinq phases successives dans l'exécution des statues 

royales : dans la première, la statuaire des souverains, tels que Amenemhat-Sobekhotep, Amenemhat-

Senbef et Hor, révèle une production homogène dans sa qualité d'exécution et l'expression des visages.  

La 2e phase, qui concerne les royautés de Khendjer, Marmesha, Antef IV et Sobekhotep-Séouadjtaouy, 

poursuit et accentue les tendances stylistiques précédentes. Avec la 3e phase, et la royauté de 

Néferhotep, la statuaire accuse un apogée dans le rendu du corps qui se simplifie en conservant une 

haute qualité d'exécution. La 4e phase, avec Sobekhotep Khânéferrê et Sobekhotep Khâhoteprê, marque 

un éloignement progressif du naturalisme, la statuaire royale perd de sa finesse.  Enfin, la 5e phase 

demeure méconnue en raison de l'apparition du pouvoir hyksôs dans le nord de l'Égypte et les raids 

kouchites dans le sud ; la production statuaire se raréfie.  La statuaire privée est elle-même marquée par 



 

un changement gestuel de posture ; son traitement s'inspire alors manifestement des productions 

anciennes attribuées aux rois Sésostris II et III. 

 A propos de la Deuxième Période intermédiaire, l'auteur reconnaît la difficulté d'étudier le 

développement stylistique de cette époque en raison de la faible quantité de monuments datés avec 

précision. Le nombre des souverains, leur ordre de succession et la durée de leurs règnes demeurent 

difficiles à déterminer. Seul Sobekemsaf Ier fait exception. Ses statues attestent que le style a changé : 

le corps s'infantilise, la musculature s'efface et le visage s'adoucit en abandonnant les paupières lourdes, 

les cernes et les plis observés durant le Moyen Empire tardif.  Du côté de la statuaire privée, aucun 

personnage ne paraît identifiable par les sources datées. C'est plutôt le contexte archéologique, 

l'onomastique et la prosopographie qui fournissent des éléments de datation. Néanmoins, la mise en 

évidence de « groupes stylistiques » conduit à l'élaboration d'une liste de critères déterminants pour les 

datations. 

   Le 3e chapitre est consacré à l'étude des différents sites de provenance et de leur matériel statuaire 

(p.83-159 ; pls 64-99). Suivant l'ordre géographique des sites, à partir du sud selon l'orientation des 

Égyptiens de l'Antiquité.  Ce catalogue débute avec l'examen du matériel provenant des forteresses de 

Nubie pour s’achever sur les sites non-égyptiens du Soudan, du Levant et d'Italie. Les contextes 

archéologiques analysés mettent ainsi en évidence le statut des personnages représentés ce qui induit 

souvent l'usage de catégories spécifiques de statues. Particulièrement significatifs sont les exemples de 

Qaw el-Kebir (Antaeopolis, p.114) où trois tombes rupestres de gouverneurs de province sont datées du 

règne de Sésostris II, par la typologie des statues découvertes dans ces tombeaux. Il en va de même pour 

la sépulture d’Oukhhotep IV, à Meir (p.116), dont les statues étaient contemporaines des rois Sésostris 

II et III. A Assouan, le sanctuaire de Héqaib a livré une cinquantaine de statues de particuliers dont 

certaines à leur emplacement originel. Or, l'auteur est parvenu à établir un raccord entre la statue 

acéphale d'un certain Ankhou (inv. Éléphantine 16) et sa tête (inv. Boston 20.1207),  retrouvée dans un 

tumulus royal du Kerma Classique, contemporain de la Deuxième Période intermédiaire (p.147-148) ! 

La présence de cette tête dans la nécropole royale de Kerma constituait peut-être un « trophée », issu 

d'incursions kouchites en Égypte… Il apparaît également que les contextes archéologiques impliquent 

des catégories différenciées de statues entre temples divins, funéraires où nécropoles. Le statut social 

des personnages représentés transparaît effectivement dans le choix d'un type statuaire et dans le 

matériau utilisé. 

    C'est précisément le sujet du chapitre 4, intitulé : Statut social des personnages représentés (p.161-

208 ; pls 100-114). Le statut des hauts dignitaires du Moyen Empire tardif se reflétait dans la catégorie 

statuaire qui les représentait et la qualité d'exécution du monument dépendait de la proximité du 

propriétaire avec son souverain. Trois familles de titres étaient présentes sur ces statues : les titres de 

« noblesse », de fonctions et les épithètes laudatives. Plus le degré hiérarchique était élevé, plus les 

dimensions des statues augmentaient et plus la roche choisie était prestigieuse, à l'instar de son lieu 

d'exposition.  

    Les matériaux des statues sont pris en considération dans le chapitre 5 (p.209-225 ; pls 115-131) qui 

distingue les roches dures, volontiers utilisées par les rois et leurs élites, des roches tendres où 

« transformables » (serpentinite et stéatite), plus largement répandues chez les particuliers, dans les 

pratiques funéraires. Les statistiques d'utilisation de ces pierres invitent à observer que les individus 

n'avaient pas accès aux mêmes matériaux pour faire sculpter leurs images.  

    Le chapitre 6 : Types statuaires : formats, positions, gestes et attributs (227-241, pls 132-152) réunit 

l'ensemble des positions figurées dans lesquelles les personnages répondent tous au concept de la 

frontalité.  Le format de ces monuments varie en fonction des périodes historiques, du contexte 

architectural, des matériaux et du statut du commanditaire. Les réalisations royales proviennent 

essentiellement des temples, tandis que la statuaire des particuliers émane plutôt des nécropoles.  Dans 

l'étude des positions et des gestes, l'auteur examine en priorité la typologie des attitudes royales avant 

d'aborder celle des particuliers. Sont également analysés les groupes familiaux où royaux, avant de 

passer en revue la panoplie des attributs vestimentaires, les insignes, les coiffes, perruques et parures. 

    Les différentes qualités, différentes productions : mains et « ateliers » font l'objet d'un 7e chapitre 

(p.243-252 ; pls 153-158) focalisé sur les productions d'une période déterminée dans laquelle sont prises 

en compte l'habileté des sculpteurs et la diversité des « ateliers ».  Il a été établi que ces lieux de 

production voisinaient les régions qui fournissaient les roches dures, pour les ateliers royaux, ou aux 

débouchés des pistes du désert oriental, à proximité des gisements de pierres tendres, pour la petite 



 

statuaire des particuliers. On relèvera enfin les sources qui évoquent des sculpteurs de la Résidence, 

itinérants, pour les besoins de réalisations locales1).  

    Dans sa conclusion : être et paraître (p.253-259), l'auteur synthétise les acquis de cette vaste enquête 

en soulignant que les œuvres examinées furent des objets commandés par des individus dans le but 

d'exprimer le prestige d'un statut privilégié leur permettant d'accéder à l'éternité.  Aujourd'hui, ce corpus 

nous offre une source d'informations historiques et sociales inestimables.  Ce répertoire, dans son espace 

chronologique défini, a mis en évidence une série de caractéristiques propres à chaque ensemble, 

minutieusement rassemblé dans un catalogue exhaustif (p.265-387).  Cette liste offre un panorama de 

trois siècles, couvrant le Moyen Empire tardif et la Deuxième Période intermédiaire, incluant un 

kaléidoscope de questions relatives à la datation des œuvres, aux intentions des commanditaires et à 

leurs liens avec le style des créateurs.  L'analyse du corpus permet d'observer l'évolution stylistique des 

productions et replace dans la chronologie, la position d'un souverain peu documenté et ainsi mal daté.  

Le message de ces statues contient une image du pouvoir, propre à galvaniser les troupes stationnées 

dans les forteresses de Nubie ou à exprimer une force rassurante dans l'expression des colosses royaux 

érigés à l'entrée des temples.  Plus modestes, les statues de particuliers ne reflètent pas la fonction de 

leurs commanditaires, mais expriment leur statut au service du souverain.  

    Une annexe concerne des expérimentations (p.260 263) qui envisagent d'estimer le coût de production 

d'une statue en Égypte ancienne.  L'expérience a été tentée à Qourna, avec un artisan qui a consacré une 

dizaine d'heures à la réalisation, à peu de frais, de statuettes en calcaire et en stéatite.  

    Enfin, le catalogue qui recense 1503 statues et fragments constitue un remarquable outil de travail, 

doté de toutes les informations disponibles pour chaque item, y compris une bibliographie spécifique 

complète.  

    Le livre comporte en outre une bibliographie générale (p.389-410), une liste des illustrations, des 

indices et s'achève sur des résumés en anglais et en arabe (p.411-460). 

    L'excellence de cette publication est encore rehaussée par une somptueuse iconographie, dont les 

photographies sont très souvent dues au talent de l'auteur.  Simon Connor nous offre aujourd'hui une 

étude de grande portée qui fera date dans notre discipline. A ce titre, elle mérite de retenir l'attention des 

collègues ». 

 

 

 
Note : 

1) Cette pratique existait déjà sous l’Ancien Empire, comme le suggère une dyade provenant d’une sépulture 

de la VIème dynastie, dans l’oasis de Dakhla (cf. M. Valloggia, « Un groupe statuaire découvert dans le 

mastaba de Pepi-Jma à Balat », in BIFAO 89,1989, p.271-282, en particulier p.281). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Alain PASQUIER 

 

 

  «  J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie l’ouvrage Rome. La cité et l’empire, 

Catalogue de l’exposition du Louvre – Lens  6 avril 

2022 – 25 juillet 2022  (460 p). Avec des travaux rendus 

nécessaires non seulement pour garder en bon état la 

structure du bâtiment, mais aussi pour ajuster au goût du 

public la présentation des œuvres qu’ils ont mission de 

lui montrer, les musées connaissent de temps en temps 

des périodes plus ou moins longues où galeries et salles 

doivent être provisoirement vidées de leur contenu. Aux 

responsables de l’établissement, se pose alors le 

problème de savoir quoi faire des objets ainsi déplacés. 

Parce que les réserves se révèlent souvent trop petites 

pour les accueillir, mais aussi  et surtout parce qu’il 

paraît mille fois regrettable qu’ils ne soient plus 

visibles, la solution qui est maintes fois choisie est 

d’organiser une exposition dans un autre lieu qui soit à 

la fois disponible et adapté pour une telle manifestation. 

C’est ce qui a pu être décidé par les autorités du Louvre 

et les conservateurs du département des antiquités 

grecques, étrusques et romaines. Ce sont précisément les collections romaines qu’il a fallu récemment 

déménager des espaces si riches d’histoire qu’ils occupent depuis que le palais est devenu musée. Et le 

Louvre, pour une telle opération, a bénéficié de la collaboration opportune que lui offrait le Louvre-

Lens : c’est en effet dans les galeries de cet autre Louvre créé il y a dix ans que Cécile Giroire et Martin 

Szewczyk, respectivement directrice du département des antiquités grecques, étrusques et romaines, et 

conservateur du Patrimoine dans le même département, ont eu la chance de déployer les chefs-d’œuvre 

de l’une des plus belles et des plus riches collections d’art romain qui soit au monde. Un tel déploiement 

inédit leur offrait l’occasion d’affranchir pour un temps d’un décor fastueux et presque surabondant des 

marbres et des bronzes conservés depuis si longtemps dans le luxe ornemental d’un appartement royal. 

Exposer les créations les plus brillantes de l’art romain au Louvre-Lens donnait en quelque sorte 

l’occasion d’en inscrire librement les signes prestigieux sur des pages blanches.  

C’est cette indépendance provisoire que le catalogue de l’exposition exploite et reflète fort bien, en 

suivant sans contrainte les deux lignes principales de l’histoire romaine qui se superposent en 

contrepoint, celle de la cité et celle de l’empire, l’Urbs et l’Imperium. De superbes prises de vue y 

mettent en lumière et en couleurs les œuvres qu’accompagnent beaucoup de textes importants, rédigés 

par les meilleurs spécialistes. Une ouverture bienvenue présente, dans l’espace et le temps, la cité et ses 

images, avec une revue multiforme de marbres, de bronzes, de peintures, de mosaïques, de statuettes, 

de bijoux, d’objets en maints matériaux, qui témoignent bien de la diversité des créations romaines, dont 

le caractère éclectique est décrit avec bonheur par Martin  Szewczyk. Elle est suivie d’une réflexion sur 

le pouvoir de l’empereur (F.Hurlet), puis d’une pénétrante synthèse sur le portrait impérial (E. Rosso), 

portrait public et privé, qu’on rencontre sur les objets les plus hétérogènes. Car dans la vaste étendue de 

l’empire, la présence de son souverain absolu se manifeste de mille manières : par la disproportion de 

leur taille, les photographies des têtes colossales de Markouna, comparées aux petites têtes en bronze de 

Neuilly-le-Réal en donnent un exemple frappant. A côté des grands marbres,  les monnaies y tiennent 

un rôle de premier rang : absentes des collections du Louvre, elles sont cependant présentes à 

l’exposition comme dans le catalogue, grâce à un prêt généreux du Cabinet des Médailles de la 

Bibliothèque Nationale. Cette Rome très solidement structurée, comme l’exprime vigoureusement le 

torse puissant mis à l’honneur au début de l’exposition comme il l’est dans le catalogue, est aussi une 

cité ouverte qui reçoit et absorbe beaucoup d’apports exogènes. Celui de l’art grec est omniprésent : de 

belles images montrent comment sa réception et son appropriation conduisent à l’élaboration d’un 

langage esthétique proprement romain, dont l’originalité, par le passé, n’a pas toujours été reconnue. 

Pierre Gros, avec des vues qui font aller de Nîmes à Mérida, puis d’El Jem à Leptis Magna, consacre un 



 

brillant commentaire sur la monumentalisation et l’urbanisation de cet univers, où il explique par 

exemple comment le forum et le théâtre reprennent le modèle canonique de la fondation augustéenne, 

mais enrichi par des surenchères locales, comme dans la construction des amphithéâtres inspirés par le 

Colisée. Le contrôle de ces vastes territoires se fait par l’armée et l’administration. Une contribution de 

Michel Christol  en rappelle dans une savante revue les différents modes : ainsi voit-on, illustré en pleine 

page, un diplôme militaire en bronze accordé à un marin d’origine syrienne, mais appartenant à la flotte 

militaire de Misène. Le lieu de l’exposition, Lens, permet d’ailleurs un excursus sur la province de la 

Gaule Belgique, où les objets du musée de Picardie, en particulier, donnent une idée de la densité des 

circulations et des échanges dans ce monde romanisé. Quelques pages de Patrick Le Roux disent 

comment les sociétés provinciales de l’époque romaine se sont transformées après la conquête, selon 

des manières et des rythmes divers. William Van Andringa, quant à lui, s’est penché sur l’histoire de la 

religion des provinces de Gaule, par laquelle « des cités ont redéfini leur identité collective », en 

réalisant l’intégration politique des communautés dans l’empire romain : le célèbre Pilier des Nautes du 

musée de Cluny, exposé par deux belles photos, en fournit un éclatant témoignage. Dans ces provinces 

comme à Rome, les pratiques sociales sont partagées. Partout on représente les élites, on prend le goût 

des spectacles du cirque comme les combats de gladiateurs, les chasses ou les courses de char, et surtout, 

on se livre aux plaisirs du banquet, que le fameux Trésor de Boscoreale célèbre par son argenterie où 

les formes et les décors atteignent un raffinement à nul autre pareil. Toute cette romanisation, aussi 

sensible dans l’espace domestique que dans l’espace public, s’effectue sous des aspects qui recherchent 

le luxe, et qui veulent faire voir la vie en beau. D’excellentes lignes de Cécile Giroire ainsi que les 

clichés du catalogue soutiennent parfaitement cette volonté.  

C’est donc la glorieuse histoire de Rome et de son empire que la prestigieuse collection du Louvre, dans 

une exposition remaniée avec autant de goût que de compétence par Cécile Giroire et Martin Szewczyk 

pour son exportation momentanée au musée du Louvre-Lens, a conté au visiteur sous une forme inédite, 

et que le lecteur du catalogue, bien informé par des notices et des textes d’une remarquable valeur, voit 

ou revoit,  grâce à de superbes illustrations qui renouvellent, par leur qualité tout comme par leur 

regroupement inédit, le message d’objets d’élite. » 

 

                                                                                                                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Jacques DALARUN 

 

 

   « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie l’ouvrage de Dominique Poirel intitulé 

Stemma codicum. La « méthode Froger » d’édition 

critique, Turnhout, Brepols, 2022, 390 pages. Dans un 

fameux article de 1995, le grand philologue Nanni 

Orlandi posait la question : « Perché non possiamo non 

dirci lachmanniani ? » Question à laquelle on est tenté 

de répondre, après avoir lu l’ouvrage ici présenté : parce 

que nous n’avions pas encore mesuré toutes les 

potentialités de la « méthode Froger ». Dominique 

Poirel, bien connu de notre compagnie pour ses 

communications dans nos séances et pour ses 

remarquables travaux philologiques, historiques et 

philosophiques, a eu l’excellente idée de republier 

presque intégralement (je reviendrai sur ce « presque ») 

l’ouvrage de Dom Jacques Froger, La critique des textes 

et son automatisation, paru en 1968 chez Dunod. Mais 

il a fait beaucoup plus, encadrant cet écrit canonique 

d’une copieuse « Introduction » (p. 5-132) et d’une non 

moins précieuse « Postface » intitulée « Appliquer 

aujourd’hui la méthode Froger » (p. 301-349), qu’il fait 

encore suivre d’« Appendices » – comprenant la 

« Bibliographie de Jacques Froger », l’« Introduction 

par Antonio Linage Conge de sa “Bibliographie de Dom Jacques Froger OSB” », l’« Introduction de la 

notice “In memoriam Dom Jacques Froger” dans la revue Études grégoriennes » et la « Lettre du 11 

mars 1962 de Dom Jacques Froger à Dom Eligius Dekkers » – et d’un « Index nominum » (p. 351-385). 

Dans son introduction, Dominique Poirel s’explique de son entreprise de réédition. L’ouvrage de 

Jacques Froger a été victime de la seconde partie de son titre : … et son automatisation. Le savant 

bénédictin avait compris que l’informatique pourrait rendre de grands services à l’ecdotique. Presque 

trop pionnière dans les années 1960, cette idée a fini par se confondre avec la méthode proposée et par 

l’offusquer, jusqu’à jeter sur elle le soupçon d’obsolescence. Aussi, très judicieusement, Dominique 

Poirel ne reproduit-il pas les deux derniers chapitres de l’ouvrage originel, pour se concentrer sur la 

« méthode Froger » dont il montre les principales vertus en ouverture de son « Introduction » : clarté, 

rigueur et nouveauté (p. 5-12). Vient la présentation de « L’Auteur » (p. 6-38), né en 1909, entré à 

l’abbaye bénédictine de Solesmes en 1927, où il meurt en 1980. Au sein de l’abbaye sarthoise qui joua 

un rôle essentiel dans la redécouverte et la renaissance de la liturgie médiévale, Jacques Froger se trouve 

enrôlé dans l’édition critique du Graduel romain. C’est au fil de cette entreprise qu’il acquiert 

l’expérience et forge la méthode qui lui permettront de concevoir le livre publié en 1968. D’une curiosité 

intellectuelle sans limite, Jacques Froger découvre un appui théorique à sa méthode dans les 

mathématiques alors dites « modernes », tout en suivant à l’École pratique des hautes études les cours 

de nos confrères Robert Marichal (qui préfacera l’ouvrage de 1968), Alphonse Dain et Jean Irigoin. 

Devant ce dernier et notre confrère André Vernet, il soutient en 1967 sa thèse Histoire et théorie de la 

critique textuelle (qui sera reprise pour l’essentiel, l’année suivante, dans La critique des textes et son 

automatisation). Puis Dominique Poirel présente « L’ouvrage » (p. 39-68) et « La méthode » (p. 69-

115), soulignant justement que Jacques Froger ne se construit pas contre les méthodes antérieures, mais 

en empruntant à chacune d’elles le meilleur d’elle-même, tout en se refusant à accorder à la notion de 

faute un rôle par trop décisif – ou trop tôt décisif. C’est pourquoi il va le plus loin possible dans une 

prise en compte quantitative des variantes, ce qui lui permet d’établir un enchaînement entre les témoins 

sans recourir au jugement quasi moral qui prétend débusquer la « faute ». Ce faisant, il retarde le plus 

possible le moment où, prenant en effet en compte les fautes qualitativement les plus probantes, il peut 

« relever le schéma » en un point précis et transformer l’enchaînement en véritable stemma codicum. 

Lorsqu’on en arrive au cœur du volume présenté par Dominique Poirel – à savoir l’ouvrage de 1968 



 

allégé de ses deux derniers chapitres –, on est d’abord saisi par sa fraîcheur et sa simplicité, car notre 

savant bénédictin part de considérations de bon sens sur « Les textes et leur histoire » (clairvoyantes 

analyses de la psychologie des copistes, p. 159-168) et d’une compréhension intime, non polémique, de 

chacune des approches suivies jusqu’à Dom Henri Quentin dans « Les méthodes de critique textuelle » 

(p. 177-206). En conciliant ces approches antérieures, Jacques Froger ouvre une voie vraiment neuve, 

par son équilibre, qu’aucun de ses prédécesseurs n’avait entrevue : ni Karl Lachmann ni Henri Quentin, 

trop exclusifs et qu’il complète l’un par l’autre, ni Joseph Bédier dont il récupère les critiques radicales 

contre la méthode stemmatique pour refonder, en partie grâce à elles, une méthode stemmatique plus 

souple et plus robuste. C’est arrivé à cette étape qu’on reste pantois devant la synthèse d’esprit de finesse 

et d’esprit de géométrie que déploie Jacques Froger dans le chapitre « Théorie de la critique textuelle » 

pour élaborer sa propre méthode (p. 207-294). Dans les quelques pages qui marquent la fin du volume 

réédité sur « Le raisonnement par analogie et les modèles de critique des textes » (p. 295-300), avec un 

sens aigu des champs sémantiques, il montre à quel point les métaphores exprimant la tradition textuelle 

(« Le modèle du cours d’eau », « Le modèle judiciaire », « Le modèle généalogique ») influent sur notre 

approche des textes. Il propose pour sa part un recours au « modèle génétique », preuve que cet esprit 

infatigable avait anticipé les principales révolutions de la recherche de la fin du XXe siècle, que ce soit 

l’étude du génome ou les humanités numériques. En lisant les parties les plus ardues de l’ouvrage de 

1968, on est particulièrement reconnaissant à Dominique Poirel de nous avoir facilité l’accès à ces 

sommets. De même lui est-on reconnaissant de son ultime ajout sur la possibilité d’appliquer aujourd’hui 

la méthode Froger de la manière la plus simple, la plus efficace, avec un usage raisonné d’un banal 

traitement de texte informatisé. Ce qui frappe le plus dans cet admirable volume, parfaitement 

architecturé, c’est le dialogue qui s’établit entre Dom Jacques Forger et son lointain disciple, héritier 

quant à lui de la tradition de l’École des chartes ; lointain par le temps écoulé, mais si proche par ses 

qualités intellectuelles, liant la plus grande simplicité aux plus subtils raisonnements, dans une démarche 

où la philologie apparaît pour ce qu’elle est au plus profond : une logique tempérée par la connaissance 

de la psychologie humaine. Au terme de ce dialogue fascinant, on est convaincu que la méthode Froger 

a été injustement négligée, qu’elle est un outil essentiel pour l’édition des textes et qu’entre les deux 

versants de Jacques Froger, les mathématiques et la philologie, il n’y a pas de barrière épistémologique, 

mais un même élan de rigueur et d’enthousiasme au service d’un gai savoir. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

John SCHEID 

 

                                                                                                                                                              

   « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de ses auteurs : Nicole Belayche, 

Francesco Massa, Philippe Hoffmann (sous la direction 

de), Les mystères au IIe siècle de notre ère : un tournant, 

Brepols (Bibliothèque de l'École des Hautes Études, 

Sciences religieuses, 187), Paris 2021, 592 p. 

L'épais volume qui réunit les travaux rassemblés par N. 

Belayche et Fr. Massa autour de l'appréciation des 

traditions et des données sur les « mystères » au cours 

du Haut Empire, comporte deux grandes parties. La 

première présente un état des lieux, des commentaires et 

des opinions concernant les grands mystères 

relativement bien attestés, la seconde fait en deux 

sections le point sur la « mystérisation » des savoirs et 

de la littérature qui paraît attestée aux IIe/IIIe s. ap. J.-C., 

et d''autre part sur l'effet de cette « mystérisation ». 

L'ensemble est couronné par des réflexions transversales 

de Ph. Hoffmann. Une riche bibliographie ainsi qu'une 

liste des textes cités et un précieux index général 

concluent le volume.  

L'état des lieux porte sur les mystères les plus connus, 

ceux d'Éleusis (N. Belayche), ceux de Samothrace (S. 

Blackely), ceux de Hiérapolis de Phrygie (F. D'Andria) 

et d'Isis (B. Pañeda Murcia). Quelques idées générales sur les différences entre les « mystères » et les 

cultes réguliers s'y ajoutent (J. Larson). Ces études présentent ce que l'on sait de ces grands mystères : 

les rares rites qui sont parvenus à notre connaissance, dans certains cas aussi ce qui a survécu des lieux 

de culte concernés, et un inventaire des données recevables après un siècle de théories et de critiques. 

Comme l'écrit N. Belayche, le secret prescrit n'est toujours pas percé, mais quelques fenêtres ont été 

entrebâillées par les chercheurs actuels, qui sont à la fois sceptiques à l'égard des interprétations du passé 

et signalent des avancées récentes. Ainsi peut-on identifier de façon sommaire dans les mystères 

éleusiniens quatre rites : des sacrifices, la célébration nocturne qui mobilise la lumière et le son, et enfin 

le couronnement. La tâche n'est pas facilitée aux IIe et IIIe s. par la « mystérisation » du vocabulaire 

religieux, qui brouille la connaissance des cérémonies en cause. Les mystères de Samothrace, qui étaient 

fortement liés à Rome, semblent ainsi sous le Haut-Empire moins eschatologiques que cosmiques, d'où 

peut-être l'importance de la tholos dans l'architecture du lieu de culte. À ce propos, pour la salle-à-

manger circulaire de Néron, il faut désormais tenir compte des résultats définitifs de la fouille des 

vestiges de la cenatio  néronienne (Fr. Villedieu (dir.), Vigna Barberini. III. La cenatio rotunda (Roma 

antica 9), Rome,  École française de Rome, 2021). À Hiérapolis, où les inscriptions se rapportent en fait 

à des rites du culte des divinités infernales Pluton et Korè, auxquelles se joint aux IIe/IIIe s. le Zeus 

Sabazios phrygien, on trouve des pratiques qui jouent un rôle purificateur et guérisseur, mais dont le 

lien avec les notions de mystère et d'initiation n'est toujours pas clarifié (F. D'Andria). Et pour les cultes 

d'Isis et d'Osiris, on ne devrait pas non plus parler de mystères, d'après B. Pañeda Murcia, qui contredit 

point par point l'opinion traditionnelle. Ainsi, notamment, le célèbre témoignage d'Apulée ne livre pas 

une description fidèle et précise de ces « mystères », mais une représentation de ceux-ci. Malgré le 

vocabulaire « mystérique » qui imprègne aux IIe/IIIe s. les documents relatifs à ces cultes, il n'y a pas de 

témoignage d'initiations, et c'était sans doute l'engagement public à vie dans ce culte, combiné avec une 

tenue sacerdotale particulière, qui pouvait suggérer que les dieux récompenseraient les fidèles dans l'au-

delà et suggérer un aspect « mystérique ». 

Des aspects complémentaires examinés par J. Larson peuvent éclairer la spécificité des mystères par 

rapport aux rites réguliers. En premier lieu, cette démarche rituelle est présentée. comme individuelle, 

élective et non déterminée par et limitée à une identité sociale. Ces rites sont réputés construire des liens 

avec une divinité plutôt qu'avec un groupe, même si celui-ci comprenait des centaines d'individus. Enfin 



 

c'est l'intervention d'un agent initiateur spécial qui caractérisait ces rites, dont la volonté était d'agir sur 

la divinité, sans oublier que ceci se faisait secrètement, c'est-à-dire avec discrétion. 

La deuxième partie du livre détaille et commente  les témoignages de « mystérisation » dans les sources 

des IIe et IIIe siècles. Une première section analyse ce phénomène rhétorique dans les savoirs et la 

littérature de l'époque. Galien donne, d'après A. Pietrobelli, un bel exemple de la référence aux mystères 

d'Éleusis et de Samothrace, quand il signale qu'il considère son enseignement comme une sorte 

d'initiation aux secrets du corps. Les stoïciens, quant à eux, se rapportent peu à ce vocabulaire (J. Pià-

Comella). Ils le font généralement au début et à la fin d'un chapitre, et en outre seulement pour les 

mystères d'Éleusis. C'est un outil rhétorique puissant qui remonte à Platon. En outre, chez Sénèque, 

Cornutus et Épictète – l'auteur note le silence de Marc Aurèle – les références sont en relation avec la 

conception traditionnelle que l'esprit humain ne possède pas la capacité de percevoir tous les mystères 

concernant la nature des dieux. Et de même que pour la cosmologie, la référence au vocabulaire des 

mystères est liée à ce que les philosophes peuvent découvrir quand leur âme est purifiée des passions 

humaines. Et d'après le De Iside et Osiride de Plutarque la vérité a été révélée dans le passé, et la 

philosophie, notamment celle qui est liée à Platon et se réfère aux mystères, constitue un instrument 

nécessaire pour comprendre la théologie (P. Bonazzi). La même association entre platonisme et mystères 

est étudiée par A. Timotin chez Théon de Smyrne. À la même époque, les allusions « mystériques » 

qu'on peut trouver dans les Hymnes orphiques formulent moins des évocations de la vie dans l'au-delà 

que des demandes pour la vie terrestre, ce qui ne suffit. pas aux yeux d'A.-F. Morand pour découvrir le 

« tournant mystérique » dans ces textes. Intéressante dans le cadre de ces enquêtes est l'étude par G. 

Herman du terme mistōrīn dans les textes rabbiniques entre les IIIe et le Ve s., qui apporte un autre 

témoignage du caractère multiculturel du langage « mystérique ». Le sens du terme emprunté au grec 

n'est apparemment pas lié aux mystères païens. Il signifie soit « secret », soit, en relation avec des rites 

juifs, des secrets divins réservés aux Juifs. 

La troisième section examine les conséquences de la « mystérisation ». Fr. Van Haeperen passe en revue 

les rites et les opinions contradictoires sur les tauroboles dans les « mystères » phrygiens des IIe-IIIe s. 

Elle signale que l'unanimité est loin d'être faite entre les chercheurs actuels, car le seul document qui 

peut soutenir cette interprétation, dû à Clément d'Alexandrie (IVe s.), peut difficilement être mis en 

relation avec les rites attestés au cours des siècles précédents, notamment avec leur caractère public et 

concernant entre autres le salut de l'empereur et celui de cités ou d'associations. Ch. Delattre note que 

Antoninus Liberalis, le Ps. Apollodore ou le Ps. Plutarque font un usage différent des termes « 

mystériques », qui peuvent donc difficilement se référer à une tradition préexistante. Il souligne aussi 

que ces mythographes ne transmettent pas de de mythe « mystérique », et renvoie aux études des 

ethnologues sur le parcours rituel du Bwete au Gabon, qui ne comprend pas forcément la connaissance 

et la transmission d'un hieros logos local. Et même s'ils recouraient fréquemment à une phraséologie « 

mystérique », les romanciers grecs tardifs ne livrent pas davantage la clé des mystères, pour employer 

l'expression de W. Burkert citée par R. Brethes. Quant aux mystères païens évoqués par Origène dans 

le Contre Celse  et les Nouvelles Homélies sur les psaumes, mystères dont il ne donne jamais 

d'information précise sur les rituels visés, il s'agit avant tout de les discréditer comme erronés. Par ce 

biais Origène répond aux polémiques anti-chrétiennes qui établissaient un parallèle entre le 

christianisme et les initiations « mystériques », en soulignant que la rectitude morale permet 

effectivement aux chrétiens d'accéder aux mystères véritables contenus dans les Écritures, que ne 

comprennent ni les juifs ni les gnostiques ( M.-O. Boulnois). 

Les Papyrus grecs magiques recourent également à la terminologie « mystérique », fondée, il est vrai, 

comme le souligne Th. Galoppin, « sur un modèle sacerdotal égyptien plutôt que sur des cultes à 

mystères grecs », et proposent des prescriptions rituelles allant de la guérison à la divination. Ces rituels 

devaient d'après légitimer l'art du magicien, en partageant avec les cultes à mystères trois points 

communs, qui sont selon Fr. Graf, le secret, le contact direct avec le divin et les rituels d'initiation, le 

tout au profit du magicien. L'étude de la «  mystérisation » du vocabulaire employé qui valorise les 

pratiques du magicien ne renvoie pas à un culte à mystères mais à « une représentation de la religion 

sacerdotale égyptienne délogée du sanctuaire. » La « mystérisation » de ces pratiques est précisée par 

l'analyse de la lettre pseudépigraphique de Néphotès (F. Andureau ), qui unit le « magicien » au dieu de 

l'univers et le rend compétent pour ses activités divinatoires avec un médium d'après le modèle connu 

dans les textes grecs et démotiques. L'initiation ne révèle pas un secret, elle consiste dans « une action 

orale efficace capable de modifier l'être du participant lors d'un rituel ». 



 

Les conclusions de Ph. Hoffmann réunissent un certain nombre des questions que pose l'enquête sur les 

mystères et le « tournant mystérique » aux IIe/IIIe s., comme p. ex. l'indiscutable secret mais aussi 

l'appartenance des rituels mystériques à des pratiques relevant du culte public, « la dimension 

personnelle de l'expérience mystérique et l'expérience collective », ou encore le langage qui d'un côté « 

est de l'ordre de la comparaison, de l'autre de la connaturalité. » Ce dernier problème concerne la 

question du « tournant mystérique » qui est massivement attesté dans les textes pour la philosophie et le 

savoir médical, mais ne paraît pas pouvoir être appliqué aux Hymnes orphiques ou aux romans 

hellénistiques. 

Il est vrai que les polémistes chrétiens ont souligné la « mystérisation » au cours du Haut-Empire, dans 

la mesure où elle paraissait à leurs yeux rivaliser avec le mystère chrétien. Il convient toutefois de ne 

pas oublier les paradoxes soulignés par Ph. Hoffmann, ni que jusqu'au IVe s. et au-delà, les documents 

cultuels directs romains ou grecs continuent la tradition religieuse « païenne » et, à l'exception des 

mystères traditionnels d'Éleusis ou de Samothrace, ne font jamais allusion à l'univers « mystérique ». » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Dominique BARTHÉLEMY 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, au risque de me mettre en infraction à la 

règle de droit féodal qui voudrait que l’on ne fasse pas 

d’hommage pour des alleux, le recueil d’études dirigé 

par Nicolas Carrier sur Alleux et alleutiers. Propriété 

foncière, seigneurie et féodalité (France, Catalogne, 

Italie, Xe-XIIIe siècle), 338 p., Éditions du CIHAM, 

Lyon-Avignon, 2021. Ces textes font suite à des 

journées d’étude que Nicolas Carrier a organisées et 

orchestrées, et auxquelles il m’a régulièrement associé. 

Elles consistent en effet en une série d’enquêtes et de 

reconsidérations qui procèdent en partie de ma critique 

constructive, appuyée sur la documentation 

vendômoise, de la prétendue « révolution féodale » de 

l’an mil. Dans plusieurs versions de cette dernière, 

notamment la catalane, le vieux thème du laminage de 

la petite paysannerie libre (et au besoin, alleutière) par 

une montée du féodalisme a été repris et déplacé, de 

l’antiquité tardive ou du déclin des grands Carolingiens 

au IXe siècle, vers les abords de l’an mil. L’alleu est 

directement opposé au fief et à toute forme de tenure, 

en tant que propriété complète et héréditaire, devant 

appartenir à un homme libre, indépendant. Un serf ne 

devrait donc pas pouvoir en détenir. La question se poserait plutôt, à tout prendre, de savoir si beaucoup 

d’alleutiers, ou même l’alleutier type, apparaissant au fil des cartulaires des Xe et XIe siècles, ne sont 

pas en fait des nobles puisque ces derniers sont en principe les hommes libres par excellence. On a 

parfois forgé de toutes pièces « une paysannerie alleutière » au motif que des donateurs ou donatrices 

d’alleux à des églises étaient désignés par le formulaire sous leur nom simple, sans adjonction de 

particule ou autre marque de statut. Il s’est avéré pourtant d’après les enquêtes de Claudie Duhamel-

Amado, que beaucoup d’alleux languedociens appartenaient à des aristocrates, et que Guy Bois dans 

son essai à l’emporte pièces sur Lournand et la prétendue « mutation de l’an mil » a pris la châtelaine 

de Berzé pour une veuve paysanne. Est-ce au point toutefois que nous ne pourrions jamais être sûrs 

d’avoir affaire à de l’alleu paysan ? Georges Duby quant à lui évitait de s’y tromper : dans les cartulaires 

mâconnais, il détectait une part importante de l’alleu dans les patrimoines de chevaliers, au point de 

faire reculer l’importance de la tenure en fief et des relations vassaliques par rapport aux idées reçues. 

Et si pourtant l’alleu n’était pas exactement le contraire du fief ? 

Les diverses contributions réunies ici par Nicolas Carrier tentent de repérer l’alleu dans les sources 

catalanes (Flocel Sabaté), languedociennes (Didier Panfili), toscanes ( Philippe Lefeuvre), alpines 

(François Demotz), autunoises (Olivier Bruand), limousines (Sébastien Fray), poitevines (Cédric 

Jeanneau) et normandes (Christophe Maneuvrier), tandis que je reviens sur mes glanes vendômoises et 

que Nicolas Carrier revisite les cartulaires mâconnais. À chaque fois, les auteurs qui ont travaillé en 

synergie tentent de dégager les implications du mot dans leur source, ses relations avec d’autres vocables 

et sa place dans le vocabulaire de la propriété, de préciser le statut social du détenteur ou de la détentrice 

que les textes médiévaux n’appellent d’ailleurs « alleutiers » qu’assez fugitivement. Les archives 

ecclésiastiques, source presque exclusive, ne procurent pas une photographie aérienne de la France, de 

la Catalogne et de la Toscane : il ne s’agit que d’aperçus rapides et, en un sens biaisés, et ce fait qui n’a 

généralement pas été assez reconnu par les historiens modernes (entre autres, par les tenants de la 

« mutation de l’an mil ») a été bien souligné dans ce recueil, sous l’influence de Nicolas Carrier qui a 

là-dessus une formule forte et précise : « il faut tenir compte du caractère performatif et non descriptif 

de la documentation qui nous est parvenue » (p.234).  

L’introduction, la contribution et la conclusion de Nicolas Carrier sont ce que ce livre recèle de plus fort 

et de plus novateur. Il a remarquablement tiré parti des quelques jalons que j’avais pu poser dans ma 



 

thèse sur le Vendômois, en 1991, sur les limites et la relativité des notions de propriété et de liberté. Il 

parvient, dans sa lecture des cartulaires mâconnais, à comprendre les transactions que les actes 

contribuent à effectuer par un usage orienté des termes de libre et de serf, d’alleu et de service. Au 

passage il éclaire (p. 227-228) une notice sur Aleaume, habitant de Blanot et serf de Cluny, que Georges 

Duby en 1991 avait avoué avec élégance ne comprendre qu’imparfaitement, en y décelant un assez 

classique partage de fratrie servile. Dans ce corpus, les allusions à l’allodialité paysanne la montrent 

relative : elle consiste essentiellement en la libre faculté de céder la terre à des héritiers ou à des 

semblables, sous l’égide et la garantie de la seigneurie. L’allodialité noble est, quant à elle, 

magistralement analysée dans l’Autunois voisin par Olivier Bruand : l’alleu y est une terre sur laquelle 

le titulaire affirme les droits les plus entiers possibles afin d’éviter qu’elle ne soit grevée par de plus 

puissants. Mais dès lors, comme le remarque aussi Nicolas Carrier, « à partir du moment où le fief et la 

tenure ne sont pas possédés à titre précaire, la frontière qui les sépare de l’alleu est poreuse » (p. 284). 

L’allodialité est un débat et un combat, souvent fragile et souvent insidieusement établie comme le 

remarquait d’ailleurs incidemment Georges Duby. On pourrait encore aussi pousser l’enquête et la 

réflexion sur l’alternative entre possession individuelle et droit de regard (et de retrait) de la parenté. 

La frontière entre alleu et fief sera probablement moins poreuse à partir du XIIIe siècle, sous la pression 

d’un droit savant producteur de distinctions nettes. Mais c’est tout l’intérêt des trois siècles antérieurs, 

que de proposer à l’historien les difficultés et les richesses d’une expérience juridique plus diverse, 

moins autonome d’un environnement social immédiat, où se présentent des flexibilités et des bricolages. 

Nicolas Carrier procure ici, comme ailleurs, une clé fondamentale pour y voir plus clair, en contraste 

absolu avec la systémique simpliste du dominium et de l’ecclesia qui se répand actuellement dans trop 

d’études et d’essais et se donne à tort pour la quintessence de la recherche récente. Son travail et sa 

pensée, son énergie et sa générosité dans l’animation des groupes de travail sont de nature à dissiper 

l’inquiétude que l’on pourrait éprouver sur l’avenir des études sur la société médiévale. » 

 


