Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Compilation des hommages de la séance du 17 mai 2024

Francois DOLBEAU

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
i h bt I’Académie, de la part de I’autrice et de 1’éditeur,
Serie A - 214 I’ouvrage d’Evgenia Moiseeva, La notion de
volonté dans les écrits de saint Augustin entre 388
et 404 (Collection des Etudes Augustiniennes.
Evgenis MOIEEVA Série Antiquité, 214), Paris, Institut d’Etudes

LA NOTION DE VOLONTE Augustiniennes, 2024, 509 p.
AR S s Dans son dernier livre, La Vie de [’esprit, resté

inachevé, Hannah Arendt qualifiait Augustin de
premier philosophe de la volonté. Ce theme majeur
de la pensée augustinienne : qu’est-ce que la
uoluntas humaine ? est né d’une autre question :
d’ou vient le mal, si Dieu est bon? Evgenia
Moiseeva a visé a en éclairer les sources et a en
commenter la genese, depuis le De libero arbitrio
jusqu’aux réflexions du saint sur sa conversion au
— huitieme livre des Confessions. Une premiere
g partie étudie le concept de volonté, antérieurement
a Augustin, dans la philosophie grecque (Aristote,
Stoiciens, Néoplatoniciens) et romaine (de Cicéron
a Séneque et Aulu-Gelle), dans la tradition
chrétienne et chez les Manichéens.

Dans les premiéres ceuvres abordant cette question, Augustin se montre tributaire de ses
prédecesseurs, avec toutefois des inflexions nouvelles : 1a volonté est une faculté de I’ame ;
celle-ci tombe dans le désordre des passions, si la volonté agit contre la raison. Connaitre le
bien suffit a le vouloir ; la raison peut empécher la volonté de pécher. La volonté bonne est
désir du vrai bonheur, ¢’est-a-dire amour du créateur ; le péché est choix d’un amour vil et
corruption de la volonté. L’autrice envisage tour a tour le De libero arbitrio, le De diuersis
quaestionibus octoginta tribus, le De moribus ecclesiae catholicae et Manichaeorum, le De
Genesi contra Manichaeos et le De uera religione. Chaque ouvrage, soigneusement daté, est
replacé dans une succession chronologique, puisqu’il s’agit d’observer une éventuelle
évolution. Mais une difficulté se présente aussitot : si certains livres sont clairement situés dans
la vie d’ Augustin, deux au moins, le De libero arbitrio et le De diuersis quaestionibus, ont été
maris durant plusieurs années, et leur rédaction chevauche celle d’autres textes.

De¢s cette premiere phase, Augustin s’attaquait aux Manichéens, mais la polémique prend un
tour plus vif avec deux livres des années 391-392, le De duabus animabus et le Contra
Fortunatum, dans lesquels le concept de uoluntas devient une arme privilégiée pour ruiner la
théorie manichéenne des deux ames et des deux natures, bonne et mauvaise. Si I’homme est
capable de se repentir et de corriger ses fautes, ¢’est qu’il est responsable du mal qu’il commet.



Sa volonté succombe facilement sous le poids de I’habitude, et cette faiblesse, conséquence du
péché d’Adam, a besoin de la grace divine. En matiére de bien, il n’y a plus équivalence entre
savoir, vouloir et pouvoir. Les discussions avec les Manichéens ont donc apporté un net
changement dans la conception augustinienne de la uoluntas, définie pour la premiere fois dans
le De duabus animabus comme « un mouvement de 1’ame, exempt de toute contrainte, tendant
soit a retenir, soit & acquérir quelque chose ».

Le débat, dans lequel le manichéen Fortunatus invoquait des versets pauliniens, notamment
Romains 7, 23-25 et Galates 5, 7, obligea Augustin a approfondir son exégése des lettres de
Paul et du Nouveau Testament en général. Ce qui provoqua la rédaction en 394-395 du De
sermone Domini in monte, de I’Expositio quarumdam propositionum ex epistola ad Romanos,
de I’Epistola ad Romanos inchoata expositio et de 1’Expositio epistulae ad Galatas. Le malheur
de I’homme, gonflé d’orgueil, tient a son orientation vers le monde. La volonté est partagée
entre délectation charnelle et délectation spirituelle. Celle qui est bonne est humble et s’emploie
a faire la volonté de Dieu. Mais sa déficience la rend incapable d’obtenir le salut, sans le recours
a la pénitence. Contrairement a ce que pensaient les anciens, la volonté, minée par 1’habitude
des plaisirs mondains, n’obéit pas a la raison. Les réflexions d’Augustin trouvent leur
aboutissement dans I’Ad Simplicianum, sur le plan théorique, et dans I’explication de sa
conversion en Confessions VII1I. La concupiscence est liée a la condition mortelle, car la crainte
de la mort augmente les désirs vils. La volonté impuissante et humiliée doit crier vers Dieu
pour son salut. La délectation, en tant que moteur de la volonté, I’incline vers le mal ou vers le
bien. La grace apprend a I’homme a se délecter du vrai bien, sans contraindre sa volonté, car
I’homme reste libre d’accepter ou non 1’appel divin.

L’ouvrage d’Evgenia Moiseeva est magistral et fournit une nouvelle clef de lecture pour tous
les livres d’ Augustin examinés. Il nous fait aussi mieux comprendre ce qu’entendait signifier
Hannah Arendt, quand elle attribuait a Augustin un réle décisif dans ’analyse de la volonté
humaine. Qu’il ait obtenu de notre Académie le prix Serge Lancel est donc tout a fait justifié.
Je terminerai cette présentation en formulant une suggestion et un regret. P. 188, une confusion
entre uoluntas et uoluptas est évoquée d’aprés certains témoins du De Genesi contra
Manichaeos. La confusion est fréquente dans les manuscrits, et il est parfois malaisé de décider
quelle est la legon originale. Ma suggestion est qu’un relevé de tous les exemples fournis par
la tradition d’ Augustin serait utile et qu’Evgenia Moiseeva serait la mieux placée pour trancher
les cas douteux. Mon regret est que n’ait pas été pris en compte le traité intitulé Liber XXI
sententiarum (CPL 373), dont j’ai montré qu’il correspondait a des notes informelles,
contemporaines du De diuersis quaestionibus et recueillies par des disciples d’Augustin. I
renferme en effet plusieurs développements sur la uoluntas, en particulier sous le n°® 14, la
définition présente dans le De duabus animabus (cf. Recherches Augustiniennes, 30, 1997, p.
153). Il transmet aussi la lettre 246 d’Augustin & Lampadius, que les Mauristes n’avaient pas
su dater et ou est donnée une équivalence entre uoluntas et causa peccandi. Augustin n’a jamais
écrit le De fato réclamé par son correspondant, qui impliquait de prouver la responsabilité de
I’homme a I’égard de ses actions bonnes ou mauvaises. La encore, 1’autrice serait sans doute
en mesure de proposer une datation de la lettre et des hypotheses explicatives pour la non-
réalisation du traité requis.



Francois-Xavier Dillmann

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de

PROXI \ /I A I’Académie le volume VII de la revue d’études

nordiques Proxima Thulé, publié par la Société des

- B i 'Y T études nordiques, sous ma direction, en décembre

” J . 2023 (200 pages, 36 illustrations in texte —

A48 4 diffusion : Editions Honoré Champion. 3, rue
Corneille. 75006 Paris).

Dédié a la mémoire du grand spécialiste frangais
d’histoire de la stratégie, Hervé Coutau-Bégarie
(1956-2012), qui fut directeur d’études a 1’Ecole
pratique des Hautes Etudes (section des Sciences
historiques et philologiques) et professeur & I’Ecole
de guerre, et qui avait été élu en 1997 membre
correspondant de la Société royale des Sciences
navales de Suéde (Kungl. Orlogsmannasallskapet),
ce nouveau volume de la revue Proxima Thulé est
essentiellement consacré au théme de la guerre en
Scandinavie, depuis les temps les plus reculés

revue d'études nordiques jusqu’auXVIIesiécle
volume 7 automne 2023

il

y |

Il s’ouvre sur une étude, intitulée La défense de ['Islande a [’époque ancienne.
Remarques sur deux récits de Snorri Sturluson (p. 11-65), dans laquelle le directeur de la revue
se concentre sur le premier de ces deux récits, qui nous a été transmis par le chapitre xxxiii de
1’Olafs saga Tryggvasonar, 1’étude du second récit, qui est connu par le chapitre CXXV de
1’Oléafs saga konungs ins helga, devant &tre publiée dans le volume V111 de Proxima Thulé.

Dans cette contribution, 1’auteur reprend sur nouveaux frais I’examen d’un célébre
épisode de la Heimskringla, dans lequel I’historien Snorri Sturluson (1179-1241) relata le
conflit qui, dans le dernier tiers du x° siécle, surgit entre les Islandais et le roi des Danois
Haraldr Gormsson, et qui s’envenima a un point tel que les habitants de I’ile furent bient6t
exposés au risque d’une expédition punitive de la part de ce souverain belliqueux.

On sait que, pour s’opposer a une tentative de reconnaissance des cotes de leur pays par
un émissaire du roi de Danemark (un homme versé dans la magie qui, pour cette entreprise,
s’était métamorphosé en baleine), quatre chefs islandais se dressérent successivement afin
d’empécher le cétacé de s’approcher du rivage, et qu’a cette fin, chacun d’entre eux avait revétu
I’apparence d’un étre terrifiant (ici un animal fantastique ou monstrueux, la un géant d’une
taille exceptionnelle).

Alors que, jusqu’a présent, le débat historique concernant cette curieuse légende s’était
concentré exclusivement sur I’interprétation du symbolisme des quatre figures qui avaient eté
prises en la circonstance par les chefs islandais, les uns y voyant une adaptation des
représentations anthropo-zoomorphiques des quatre évangelistes, les autres un reflet de themes
folkloriques, I’auteur de 1’article attire 1’attention sur les moyens que ces personnages mirent
en ceuvre pour défendre leur nation : replacant le récit de Snorri Sturluson dans le cadre socio-
économique de I’Islande ancienne et médiévale (avec des prolongements jusqu’aux Temps
modernes), il rappelle d’abord la grande importance — véritablement decisive en période de
disette — qui était accordée a 1’échouage des baleines sur le littoral de I’ile, et les fréquents



conflits qui surgissaient a 1’occasion de leur dépecage et de la répartition des produits, aussi
précieux que nombreux, qu’elles fournissaient a la population.

Il montre ensuite qu’en agissant de maniére diamétralement opposée a celle de leurs
contemporains, qu’en épargnant d’un commun accord le cétacé tout en lui interdisant
d’accoster en Islande, les quatre chefs, qui représentaient chacun 1’une des quatre parties du
pays, sont censés avoir eu pour dessein de contraindre ’espion a aller exposer au roi de
Danemark I’impossibilité qu’il y avait pour une flotte de guerre non seulement de traverser
I’ Atlantique Nord, mais encore de trouver des mouillages sur la longue cote méridionale de
I’Islande, dont le caractére particulierement inhospitalier était de fait bien connu des
navigateurs depuis la colonisation de 1’ile. De la sorte fut préservée, sans coup férir, la sécurité
du pays et de ses habitants.

Traduit et adapté du norvégien par le directeur de la revue, le deuxiéme article est de la
plume de M. Jan Ragnar Hagland, professeur émérite de philologie nordique a 1’Université de
Trondheim. L’auteur y traite d’un sujet relevant lui aussi de la guerre navale, mais sous un
angle nettement différent, puisqu’il s’attache a étudier Le statut du queux sur les batiments de
guerre de la « levée navale » dans la Norvege ancienne (p. 67-76), pour reprendre le titre de
cette contribution d’histoire juridique et sociale.

L’étude repose sur I’examen des quatre grands recueils de lois provinciales de la
Norvege médiévale qui contiennent des dispositions spécifiques concernant le matgerdarmadr,
appelé parfois le matsveinn, ¢’est-a-dire le queux, sur les navires de guerre, Iégislation unique
en son genre dans I’Europe du Nord. C’est ainsi que 1’Ancienne Loi du Gulathing stipule les
conditions dans lesquelles un esclave était mis a la disposition d’un équipage par son
propriétaire pour servir de queux a bord du navire que devait fournir chaque circonscription
navale le long du littoral, tandis que 1’Ancienne Loi du Frostathing précise les droits que
possédait ou non un homme libre qui acceptait d’accomplir la fonction de queux a bord d’un
navire de la levée navale, et les risques qu’encourait ce dernier s’il ne préparait pas la nourriture
a la convenance de 1’équipage et de son capitaine.

M. Hagland compare minutieusement les articles des quatre recueils juridiques au sujet
de la protection que les lois en vigueur offraient ou non au queux selon qu’il possédait le statut
d’esclave ou celui de libre, en particulier lorsque 1’équipage était mécontent de la maniére dont
les taches culinaires étaient accomplies a bord du navire au point de se jeter sur le coupable et
de le rouer de coups, parfois de le mutiler, voire de le tuer...

L’auteur conclut son propos en faisant observer, a juste titre, que « par-dela la question
de I’évolution des institutions sociales, le statut qui €tait celui du queux sur les batiments de la
levée navale montre clairement I’importance cruciale que les commandants de la flotte de
guerre accordaient a la nourriture et a la préparation des repas dans la Norvege ancienne et
mediévale. »

Dans I’article intitulé La « guerre de fondation » : une innovation commune italo-
germanique (p. 77-101), qui constitue I’'une de ses ultimes contributions a 1’étude de la
mythologie comparée indo-européenne, le linguiste Jean Haudry (1934-2023) se penchait une
nouvelle fois sur ce qu’il qualifiait de « concordance entre la “guerre sabine” de 1’histoire de
Rome et “la premiére guerre du monde” des strophes XXI a XXIV du poeme eddique la Voluspd
(ou Prédiction de la voyante) et des passages correspondants dans 1’Edda de Snorri Sturluson ».
S’il estimait que cette similitude, qui fut mise en évidence par Georges Dumézil dans plusieurs
travaux, & commencer par le mémoire Tarpeia (1947), pouvait « aujourd’hui étre considérée
comme un fait acquis », Haudry en proposa ici une interprétation assez differente de celle de
Dumézil, développant ainsi la critique, portant essentiellement sur la question de 1’admission



des Jumeaux divins dans le panthéon, qu’il avait esquissée dans un compte rendu d’une étude
posthume du grand historien des religions qui fut publiée dans un recueil édité par M. Joél H.
Grisward sous le titre Le roman des jumeaux. Vingt-cing esquisses de mythologie (1994).

Ces pages trés denses contiennent nombre de remarques étymologiques qui devraient
retenir 1’attention des linguistes comme des historiens des religions (elles concernent
notamment le nom des dieux Vanes et celui des dieux Ases) et de reflexions suggestives, par
exemple sur la « bipartition du panthéon indo-iranien » et sur le caractére trifonctionnel du
mythe polynésien, ici a la suite d’une observation de Claude Lévi-Strauss dans sa réponse au
Discours de réception de Georges Dumézil a I’Académie francaise le 14 juin 1979.

Due a M. Anders Hultgdrd, membre correspondant de 1’Académie, la contribution
suivante, qui a été traduite et adaptée du suédois par le directeur de la revue, porte également
sur la mythologie comparée indo-européenne ; son point de départ est cette fois le poéme
eddique appelé les Vafpradnismal, ceuvre de facture ancienne qui relate les aventures du dieu
Odinn face a un géant trés-savant dont le nom est Vafpridnir : ces deux personnages y sont
décrits faisant assaut de sagesse au péril de la vie de celui des protagonistes qui ne pourra
répondre a I'une des questions de son adversaire (Remarques comparatives sur les
Vafpradnismal, p. 103-123).

Apres avoir mis en évidence la numérotation des themes abordés dans cette joute
oratoire, 1’auteur rapproche les Vafpridnismal d’autres poémes eddiques ainsi que de
I’inscription runique de la pierre de Rok (dans la province d’Ostergétland, en Suéde). Il se
penche alors sur le genre de I’énumération dans nombre de littératures anciennes et médiévales,
parmi lesquelles celles de I’Iran ancien. M. Hultgard envisage ce faisant I’hypothése d’une
concordance grecque (la rencontre des devins Calchas et Mopsos, qui est connue par le résumé
qu’en a donné Strabon dans sa Géographie XIV, 1, 27), avant de faire valoir 1’existence de
correspondances plus précises entre I’intrigue des Vafpradnismal et les traditions religieuses
du monde indo-iranien, a savoir I’un des hymnes sacrificiels de I’Avesta (le Yast 5, dedié a la
déesse Anahita), le texte moyen-iranien appelé Madayan t Yost © Friyan, et I’un des témoins de
la tradition védique, le Taittiriya-Brahmana (111, 9, 5), qui met en scéne une joute ritualisée
concernant les connaissances mythiques.

Dans sa conclusion, 1’auteur se demande d’abord « dans quelle mesure le sacrifice dans
le culte scandinave comprenait un élément de rivalité portant sur les connaissances des savoirs
numineux ? » ; il estime ensuite peu vraisemblable 1’hypothése d’une influence que le
christianisme médiéval aurait exercée sur les Vafpradnismal, et il envisage enfin I’existence
d’une « tradition scandinave préchrétienne », si bien qu’il ne lui parait pas exclu que ce poéme
eddique « plonge ses racines dans 1’ Antiquité indo-européenne ».

Rédigé par M. Vincent Samson, I’article suivant (L 'inscription runique de la hampe de
Kragehul [Danemark, V¢ siécle], p. 125-162) traite lui aussi du dieu scandinave Odinn, mais
sous un angle bien différent : I’auteur examine le long texte runique qui fut grave en vieux
fupark sur une hampe de lance manifestement jetée dans un marais, situé¢ dans le sud de 1’ile
de Fionie, a I’issue d’une grande bataille, comme ce fut le cas d’autres dépdts sacrificiels
effectués au Danemark durant 1I’age romain du fer.

Si, comme I’écrit I’auteur, « la translittération [des signes] ne souléve pas de difficultes
particuliéres, dans la mesure ou les runes sont soigneusement gravées » (au moins pour la
plupart d’entre elles), il en va difféeremment de I’interprétation de plusieurs passages de cette
inscription : elle contient en effet toute une série de « ligatures runiques » (en I’occurrence
I’association des runes g et a), qui a fait couler beaucoup d’encre depuis I’exhumation de ce
bois de lance en 1877.



Ouvrant a son tour ce dossier aussi vaste que complexe, M. Samson se penche dans un
premier temps sur I’histoire de la recherche a laquelle il consacre de longs développements,
parfois en apportant des observations critiques et des propositions nouvelles, parfois en
s’inscrivant dans la lignée de ses prédécesseurs, ainsi, pour I’interprétation de la déclamation
par laquelle s’ouvre I’inscription, M. Anders Hultgard, qui exposa ses propres réflexions sur
ce type de formules magico-religieuses dans une communication presentée a 1’Académie le 6
février 2009 .

L’apport le plus original de cet article d’une grande érudition concerne le sens géneral
de D’inscription dans laquelle I’auteur veut déceler une formule d’auto-prédication, Odinn
s’exprimant ici par la voix du maitre-des-runes, tandis que la hampe de lance sur laquelle les
runes furent inciseées représenterait symboliqguement Gungnir, I’arme par excellence du dieu de
la guerre et de la magie. A 1’appui de cette hypothése, M. Samson produit le témoignage de
plusieurs sources norroises dans lesquelles, au début de telle ou telle scene de bataille, un
protagoniste est décrit en train de jeter une lance en direction du camp ennemi afin de vouer
ses adversaires au dieu Odinn ; I’auteur fait également valoir I’intérét que présentent a cet égard
certains motifs iconographiques, agencés autour d’une lance, qui furent gravés en Suéde a
I’époque ancienne, par exemple sur 1’un des casques découverts dans la nécropole de
Valsgérde, dans la province d’Uppland, et sur une stéle historiée mise au jour a Stenkyrka, dans
I’ile de Gotland.

Ce volume se clét sur une contribution de M. Hakan Rydving, qui a été traduite et
adaptée du suédois par le directeur de la revue : Le roi Gustave-Adolphe de Suéde et les Lapons
(p- 163-189). Professeur d’histoire des religions a I’Université de Bergen et spécialiste des
langues, littératures et civilisations sames (ou lapones) et finno-ougriennes, 1’auteur rappelle,
dans un premier temps, que ce fut sous le régne de Gustave Il Adolphe (1611-1632) que furent
imprimés, a I’initiative des autorités de Stockholm, les premiers livres en langue lapone et que
fut fondée, a Lycksele, dans le sud de la Laponie, la premiére école destinée a 1’éducation des
garcons de la région ; il précise que la direction de cet établissement aux méthodes novatrices
fut confiée a un disciple de Pierre de La Ramée, Johan Skytte (1577-1645), ancien précepteur
du roi et éminent érudit qui, par la suite, fut nommé chancelier de 1’Université d’Upsal, puis
gouverneur général des provinces de Livonie, d’Ingrie et de Carélie — a ce titre, il fonda
I’Université de Dorpat (aujourd’hui Tartu en Estonie) —, cette brillante carriere montrant au
mieux 1’intérét que la couronne de Suéde porta au développement de 1’éducation dans les
régions septentrionales du royaume.

Mais, comme 1’observe M. Rydving, si le nom de Gustave Il Adolphe est parfois
associé a celui des Lapons, la raison en tient moins a ces préoccupations d’ordre pédagogique
qu’aux rumeurs qui, au cours de la guerre de Trente Ans et dans les décennies qui suivirent,
coururent a travers 1’Europe sur la composition des forces suédoises. Les succes éclatants que
remporterent Gustave Il Adolphe, ses généraux et ses successeurs sur les Impériaux, furent
volontiers expliqués, dans le camp de ces derniers, par la présence alléguée de nombreux
soldats lapons, de surcroit versés dans la sorcellerie, parmi les troupes levées au sein du
royaume de Suéde.

M. Rydving attire I’attention sur quelques-uns des libelles qui furent imprimeés en
langue allemande sur les dons supposés des Lapons dans le domaine de la magie noire ; il
observe que ces rumeurs donnérent également naissance a des chansons qui connurent une
grande faveur dans les troupes impériales et dont le message était limpide : « Si le diable ne

1. Cf. « Formules de théophanie de la Scandinavie a I’Tran », dans Comptes rendus de |’Académie des
Inscriptions & Belles-Lettres. Séances de I’année 2009, janvier-mars, Paris, 2010, p. 205-240.



s’était pas libéré de ses liens, les Lapons ne seraient jamais arrivés en Allemagne », propos qui,
en outre, fait écho a des récits de la fin du xvi° siecle selon lesquels Christophe Wagner, le
famulus du docteur Faust, aurait entrepris un voyage en Laponie...

Grand fut d’abord I’embarras des autorités suédoises devant ce florilege de rumeurs,
aussi persistantes que malveillantes, et surtout doublement infondées, concernant les
populations de Laponie, mais peu & peu prit corps le projet d’une riposte a cette forme de
propagande de guerre de la part des Impériaux : a I’initiative du chancelier du Royaume,
Magnus Gabriel De la Gardie (1622-1686), illustre descendant d’une famille d’origine
francaise, il fut décidé a Stockholm de publier une vaste description de la civilisation lapone,
projet dont la réalisation fut confiée en 1671 a I’un des plus célébres savants de 1’Université
d’Upsal, Johannes Schefferus (1621-1679), qui, originaire de Strasbourg, était arrivé en Suede
sous le regne de la reine Christine, comme ce fut le cas de plusieurs lettrés d’Allemagne, des
Pays-Bas et de France.

Exploitant avec I’acribie et la diligence dont il était coutumier les resultats des
questionnaires qui avaient été adressés peu de temps auparavant en Laponie, de méme que les
informations qu’il avait lui-méme recueillies de la bouche des étudiants lapons d’Upsal et
I’ensemble des sources classiques et médiévales sur les populations septentrionales du royaume
de Suéde, Schefferus se mit résolument a I’ouvrage et rédigea en latin le traité intitulé
Lapponia, qui fut imprimé a Francfort a 1673 et bient6t traduit dans plusieurs langues,
notamment en francais (par les soins du géographe du Roi, le révérend pere Augustin Lubin,
et sans doute également de Pierre Richelet). M. Rydving insiste a juste titre sur la qualité de
I’édition frangaise, qui fut publiée a Paris en 1678 sous le titre Histoire de la Laponie : il fait
ainsi observer que son texte fut augmenté d’une liste substantielle de corrigenda et addenda,
dressée par Schefferus lui-méme, et que les illustrations qu’elle comporte sont d’une qualité
nettement supérieure a celle de 1’édition originale, point qui n’est pas dénué d’importance d’un
point de vue ethnographique, puisque 1’une de ces figures constitue 1’une de nos principales
sources d’information sur une séance magico-religieuse dans le nord de la péninsule
scandinave, avec I’utilisation d’un tambour au dessin caractéristique.

L’auteur conclut cette étude captivante en mettant en exergue la grande diffusion que
connut le livre de Schefferus dans I’Europe du XVii°® siécle et I’intérét majeur qu’il conserve,
de nos jours encore, pour la connaissance de la civilisation lapone, heureuse conséquence d’une
entreprise inédite de contre-propagande.

Au total, les six articles que comprend le volume VII de la revue Proxima Thulé
couvrent I’ensemble des pays nordiques (Islande, Norvége, Danemark et Suede, dans toute
I’étendue géographique que possedait ce royaume au début des Temps modernes) et mettent a
contribution nombre de disciplines scientifiques, de la linguistique a la mythologie comparée,
de la runologie a I’histoire des religions, de la philologie a I’histoire politique et militaire, en
passant par 1’histoire économique et sociale et I’histoire du droit, mais aussi I’histoire des
mentalités et I’histoire des sciences.



