
 1 

 
J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de l'Académie l’ouvrage de 

Vincent Eltschinger et Isabelle Ratié « Qu’est-ce que la philosophie 
indienne ? », Gallimard, Paris, 2023, 558 pages. Ce livre est une 
introduction à la philosophie indienne, celui qui manquait malgré deux 
siècles d’études avancées sur ce sujet. Tout lecteur, maîtrisant la langue 
philosophique sanscrite et s’immergeant dans l’océan des textes, admire 
la puissance conceptuelle et la propension à l’argumentation des pandits 
indiens. L’activité intellectuelle de ces derniers est caractérisée par un 
discours dogmatique avant l’ère chrétienne, qui par la suite se développe 
dans un discours argumentatif sur deux millénaires jusqu’à nos jours. 
Vincent Eltschinger et Isabelle Ratié ont étudié et maîtrisé la production 
intellectuelle sur la durée du premier millénaire approximativement. C’est 
la période attachante de l’activité intellectuelle vivante des milieux 
bouddhistes affrontant les milieux brahmaniques sur le territoire de l’Inde.  

 
Les deux auteurs ont divisé leur exposé en deux parties. La première 

innove en se consacrant aux débats sur des thèmes philosophiques très prisés de la pensée indienne tels que 
l’existence et la nature de l’ātman. Une seconde partie offre un aperçu historique et doctrinal à la manière 
plus classique de la plupart des présentations globales des écoles philosophiques de l’Inde. Si de grandes 
idées de la philosophie indienne ont leur origine dans les Upaniṣads d’époque védique, c’est dans le sanscrit 
classique que les écoles, les concepts caractéristiques, la langue philosophique se sont fixés dans une 
période de formation du 1er au 5e siècle et que les habitudes polémiques se sont développées dans une 
période de vie intense jusqu’aux 12e-13e siècles. Le présent ouvrage est concentré sur ce noyau. Nul ne peut 
dire aujourd’hui, en l’absence d’études suffisamment avancées, si les siècles qui ont suivi font preuve ou 
non d’une égale créativité.  

 
L’ouvrage commence par la polémique sur l’existence de l’ātman « le soi », menée entre bouddhistes 

et brahmanes. Elle est initiale dans l’histoire et dans son contenu, car elle débouche sur la question de la 
nature de l’ātman, puis de sa relation avec le monde extérieur, autrui, etc. La culture brahmanique opère 
une dichotomie entre tout ce qui est en transformation et mouvement perpétuels, d’une part et d’autre part 
conscience immuable, permanente. Le premier domaine est celui du cours des existences, toujours 
renouvelé en fonction de la charge imprimée dans le psychisme par les actes de la vie présente ou des vies 
passées. Ce saṃsāra est donné comme un malheur métaphysique, face à la félicité, ou neutralité, de la 
conscience pure. D’un côté le constat de l’ignorance du soi source de souffrance, de l’autre le salut par la 
connaissance correcte du soi. Les écoles brahmaniques, c’est-à-dire après les Upaniṣads, les écoles du 
vedānta, la pūrva-mīmāṃsā, le sāṃkhya-yoga, le nyāya-vaiśeṣika, ont leurs différences entre elles, mais 
s’accordent dans la conception d’un sujet conscient immuable, multiple face à la multiplicité des substances 
matérielles ou se fondant dans l’unité du brahman. Le bouddhisme porte son regard plus loin. Contre tous, 
il pose en principe que c’est cette croyance à l’existence du soi qui est la source de la douleur et que le salut 
est l’expérience de l’impermanence universelle. Il n’existe que l’instant, que des événements cognitifs 
instantanés. Objectera-t-on le fait de la rétribution des actes passés impliquant un même sujet commettant 
l’acte et en récoltant le fruit. Il répond que l’individu est une série causale d’instants successifs, l’idée de 
chaîne causale expliquant la rétribution karmique. Il ajoute que la croyance au soi n’est pas seulement une 
théorie réfutable par des arguments rationnels. Elle a une forme innée, naturellement ancrée. C’est d’une 
part la théorie de la constitution de l’individu en cinq skandha dont le jeu épuise son fonctionnement 
psycho-physiologique et d‘autre part la théorie de la formation dans une chaîne causale circulaire qui 
conduit à la douleur et au renouvellement de la douleur. Cela est éliminable par la culture mentale de 
l’impermanence. C’est un conditionnement qui peut être défait et ne constitue pas pour autant une entité, 
n’implique pas un sujet cognitif. 

 
Les premiers arguments brahmaniques sont d’opposer la conscience qui sous-tend tout événement 

cognitif, la mémoire, la synthèse qui s’opère entre le souvenir et une nouvelle expérience qui l’a provoqué. 
Ce sont des états de fait qui supposent la continuité d’un même support. Or la mémoire est expliquée par la 
conception des vāsanā, traces laissées à l’état latent dans le psychisme par tout affect. Un bouddhiste tel 
que Vasubandhu peut facilement réintroduire l’émiettement des cognitions au niveau des vāsanā. Une 
chaîne causale des traces passagères laissées par les expériences premières explique tous ces phénomènes, 



 2 

n’impose pas l’idée d’un sujet immuable. Invoquera-t-on la capacité à toujours dire « je » lors de tout 
événement cognitif, le bouddhiste répond que « je » s’emploie aussi en référence au corps, c’est-à-dire à de 
l’impermanent. Dira-t-on que c’est un emploi figuré ? Il rétorque que l’expression figurée repose sur 
l’inapplicabilité d’une expression directe d’un sens dans un contexte. Mais l’emploi de « je » met en œuvre 
seulement l’expression directe, sans qu’aucun obstacle logique se dresse. 

 
L’argument le plus puissant en faveur de l’existence de l’ātman est l’expérience intuitive du soi en 

arrière-fond de tout événement cognitif. Elle n’est pas descriptible de l’extérieur. On en fait l’expérience, 
parce que dans toute cognition il y a conscience que l’on connait. Toute cognition s’éclaire elle-même ou 
« est appréhendée par une conscience de soi ». Cet argument cependant n’empêche pas les bouddhistes 
Dignāga et Dharmakīrti de rapporter l’auto-luminosité à chaque instant cognitif. Le débat se poursuit quand 
les philosophes du nyāya et de la mīmāṃsā présentent cette conscience réflexive comme la succession de 
deux cognitions, la perception de l’objet et l’appréhension de la perception de l’objet, parce qu’un 
instrument ne s’applique pas à lui-même. Une cognition ne peut se prendre elle-même pour objet. Le 
bouddhiste dit que cela engage dans une régression à l’infini. Dignāga ajoute que l’instant cognitif révèle 
l’objet et lui-même en même temps, sans impliquer de durée. Autrement il n’y aurait pas de différence entre 
perception et souvenir, car le souvenir serait une cognition de l’objet seul, sans le souvenir de l’expérience 
de l’avoir perçu. La cognition manifeste un objet passif qu’elle dévoile et a la propriété de se manifester 
elle-même sans avoir à devenir objet, mais par sa nature qui est d’apparaître. 

 
Le mīmāṃsaka Kumārila, fondateur de l’école des bhāṭṭa-mīmāṃsaka, fait appel au phénomène de 

la reconnaissance du soi. Il y a dans une cognition passée une appréhension du soi exprimée par le mot 
« je » qui se reproduit dans une perception présente : « c’est moi qui ai connu ceci et qui le connais à 
présent ». Les bouddhistes peuvent expliquer le souvenir et la reconnaissance de l’objet par la théorie des 
traces résiduelles que laissent les cognitions séparées, mais ne peuvent expliquer par une telle théorie la 
reconnaissance du « je ». La difficulté de la position de Kumārila est qu’il pose le soi à la fois comme sujet 
appréhendant et objet appréhendé. Śālikanātha de l’école des prābhākara-mīmāṃsaka prend une position 
plus solide en soulignant que dans toute cognition trois éléments se manifesten : l’objet, la cognition elle-
même et, doit-on ajouter, la conscience de percevoir, c’est-à-dire le sujet connaissant. Toute cognition le 
révèle nécessairement, car elle prend toujours la forme « je perçois tel objet ». 

 
Nul n’a plus simplement défini l’intuition du soi que le vedāntin non-dualiste Śaṃkara. Elle est le 

préalable à tout usage des moyens de connaissance. Le soi est déjà là, déjà établi, le témoin obligé de toute 
cognition. « Chacun a conscience de l’existence du soi, personne ne [pense] ‘je n’existe pas’ », ce qu’on a 
appelé « cogito śaṃkarien ». Śaṃkara souligne sa durée avec son immédiateté. Face à un objet extérieur 
on peut avoir une hésitation à le reconnaître, avoir un doute sur son existence prolongée. Mais quand il 
s’agit du sujet percevant, l’on n’a jamais le moindre doute « suis-je le même ou seulement semblable ». On 
en a une expérience certaine. Le bouddhiste peut encore dire que c’est une construction mentale, non une 
réalité positive. Utpaladeva, de l’école śivaïte non-dualiste du Kaśmīr, reconsidère alors le souvenir en 
insistant sur sa dimension subjective. Dans le souvenir il y a avant tout conscience d’avoir fait telle 
expérience. La trace résiduelle de la perception passée explique la similarité de l’objet remémoré avec celui 
de la perception passée, mais non la conscience d’avoir fait l’expérience. La conscience de soi dure depuis 
la perception passée jusqu’au souvenir présent. Elle est le soi. 

 
Le soi intuitif n’est pas le corps, ni les composants de la vie affective et intellectuelle. Il est au-delà. 

Or l’individu ordinaire s’identifie naïvement à tout ce qui n’est pas le soi. Le sāṃkhya-yoga foncièrement 
dualiste oppose conscience et matière et conçoit leur relation sous la forme d’une aliénation du soi dans 
tout ce qui est autre que lui-même. Les écoles non-dualistes du vedānta ou du śivaïsme conçoivent le soi 
comme étant le réel dans sa totalité et doivent expliquer comment la conscience s’efface et se perd dans un 
saṃsāra douloureux. Le vedāntin appelle le facteur de cette aliénation du soi avidyā. C’est une ignorance 
métaphysique qu’il renonce à définir. Elle n’est pas le brahman qui est pure conscience. Elle n’est pas autre 
que le brahman, parce que seul le brahman existe. On la déclare anirvacanīya « inexprimable », car on ne 
peut rien en dire. On donne à son statut le nom de māyā ni réelle, ni irréelle. Le śivaïsme non-dualiste use 
aussi du mot māyā à propos de la source de l’aliénation du soi, mais il lui donne un sens très différent. Pour 
lui la māyā est une śakti, le pouvoir du soi « de se faire être, hors de tout déterminisme extérieur et même 
intérieur, en s’apparaissant sous une infinité de formes. » Ceci est son indépendance (svātantrya). Son 
aliénation est un jeu. « Il nie sa propre luminosité alors même qu’elle est pleinement manifeste ». La fiction 



 3 

du théâtre illustre cette démarche, quand le spectateur communie avec le héros, oublie qui il est. Le soi 
n’est donc pas une essence immuable. Il n’implique pas un confinement à « être seulement soi ». C’est à 
travers les expériences dans le phénoménal que l’individu peut chercher et trouver la pleine conscience de 
son identité.  

 
Ce résumé squelettique d’un débat dont Vincent Eltschinger et Isabelle Ratié font un compte rendu 

détaillé, avec un réel talent d’écriture qui rend facilement accessible une matière hérissée de termes et 
concepts peu familiers, est ici donné à titre d’exemple de ce que le lecteur est invité à découvrir à la suite 
dans leur livre. Après la polémique sur l’existence du soi, vient une succession d’aussi intenses débats sur 
l’existence et la nature du monde hors de la conscience, sur autrui, sur la connaissance entre erreur et vérité, 
sur l’autorité scripturaire vis-à-vis de la rationalité et de la religion, sur le langage, les universaux, Dieu, le 
temps, l’espace. Sur chaque thème on retrouve les mêmes acteurs et de nouveaux noms. Vient ensuite une 
deuxième partie historique de présentation des principales écoles qui ajoute la clarté d’un tableau 
méthodique de ce que l’on sait de leur histoire et doctrines. Le plus important était d’aborder le terrain 
polémique, celui des échanges et des influences réciproques. Car il n’y a pas de bloc doctrinal qui s’impose 
au milieu de la diversité. Il n’y a pas un advaita-vedānta qui prédomine, comme beaucoup le croient. Il y a 
un dialogue de philosophes dans un « continent philosophique » sur la durée d’un millénaire, le premier de 
notre ère, se concluant comme renouvelable. 

 
Un appareil nourri de notes en fin de volume donne pas à pas des références aux textes sanscrits que 

les auteurs ont étudiés pour rédiger l’ouvrage. La longue bibliographie permet d’en mesurer l’importance. 
Cela montre combien ils sont restés proches des textes, répondant avec justesse à la question posée par le 
titre « Qu’est-ce que la philosophie indienne ? » 
 
 

 
Pierre-Sylvain FILLIOZAT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 4 

 
J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie de la part 

de son auteur Jean-Pol EVRARD, l’ouvrage intitulé L’abbaye de Lisle-
en-Barrois. Origines, histoire et chartes (1143-1226), Brepols, 
collection ARTEM, 2021, 398 p.  

 
L’espace indécis qui s’étend au sud de l’Argonne, aux limites des 

diocèses de Châlons, Verdun et Toul, attira vers le milieu du XIIe siècle 
d’abord des chanoines venant d’Arrouaise, qui furent bientôt 
concurrencés par l’ordre mieux structuré des Cisterciens. C’est ainsi 
qu’un certain chanoine Eustache fonda les abbayes de Montiers-en-
Argonne en 1134, de Châtrices en 1142 et des Anglecourt en 1143. 
Cette dernière passa dès 1149 entre les mains des Cisterciens de Saint-
Benoît-en-Woëvre, de la filiation de Morimond, qui la déplacèrent en 
1162 dans la petite vallée de la Melche, à Lisle, ou elle subsista 
médiocrement jusqu’à la Révolution. Ses débuts pourtant avaient été 
assez brillants puisque, dès 1190, elle avait acquis l’essentiel de son 
temporel. J.-P. Evrard démêle les différentes phases de cette histoire en 

parvenant à situer sur la carte de la région et à les dater. Cette première partie est complétée par une étude 
du domaine et de son exploitation, des deux granges mises en valeur par des convers et des conflits qui ne 
manquèrent pas avec les autres établissements religieux du voisinage et les petits seigneurs locaux. Lisle 
avait aussi des maisons à Verdun et à Metz pour à la fois y écouler ses productions et lui servir d’étapes sur 
la route du sel lorrain. 

 
Les sources utilisées pour ce travail sont très limitées et expliquent que l’abbaye soit restée dans 

l’ombre : au total 114 actes dont seulement 3 originaux et 108 copies contenues dans deux cartulaires 
rédigés en 1767. J.-P. Evrard en édite 112 antérieurs à 1225, dont 96 n’ont jamais été édités. C’est dire 
l’intérêt du fonds pour la connaissance des débuts d’une abbaye cistercienne dont on ignore pourquoi elle 
n’a pas connu l’essor qui semblait s’annoncer. Le dossier renferme en effet 6 privilèges pontificaux. 58 
chartes proviennent d’évêques, dont 39 des évêques de Verdun en dépit du fait que l’abbaye ait glissé dans 
le diocèse de Toul. Sur 14 actes laïcs, 8 ont été délivrés par les comtes de Bar. Avec le comte-évêque de 
Verdun, le comte de Bar est le grand seigneur de la région. 

 
L’ouvrage se termine par des annexes fort utiles. La première est en effet l’édition de 17 actes qui ne 

sont pas dans le cartulaire ou d’actes mentionnant simplement l’abbaye et ses abbés. Viennent ensuite un 
tableau du contexte politique et religieux de 1140 à 1223, les index habituels, puis différentes listes dont 
celle des actes pour Lisle non inclus dans le cartulaire, enfin une table des graphiques et des cartes. On 
regrettera seulement que cette excellente publication n’offre que des cartes très petites, étroitement locales 
et difficile à lire. 

 
 

Michel BUR 
 
 

 
 
 



 5 

 
J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie l’ouvrage 

collectif intitulé Les « salles à auges » des édifices controversés de 
l’Antiquité tardive entre Afrique et Proche-Orient, édité par Elsa 
Rocca, Pauline Piraud-Fournet, François Baratte, Casa de Velázquez, 
Madrid 2022, 309 p.  

 
La nature et la fonction des édifices ou salles « à auges » 

constituent un problème irritant que les archéologues de l’Afrique du 
Nord se posent depuis longtemps, et qui n’a toujours pas reçu de 
réponse définitive. Le volume publié par E. Rocca, P. Piraud-Fournet 
et Fr. Baratte repose la question en faisant le bilan des interprétations et 
en élargissant le problème à d’autres régions du monde romain. Comme 
les auteurs le précisent dans l’introduction qui fait la synthèse des 
interprétation proposées dans le passé, notamment pour la province 
romaine d’Afrique, surtout entre Haidra, Thélepte, Théveste et 
Khenchela, le volume entend ouvrir la discussion aux monuments 

semblables découverts en Tripolitaine et en Syrie. Les cinq sections du volume confrontent ces 
interprétations selon les fonctions principales que les chercheurs leur attribuent, un rôle d’écurie ou un 
dispositif servant aux dons ou/et aux distributions. 

 
Les deux études qui ouvrent le volume, dues à Cinzia Vismara et à Amandine Cristina, abordent le 

problème de façon plus générale. C. Vismara décrit les bâtiments à fonction économique, notamment les 
lieux de commerce, les entrepôts et vestibules, ainsi que les trésors ou caisses des temples, qui fournissent 
des exemples pour les deux principales interprétations des « salles à auges » comme locaux liés à la 
perception, au dépôt, au commerce ou aux distributions. Si les sources qu’elle a parcourues ne livrent pas 
une réponse nette, elles confirment les perspectives de recherche suivies par les archéologues. La deuxième 
enquête, due à A. Cristina, présente le questionnement à partir du vocabulaire utilisé par les auteurs 
classiques pour décrire les haras et les écuries, des locaux qui sont parfois avancés pour l’interprétation des 
salles « à auges ». Mais de ce point de vue encore, on ne progresse pas, puisqu’il faudrait disposer de 
sources archéologiques claires pour rattacher les locaux en question aux descriptions des agronomes.  

 
Dans la suite du volume les auteurs présentent l’état des données archéologiques actuelles sur les 

bâtiments concernés et leurs interprétations. Une première série d’études porte sur les bâtiments avec 
« salles à auges » en Afrique du Nord.  A Thélepte et à Tébessa, Mouna Hermessi e Jean-Pierre Laporte 
notent un rapport de ces salles avec l’oléiculture plutôt qu’avec des écuries. De même les grandes villas de 
Demna Wadi, dans le Zaghouanais, et de Sidi Ghrib, à une quarantaine de kilomètres au sud-ouest de 
Carthage, comprennent des salles « à auges » auxquelles Tahar Ghalia propose d’attribuer une fonction 
commerciale pour denrées sèches ou liée à l’huile.   

 
Les autres articles rejettent tous une relation avec l’oléiculture, qu’il s’agisse de l’Afrique du Nord 

ou des exemples situés en Orient. Nabil Kallala, Sarhane Chérif et Aziza Miled contestent le rapport du 
monument « à auges » d’Althiburos avec ce type d’édifice. En outre ils soulignent que ce bâtiment – en fait 
il s’agit de trois constructions successives – n’est pas non plus un lavoir public, une foulonnerie ou une 
huilerie, mais peut-être initialement un nymphée, transformé ensuite en thermes de quartier ou privés, puis 
peut-être en habitat, taverne, ou tout autre édifice.  

 
Un certain nombre d’études maintiennent l’interprétation de ces salles comme des écuries : dans les 

Hautes steppes d’Algérie, à Oued Athmenia et dans deux forts byzantins de la voie de Théveste à Lambèse 
(Philippe Leveau), dans les villages de Syrie du Nord, entre les IVe et le VIe s, ou au Moyen Âge dans la 
province romaine et byzantine d’Arabie (Gérard Charpentier), dans le Hauran (Pauline Piraud-Fournet) et 
dans le Negev byzantins (Tali Erickson-Gini). D’autres sites et interprétations concernent des dispositifs de 
stockage pour des dons, éventuellement en vue de distributions. C’est le cas de l’ « église » du prêtre 
Alexandre à Bulla Regia, qui comprenait des espaces de stockage de dons (François Baratte). Dans le 
sanctuaire d’Asclépios à Balagrae (IVe av.- IIe s. ap. J.-C.) en Libye, il se pourrait qu’on soit en présence 
d’une étable à chèvres destinée à accueillir les victimes traditionnellement offertes à ce dieu ; mais l’auteur, 
Elżbieta Jastrzębowska, préfère identifier les « auges » à des récipients destinés à collecter des dons offerts 



 6 

par les malades. Elle reconnaît la même fonction à Cyrène et à Ptolemaïs, où les salles à « auges » des 
maisons de la dernière phase d’occupation étaient peut-être destinées à accueillir des dons constituant  
l’ « impôt » destiné à être transféré à Constantinople, ce qui paraît également être le cas dans la basilique 
de Campanopetra pour les dons offerts par les fidèles. À Qual’at Sem’an, en Syrie du Nord (Ve s.-750), 
Dominique Pieri présente un cas bien documenté qui est situé à l’entrée du sanctuaire de Syméon. La voie 
vers le sanctuaire est coupée en deux par un arc. Les édifices précédant cet arc sont clairement des boutiques 
à destination des visiteurs, alors qu’au-delà de l’arc il s’agit de bâtiments administratifs, d’accès restreint, 
et destinés au contrôle des pèlerins et contenant des boutiques officielles. C’est dans ces bâtiments officiels 
que l’on trouve les salles « à auges », qui servaient d’après l’auteur à la collecte de dons. À Césarée 
Maritime, Joseph Patrich identifie lui aussi dans l’Antiquité tardive des lieux destinés à la collecte et au 
dépôt d’offrandes, et peut-être à la distribution de pain. Dans la section consacrée à l’Afrique du Nord, 
Jean-Claude Golvin reconstruit, à partir d’une analyse des maisons concernées de Haïdra I et II, le rôle des 
salles « à auges » qui s’y trouvent. Son étude minutieuse, qui tient également compte de la relative 
protection de ces édifices, aboutit à l’hypothèse que les « auges » ne pouvaient pas contenir des liquides ou 
des matières pulvérulentes, mais plutôt des objets relativement petits – pièces, sacs, bijoux ? – donnés par 
le public au personnel, dans le cas d’impôts, ou reçus par le public de la part du personnel travaillant dans 
ces locaux. Malgré les différences entre les deux édifices, proches de ceux d’Haïdra, Fathi Bejaoui et 
Zénaïde Lecat reconnaissent dans les salles « à auges » que contiennent des fortins de l’époque byzantine 
des locaux affectés au stockage et à la distribution de biens solides. 

 
Dans la conclusion Cinzia Vismara réunit les principaux résultats de cette confrontation d’opinions 

et de régions, qui semblent osciller à l’heure actuelle entre écuries et lieux de dépôt et de distribution de 
biens solides. La relation avec l’oléiculture paraît être désormais exclue. Il reste néanmoins que les édifices 
dans lesquels on trouve ces fameuses salles sont souvent différents. Tantôt il s’agit d’édifices à opus 
quadrangulaire, tantôt d’édifices à abside ou non, avec des pièces annexes, tantôt enfin de bâtiments à plan 
central qui évoquent un macellum. Les monuments ne sont donc pas univoques. Dans l’Antiquité tardive, 
ils se trouvent souvent en relation avec des églises, et font également penser à des locaux d’argentarii quand 
ils sont plusieurs dans la même ville. 

 
Autrement dit, ce beau volume constitue une étape importante dans la réflexion sur ces édifices 

particuliers, dont l’un des problèmes principaux est pour l’heure qu’aucun d’entre eux n’ait pu être fouillé 
de façon complète et soignée. Il s’agit d’édifices dégagés autrefois et incomplètement explorés. Les plans 
et données excellents réunis dans ce livre constituent une base solide pour poursuivre l’enquête. La solution 
du problème viendra le jour où un ou plusieurs édifices « à auges » bien conservés pourront faire l’objet 
d’une fouille scientifique. Malgré ces incertitudes, l’ouvrage présenté par Elsa Rocca, Pauline Piraud-
Fournet, François Baratte réunit les documents actuellement connus en offrant – et parfois en sauvant – 
toute la documentation qui les concerne. Il est certain que ces recherches soutiendront dans le futur les 
recherches sur ce sujet compliqué et aideront à la solution du problème. 

 
 

John SCHEID 
 



 7 

 
J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de l'Académie, de la part 

de ses auteurs Pascale Bourgain, correspondant de l’Institut, et Franz 
Dolveck, l’ouvrage intitulé : Pierre Abélard. L’hymnaire du 
Paraclet. Introduction, texte latin et notes par Franz Dolveck, préface 
et traduction par Pascale Bourgain, Turnhout, Brepols (Témoins de 
notre histoire, 21), 2022, 219 pages. 

 
Le Paraclet est ce petit ermitage champenois, fondé par 

Abélard, qui s’agrandit pour devenir le refuge d’Héloïse en 1129, 
après le scandale de la découverte des relations entre les deux amants. 
L’on sait combien cette relation amoureuse trouva ensuite à 
s’exprimer dans une correspondance vibrante d’intelligence, alors 
que les circonstances avaient contraint Abélard et Héloïse à une 
séparation sans retour. Héloïse voit désormais dans le Paraclet « un 
lieu d’accomplissement où concilier son dévouement à la volonté de 
celui qu’elle aime et son itinéraire intellectuel et spirituel », comme 
l’écrit sobrement et justement Pascale Bourgain dans la préface qui 
ouvre le livre. Or, pour Héloïse et pour les femmes qui l’ont rejointe 

dans ce monastère, le quotidien est rythmé par la récitation de l’office divin. Comment mieux nourrir la 
spiritualité que par le chant à l’unisson de textes librement composés pour chaque moment du temps 
liturgique, en complément des psaumes et des cantiques empruntés à la Bible ? Et que rêver de mieux que 
des textes écrits par Abélard lui-même ? Sollicité par la communauté, dont il se sent fortement responsable 
en tant que fondateur, et avant tout par Héloïse qui lui a fait valoir avec insistance les défauts de la tradition 
liturgique en la matière, il a consenti à se livrer à cette tâche, explique-t-il dans la première préface de 
l’hymnaire. Sans ménager son temps, il a en effet produit dans les années 1130, qui sont aussi pour lui un 
temps de grande créativité dans le domaine philosophique, une très abondante suite d’hymnes, adaptés à 
chaque jour et chaque heure de l’office, pour les fêtes du temps et pour celles des saints pour la plupart 
communes à toute l’Église, quelquefois plus locales comme la fête de saint Gildas, patron et peut-être 
fondateur de l’abbaye dont Abélard fut l’abbé à partir de 1128, ou celle de saint Ayoul, célébrée à Provins 
où il séjourna en 1121. Au total, 130 textes sont ici publiés par Franz Dolveck dans leur version latine (dont 
un, sous le n° 63bis, n’est pas d’Abélard, mais devait figurer dans son hymnaire)1. Deux manuscrits 
conservent ce corpus : l’un à Bruxelles, où l’hymnaire figure, réparti en trois livres mais incomplet en son 
troisième livre, dans une copie faite hors de France vers la fin du XIIe siècle, au sein d’un recueil composite 
et disparate, constitué tardivement ; l’autre à Chaumont, sous la forme d’un bréviaire copié au Paraclet au 
début du XVIe siècle, et contenant une bonne partie des hymnes d’Abélard au fil des fêtes de l’année 
liturgique. Dans les deux cas le corpus est lacunaire, et ces deux témoins ne sont pas exactement 
complémentaires l’un de l’autre, comme on le voit très clairement dans les précieuses tables comparatives 
de la fin du volume (p. 257-266). L’existence d’un quatrième livre, auquel se trouve affecté le triduum 
pascal, est plausible. Quelques pièces dispersées ont été aussi préservées dans une douzaine d’autres 
manuscrits médiévaux. Mais on ne conserve aucune séquence, alors qu’il est certain qu’Abélard en 
composa aussi.   

 
Négligés pendant des siècles, les hymnes d’Abélard ont été redécouverts au XIXe siècle grâce aux 

deux principaux manuscrits, ce qui leur a assuré une postérité inattendue dans l’Église anglicane, en latin 
et aussi, pour quelques pièces, moyennant une traduction en anglais. La liturgie catholique contemporaine 
a fait quelques emprunts plus modestes à l’hymnaire. Mais jusqu’à présent, personne ne s’était soucié de 
donner des textes latins une reproduction soigneusement contrôlée sur les manuscrits, ni dans les bréviaires, 
ni dans les éditions intégrales de Guido Maria Dreves (1891) et de Joseph Szövérffy (1975), succédant à 
celles, uniquement fondées sur le manuscrit de Bruxelles, de Victor Cousin (1849) qui les avait publiées 
parmi les œuvres d’Abélard, et du futur cardinal Pitra dans la Patrologie latine (t. 178, 1855). La plus récente 
édition, par Chrysogonus Waddell (1989), plus fiable, ne se limite pas à l’hymnaire d’Abélard : c’est une 
édition de tous les hymnes utilisés au Paraclet, sans attention particulière à la dimension poétique de 
l’écriture d’Abélard ni aux échos partagés avec le reste de son œuvre. L’édition de l’hymnaire faite avec le 

 
1 A titre de comparaison, l’hymnaire le plus répandu en Europe, tributaire des réformes carolingiennes, compte une 
soixantaine de pièces, et celui de Cluny environ quatre-vingt (introduction, p.13). 



 8 

plus grand soin et une évidente expertise par Franz Dolveck sur la base de la collation des textes latins sur 
les originaux est donc en soi un événement, doublé de l’autre apport majeur que constitue la première 
traduction intégrale en français, due à Pascale Bourgain. 

 
Aux lecteurs moins familiers que lui des normes complexes de la célébration des sept heures 

canoniques de l’office divin, Franz Dolveck donne dans son introduction un très utile petit cours de liturgie. 
Il permet à la fois de situer la place des hymnes dans les heures de la prière quotidienne, de discerner les 
modes de la composition versifiée (dans le cas d’Abélard, presque exclusivement rythmique à une 
exception près, le n° 125 qui est un hymne pour saint Benoît où il opte pour une composition métrique) et 
de s’initier à la scansion médiévale des vers héritée de l’Antiquité classique. Il souligne par ailleurs la seule 
originalité de la structure de l’hymnaire : il est organisé en cycles caractérisés par une forme unique et une 
mélodie unique. Dans le détail, les cas particuliers abondent, tant pour le nombre d’hymnes composés pour 
une fête donnée que pour leur distribution selon les heures, et l’interprétation des défauts ou des lacunes de 
la tradition manuscrite a exigé de l’éditeur beaucoup d’ingéniosité pour s’approcher au mieux de la 
composition de l’auteur, par des choix pesés et longuement exposés (p. 23-29). On doit encore retenir que 
ces pièces, longues et d’interprétation délicate comme le suggère la reconstitution partielle de la mélodie 
pour la pièce n° 29 (hymne des vêpres du samedi) due à Ch. Waddell (voir p. 30), ne se laissaient pas 
facilement exécuter. D’où une fortune modeste, qui se déduit aussi de la faible tradition manuscrite : du 
vivant d’Héloïse († 1164) et peut être même du vivant d’Abélard († 1142), l’Hymnaire n’était peut-être 
déjà plus utilisé au Paraclet intégralement et exclusivement. 

 
Les spécialistes de l’œuvre d’Abélard ont, en grande majorité, ignoré ces textes. A tort, 

indéniablement, tant ils rendent manifeste son exigence intellectuelle dans le registre de la liturgie, 
inattendu chez un philosophe mais essentiel dans la culture de son temps. La connaissance intime de 
l’Écriture, parfois manifeste, parfois plus discrète, affleure constamment, et le lecteur s’en rend d’autant 
mieux compte que l’annotation fait ressortir maintes réminiscences. De ce fait, on saisit bien la proximité 
des hymnes avec la prédication du temps, dans un partage culturel incluant lecture biblique et célébration 
liturgique2. Il semble bien aussi qu’Abélard ait tiré de son expérience personnelle de lecture méditée de 
l’Écriture, profonde et exigeante, la conviction que, de même que les textes de la Révélation ne se livrent 
pas facilement et exigent un effort d’interprétation, de même il convenait d’exercer les moniales, appelées 
à interpréter les hymnes en les chantant – et de ce fait à les mémoriser –, à réfléchir à ce qu’elles disaient 
« parce que le sens ne vient pas toujours de soi-même », observe F. Dolveck (p. 20). Le défi de la traduction 
française n’en était que plus grand, et décuple l’admiration que l’on ressent à la découverte du superbe 
apport de Pascale Bourgain dans ce registre. Sa fidélité voulue à l’esprit de l’auteur rend pleinement 
accessible les hymnes dans toute la variété des rythmes qui en font « une poésie dansante » et des tons de 
leur composition. On y perçoit la beauté des transfigurations poétiques du mystère chrétien, et la richesse 
des modulations du style, déclarant ici la grandeur paradoxale de la Nativité qui s’accomplit dans une étable 
(hymnes 31-32, p. 96-99) ou suscitant ailleurs l’indignation devant la férocité du massacre des Innocents 
(hymne 89, p. 188-191)3, ou rejoignant les exultations printanières des troubadours dans l’un des hymnes 
qui célèbrent le jour de Pâques4 , et l’intuition des prédicateurs inspirés par la figure du Christ pèlerin 
montant au ciel au terme de sa « pérégrination » sur terre5. L’hymne 14 (p. 66), à chanter le dimanche après 

 
2 Certaines citations de l’Écriture se devinent ainsi, en sus de celles, déjà nombreuses,  qui ont été identifiées : par 
exemple dans l’hymne du premier nocturne du dimanche (p. 46, strophe 5) une citation de Sg.11, 21 : Sed omnia in 
<m>ensura et numero et pondere disposuisti ; ou dans l’hymne III pour la Purification de la Vierge (n° 39, p. 112), 
strophe 1, où Abélard écrit : Deus dives in omnibus, ut nos ditet pauperrimus, paraphrase certaine de 2 Cor 8, 9, 
souvent cité par les prédicateurs ; ou encore dans l’hymne II pour le commun d’une vierge martyre, à la strophe 3, le 
vers Valida est sicut mors dilectio, citation presque littérale de Cant.8, 6. . 
3 La troisième strophe est spécialement remarquable, qui se clôt sur une allusion à Romulus et Remus : Furor irae / 
Nec ferinae / Comparandus / Perit eos, / Quos arreptos / Fovet lupus (« Et sa fureur / pire que celle /   
des sauvagines, / perd ceux qu’un loup / peut enlever / pour les choyer »). 

4 Hymne IV du dimanche de Pâques Veris grato tempore (n° 45, p. 122-125). De plus les hymnes du jour de Pâques 
ont la forme de rondeaux. 
5 Hymne II pour l’Ascension Quibusdam quasi saltibus (n° 50, p. 132-135). Sur le motif du Christ pèlerin, je me 
permets de renvoyer à mon article : « Parler de Dieu en images. Le Christ pèlerin au Moyen Âge », CRAIBL (année 
2008), 2009, p. 157-200, repris dans N. Bériou, Religion et communication. Un autre regard sur la prédication au 
Moyen Âge, Genève, Droz (Titre courant 64), 2018, chap. V, p. 149-193. 



 9 

le repas, a l’allure bon enfant d’un plaidoyer adressé à Dieu pour qu’il se montre indulgent envers ceux qui 
succombent à la tentation des excès de bouche, sous l’influence du très vieux vice de la gourmandise, cet 
héritage qu’il faut faire remonter à Adam et Ève. Souvent, on soupçonne aussi qu’Abélard écrit 
consciemment pour des femmes, dont il sollicite l’expérience de la proximité avec la vie comme avec la 
mort, et dont il suggère l’élection du genre, que ses hymnes chantent la Vierge Marie, Marie-Madeleine 
repentante ou les saintes femmes engagées par l’ange à annoncer au monde la Résurrection. N’a-t-il pas 
même l’audace de déclarer, dans la deuxième strophe de l’hymne IV pour le commun des saintes femmes 
(n° 103, p.212-215), que « puisque c’est une femme qui a oint la tête et les pieds [du Christ], il est donc 
clair qu’il a reçu d’une femme le sacrement qui le faisait prêtre et roi » ?  Aidé ici comme ailleurs par une 
traduction excellemment maîtrisée, le lecteur est incité à revenir au texte latin donné en vis-à-vis sur la 
double page, et à y goûter pleinement la capacité d’Abélard à faire preuve d’une « limpidité poétique 
éblouissante » (préface, p. 7). 

 
Pour une future réédition, il serait pertinent de joindre à la bibliographie sélective une discographie, 

donnant accès à l’interprétation des hymnes diurnes de la semaine-type. Ils suivent tous en effet la mélodie 
de l’hymne 29, heureusement préservée dans des manuscrits suisses et reconstituée sur cette base par Ch. 
Waddell. 

 
 

Nicole BÉRIOU 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 



 10 

 
J’ai l’honneur de faire l’hommage à l’Académie du second 

volume du tome V du Corpus des inscriptions de Delphes, qui est 
consacré aux actes d’affranchissement d’esclaves, Athènes, École 
française d’Athènes, 2022, 755 p., 25,5 cm × 33 cm, 36 figures dans le 
texte, 8 planches hors texte. Avec le premier volume publié en 2020 
(avec le millésime 2019), il forme un ensemble : la pagination, comme 
la numérotation des figures et des planches, en est continue. 

 
Avant que ne commence l’exploration archéologique du 

sanctuaire d’Apollon, personne ne soupçonnait que les murs de 
Delphes livreraient plusieurs centaines d’affranchissements, car il n’en 
est jamais question dans les sources littéraires. On ne prit conscience 
de l’ampleur du dossier qu’avec la mise au jour progressive, à partir de 
1840, des inscriptions gravées sur le grand mur polygonal. Lorsque 
commença la « grande fouille » de l’École française d’Athènes, en 
1892, environ 650 affranchissements gravés sur ce mur étaient déjà 
connus ; au terme de la grande fouille, en 1902, on en avait 

considérablement accru le nombre et l’on avait aussi fait le constat que le grand mur polygonal était loin 
d’être le seul lieu de gravure de ce type de documents. 

 
Le premier objectif consista à circonscrire le périmètre du corpus. En effet, le plan de publication 

adopté pour les inscriptions à l’issue de la grande fouille avait largement contribué à une dispersion de la 
documentation. Si les volumes de la Sammlung der Griechischen Dialekt-Inscriften de J. Baunack avaient 
réuni par catégorie les inscriptions publiées avant 1892, les inscriptions mises au jour ensuite furent publiées 
selon un ordre topographique et, à l’intérieur de chaque secteur, par monument. Toutes les catégories 
diplomatiques se trouvèrent ainsi mêlées, sans considération aucune pour l’ordre chronologique des 
documents, de telle sorte qu’on en a longtemps ignoré le nombre exact. Au terme de leur révision 
d’ensemble, conduite sur le site et dans les réserves du musée, les actes d’affranchissement delphiques 
représentent aujourd’hui un corpus de 1273 numéros, dont près de quatre-vingts inédits et une cinquantaine 
de raccords nouveaux, ensemble auquel il faut ajouter soixante-huit textes que leur état de conservation 
rend quasiment inutilisables et qui sont réunis dans un appendice comme autant de pierres d’attente pour 
d’éventuels raccords à venir. Par leur nombre, les affranchissements constituent incontestablement la série 
la mieux représentée du sanctuaire pythique. 

 
Chronologiquement, ces textes couvrent trois siècles : c’est en 201/200 av. n.è., en effet, que l’on 

commença à graver sur les murs du sanctuaire d’Apollon une copie des affranchissements d’esclaves et 
cette pratique se poursuivit jusqu’à la fin du Ier s. de n.è. (exception faite d’un texte isolé au début du IIIe s. 
de n.è.). Mais leur répartition est très inégale, ce que rend sensible la partition du corpus entre les deux 
volumes : en effet, les 722 numéros du premier volume (prêtrises I à IX) couvrent approximativement 
soixante-quinze années, tandis que les 551 numéros du second volume (prêtrise X à XXXV) couvrent près 
de deux cent vingt-cinq années. Des raisons matérielles peuvent expliquer ce constat : au IIe s. av. n.è., les 
affranchissements ont été gravés sur des monuments moins vulnérables au temps, en particulier le grand 
mur polygonal ; à partir du Ier s. av. n.è., on commença à utiliser également les piliers des souverains 
hellénistiques, des bases et, de façon générale, des supports dispersés, pour lesquels le pourcentage de perte 
est beaucoup plus élevé. Mais cette explication ne saurait évidemment rendre compte de la diminution 
sensible que l'on observe d'une période à l'autre : de fait, cette diminution concerne toute la documentation 
delphique à partir du Ier s. av. n.è., à mesure que le sanctuaire perd de son éclat et de son rayonnement.  

 
Dans le cadre d’un corpus thématique, le classement chronologique des documents s’imposait. Leur 

révision systématique a permis de modifier sur plusieurs points la Chronologie delphique que G. Daux avait 
fait paraître en 1943. Dans chacun des deux volumes, les prêtrises – de durée aléatoire, puisque les prêtres 
sont nommés à vie – fournissent l’ossature du classement. À l’intérieur du cadre ainsi fourni par les 
prêtrises, les textes sont classés par archontats et, à l’intérieur des archontats, par mois6 : dans le meilleur 

 
6  Sur la construction de la chronologie delphique, voir D. MULLIEZ, « Les fils d’Ariane. Quelques questions de 

chronologie delphique », CRAI 2006, en part. p. 2235-2243. 



 11 

des cas, on parvient à un classement relatif des archontats, voire à une datation absolue, notamment pour la 
première moitié du IIe s. av. n.è. ; ensuite, il faut bien souvent se contenter d'un classement alphabétique. 
Dans le premier volume, ce sont surtout les prêtrises IV, VI et IX qui on fait l’objet de modifications ; dans 
le second volume, la trame chronologique n’a plus la même cohérence, au point que la succession même 
des prêtrises est parfois en question ; néanmoins, quelques modifications institutionnelles, qui constituent 
autant de jalons, et les progrès de la recherche ont permis des gains substantiels, notamment dans la 
chronologie du Ier s. de n.è. Chaque prêtrise est précédée d’une introduction qui dresse le bilan des progrès 
ainsi enregistrés.  

 
Pour l’essentiel, les affranchissements delphiques prennent la forme de contrats de vente, similaires 

à ceux auxquels on recourait pour la vente de biens mobiliers, dont les esclaves font du reste partie : 
datation, identification des parties contractantes, description de l’objet de la vente, prix, effets du contrat, 
désignation du garant et clause de garantie, modalités de la publicité et de l’archivage, liste des témoins. Le 
contrat est en l’occurrence conclu entre le propriétaire de l’esclave, parfois avec le consentement de ses 
proches, et Apollon : l’esclave ne possédant pas la capacité juridique qui lui permettrait de conclure un 
contrat, il confie au dieu le soin de l’acheter, étant entendu que si le dieu devient juridiquement propriétaire 
de l’esclave (il ne s’agit donc pas en l’occurrence d’une vente « fictive », comme on l’écrit trop souvent), 
il laisse à ce dernier l’usufruit de sa liberté. Si le formulaire des documents réunis dans le premier volume, 
parfois assortis de conditions particulières qui en rompent la caractère nécessairement répétitif, donne le 
sentiment d’une relative stabilité, des évolutions importantes sont perceptibles dans la documentation 
réunie dans le second volume : le recours à la première personne devient de plus en plus fréquent, que ce 
soit pour la désignation du garant ou les modalités de l’affichage et de l’archivage, l’archivage lui-même 
jusque-là confié à de simples particuliers passe désormais par un dépôt dans les archives de la cité, des 
apostilles ponctuent de plus en plus couramment les contrats, dont on précise parfois le nom du rédacteur 
quand le vendeur admet « ne pas connaître ses lettres ». Surtout, la clause de paramona, qui était déjà 
attestée au IIe s. av. n.è. et qui fait obligation à l’esclave affranchi(e) de demeurer auprès et au service du 
maître, le plus souvent jusqu’à sa mort, devient plus fréquente avec le temps et, surtout, s’accompagne 
d’exigences croissantes, notamment celle de fournir aux ayants droit du maître un ou plusieurs enfants, qui, 
selon les cas, devront avoir un, deux ou trois ans, c’est-à-dire avoir franchi le cap de la mortalité infantile 
et être sevrés. Dans le recours à ce type de clause, qu’il faut mettre en parallèle avec une diminution des 
esclaves étrangers au profit des esclaves « nés à la maison » (οἰκογενεῖς), il faut reconnaître la difficulté 
croissante pour les Delphiens à s’approvisionner sur les marchés extérieurs, les courants commerciaux étant 
désormais réorientés principalement au bénéfice de Rome, mais aussi probablement un effet de la lutte 
contre la piraterie, qui a tari une source d’approvisionnement. 

 
La publication des inscriptions respecte les exigences de l’édition scientifique – lemme, transcription 

(qui, dans sa mise en forme, se veut le reflet le plus fidèle possible de la disposition du texte sur la pierre, 
en particulier pour les inscriptions du grand mur polygonal, où le début et la fin des lignes épousent souvent 
la courbe des joints), apparat critique mettant en évidence les différences de lecture au regard des éditions 
précédentes, mais aussi les particularités morphologiques ou syntaxiques. La traduction des documents 
n’est pas systématique, en raison même du caractère répétitif du formulaire, et un double parti a été adopté : 
traduction in extenso soit de textes caractéristiques des différents états du formulaire et qui, à ce titre, servent 
de modèles, soit, au contraire, de textes qui se distinguent par telle ou telle particularité de forme et/ou de 
contenu ; traduction partielle d’une clause dont la formulation se distingue ou dont l’interprétation fait 
difficulté. Les commentaires sont limités, comme il se doit dans un corpus : ils visent à replacer le texte 
dans une série ou, au contraire, à en souligner l’originalité ; seule la synthèse à paraître s’efforcera de rendre 
compte de l’ensemble de la documentation et de ses différents aspects. L’illustration graphique, figures 
dans le texte et planches hors-textes, sert essentiellement à repérer la disposition des inscriptions sur tel ou 
tel monument. Dans cette version imprimée du corpus, l’illustration photographique a été limitée à une 
photographie par prêtrise, ce qui offre une sorte de répertoire paléographique sur les trois siècles que couvre 
la documentation ainsi réunie ; par ailleurs, sur le site de l’École française d’Athènes, un moteur de 
recherche permet d’avoir accès à plus de cinq cents clichés pour chacun des deux volumes.  

 
Ces documents purement privés sont d’apparence modeste ; dans la pratique, ils engagent le destin 

d’un individu et perdent toute signification avec sa mort. Ce qui fait aujourd’hui leur intérêt, c’est leur 
nombre même. En premier lieu, parce que c’est sur eux que se fondent l’essentiel de la chronologie de 
Delphes ainsi que notre connaissance de l’histoire de la Grèce centrale à partir de 200 av. n.è. Ensuite parce 



 12 

que chacun de ces documents fait intervenir un grand nombre de personnes : le ou les magistrats éponymes 
(quand un étranger procède à un affranchissement, on mentionne le magistrat éponyme de sa cité et/ou de 
sa confédération, en plus de l’archonte delphien), les bouleutes, les vendeurs, les garants et les témoins, au 
nombre desquels les prêtres d’Apollon, nommés en premier rang. Au total, cette documentation mentionne 
à des titres divers près de cinq mille personnes libres, originaires d’une centaine de cités différentes et 
composant un répertoire onomastique d’environ mille cinq cents noms ; si certains individus ne sont connus 
que par une seule mention, pour d’autres, au contraire, la documentation permet de retracer sur plusieurs 
décennies la carrière, les liens familiaux, le réseau des relations, voire le profil politique. De ce point de 
vue, l’index prosopographique constituera l’un des éléments essentiels des index commentés, qui seront 
réunis dans un troisième volume. Quant aux esclaves affranchi(e)s, ils sont près de mille quatre cents durant 
les trois siècles que dure la procédure, pour environ six cent vingt-cinq noms différents ; beaucoup sont nés 
du croît naturel au sein de l’oikos, mais, pour les étrangers, nous connaissons plus de quatre-vingts origines 
différentes. – Au total, les milliers de personnes que l’on trouve mentionnées, originaires de Delphes ou 
des cités voisines, et les relations qui se tissent entre elles, ainsi que les multiples clauses des contrats qui 
unissent le maître et son ancien esclave offrent pour appréhender les réalités économiques et sociales de la 
Grèce des possibilités qui ne se rencontrent nulle part ailleurs. 

 
 
 

Dominique MULLIEZ 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


