Vincent Eltschinger J'ai I'honneur de déposer sur le bureau de 1'Académie I’ouvrage de
Isabelle Ratié Vincent Eltschinger et Isabelle Ratié « Qu’est-ce que la philosophie
indienne ? », Gallimard, Paris, 2023, 558 pages. Ce livre est une
introduction a la philosophie indienne, celui qui manquait malgré deux
siécles d’études avancées sur ce sujet. Tout lecteur, maitrisant la langue
philosophique sanscrite et s’immergeant dans 1’océan des textes, admire
la puissance conceptuelle et la propension a I’argumentation des pandits
indiens. L’activité intellectuelle de ces derniers est caractérisée par un
discours dogmatique avant 1’ére chrétienne, qui par la suite se développe
dans un discours argumentatif sur deux millénaires jusqu’a nos jours.
Vincent Eltschinger et Isabelle Ratié ont étudié et maitrisé la production
intellectuelle sur la durée du premier millénaire approximativement. C’est
la période attachante de I’activité intellectuelle vivante des milieux
bouddhistes affrontant les milieux brahmaniques sur le territoire de I’Inde.

Qu'est-ce que
la philosophie indienne ?

Les deux auteurs ont divisé leur exposé en deux parties. La premicre
innove en se consacrant aux débats sur des thémes philosophiques trés prisés de la pensée indienne tels que
I’existence et la nature de I’a@tman. Une seconde partie offre un apercu historique et doctrinal a la maniére
plus classique de la plupart des présentations globales des écoles philosophiques de 1’Inde. Si de grandes
idées de la philosophie indienne ont leur origine dans les Upanisads d’époque védique, c’est dans le sanscrit
classique que les écoles, les concepts caractéristiques, la langue philosophique se sont fixés dans une
période de formation du 1° au 5° siécle et que les habitudes polémiques se sont développées dans une
période de vie intense jusqu’aux 12°-13¢ siécles. Le présent ouvrage est concentré sur ce noyau. Nul ne peut
dire aujourd’hui, en I’absence d’études suffisamment avancées, si les siécles qui ont suivi font preuve ou
non d’une égale créativité.

L’ouvrage commence par la polémique sur I’existence de I’atman « le soi », menée entre bouddhistes
et brahmanes. Elle est initiale dans I’histoire et dans son contenu, car elle débouche sur la question de la
nature de 1’atman, puis de sa relation avec le monde extérieur, autrui, etc. La culture brahmanique opére
une dichotomie entre tout ce qui est en transformation et mouvement perpétuels, d’une part et d’autre part
conscience immuable, permanente. Le premier domaine est celui du cours des existences, toujours
renouvelé en fonction de la charge imprimée dans le psychisme par les actes de la vie présente ou des vies
passées. Ce samsara est donné comme un malheur métaphysique, face a la félicité, ou neutralité, de la
conscience pure. D’un co6té le constat de I’ignorance du soi source de souffrance, de I’autre le salut par la
connaissance correcte du soi. Les écoles brahmaniques, c¢’est-a-dire aprés les Upanisads, les écoles du
vedanta, la purva-mimamsa, le samkhya-yoga, le nyaya-vaisesika, ont leurs différences entre elles, mais
s’accordent dans la conception d’un sujet conscient immuable, multiple face a la multiplicité des substances
matérielles ou se fondant dans 1’unité du brahman. Le bouddhisme porte son regard plus loin. Contre tous,
il pose en principe que c’est cette croyance a ’existence du soi qui est la source de la douleur et que le salut
est I’expérience de I’impermanence universelle. Il n’existe que ’instant, que des événements cognitifs
instantanés. Objectera-t-on le fait de la rétribution des actes passés impliquant un méme sujet commettant
I’acte et en récoltant le fruit. Il répond que 1’individu est une série causale d’instants successifs, I’idée de
chaine causale expliquant la rétribution karmique. Il ajoute que la croyance au soi n’est pas seulement une
théorie réfutable par des arguments rationnels. Elle a une forme innée, naturellement ancrée. C’est d’une
part la théorie de la constitution de I’individu en cinq skandha dont le jeu épuise son fonctionnement
psycho-physiologique et d‘autre part la théorie de la formation dans une chaine causale circulaire qui
conduit a la douleur et au renouvellement de la douleur. Cela est éliminable par la culture mentale de
I’impermanence. C’est un conditionnement qui peut étre défait et ne constitue pas pour autant une entité,
n’implique pas un sujet cognitif.

Les premiers arguments brahmaniques sont d’opposer la conscience qui sous-tend tout événement
cognitif, la mémoire, la synthése qui s’opére entre le souvenir et une nouvelle expérience qui I’a provoqué.
Ce sont des états de fait qui supposent la continuité d’un méme support. Or la mémoire est expliquée par la
conception des vasana, traces laissées a ’état latent dans le psychisme par tout affect. Un bouddhiste tel
que Vasubandhu peut facilement réintroduire 1’émiettement des cognitions au niveau des vasana. Une
chaine causale des traces passageres laissées par les expériences premicres explique tous ces phénomenes,

1



n’impose pas ’idée d’un sujet immuable. Invoquera-t-on la capacité a toujours dire « je » lors de tout
événement cognitif, le bouddhiste répond que « je » s’emploie aussi en référence au corps, ¢’est-a-dire a de
I’impermanent. Dira-t-on que ¢’est un emploi figuré ? Il rétorque que I’expression figurée repose sur
I’inapplicabilité d’une expression directe d’un sens dans un contexte. Mais I’emploi de « je » met en ceuvre
seulement I’expression directe, sans qu’aucun obstacle logique se dresse.

L’argument le plus puissant en faveur de I’existence de I’atman est I’expérience intuitive du soi en
arriére-fond de tout événement cognitif. Elle n’est pas descriptible de I’extérieur. On en fait 1’expérience,
parce que dans toute cognition il y a conscience que 1’on connait. Toute cognition s’éclaire elle-méme ou
« est appréhendée par une conscience de soi ». Cet argument cependant n’empéche pas les bouddhistes
Dignaga et Dharmakirti de rapporter I’auto-luminosité a chaque instant cognitif. Le débat se poursuit quand
les philosophes du nyaya et de la mimamsa présentent cette conscience réflexive comme la succession de
deux cognitions, la perception de 1’objet et 1’appréhension de la perception de I’objet, parce qu’un
instrument ne s’applique pas a lui-méme. Une cognition ne peut se prendre elle-méme pour objet. Le
bouddhiste dit que cela engage dans une régression a I’infini. Dignaga ajoute que I’instant cognitif révele
I’objet et lui-méme en méme temps, sans impliquer de durée. Autrement il n’y aurait pas de différence entre
perception et souvenir, car le souvenir serait une cognition de 1’objet seul, sans le souvenir de 1’expérience
de I’avoir per¢u. La cognition manifeste un objet passif qu’elle dévoile et a la propriété¢ de se manifester
elle-méme sans avoir a devenir objet, mais par sa nature qui est d’apparaitre.

Le mimamsaka Kumarila, fondateur de 1’école des bhatta-mimamsaka, fait appel au phénomene de
la reconnaissance du soi. Il y a dans une cognition passée une appréhension du soi exprimée par le mot
«je» qui se reproduit dans une perception présente : « ¢’est moi qui ai connu ceci et qui le connais a
présent ». Les bouddhistes peuvent expliquer le souvenir et la reconnaissance de 1’objet par la théorie des
traces résiduelles que laissent les cognitions séparées, mais ne peuvent expliquer par une telle théorie la
reconnaissance du « je ». La difficulté de la position de Kumarila est qu’il pose le soi a la fois comme sujet
appréhendant et objet appréhendé. Salikanatha de 1’école des prabhdakara-mimamsaka prend une position
plus solide en soulignant que dans toute cognition trois éléments se manifesten : 1’objet, la cognition elle-
méme et, doit-on ajouter, la conscience de percevoir, ¢’est-a-dire le sujet connaissant. Toute cognition le
révéle nécessairement, car elle prend toujours la forme « je percois tel objet ».

Nul n’a plus simplement défini I’intuition du soi que le vedantin non-dualiste Samkara. Elle est le
préalable a tout usage des moyens de connaissance. Le soi est déja la, déja établi, le témoin obligé de toute
cognition. « Chacun a conscience de 1’existence du soi, personne ne [pense] ‘je n’existe pas’ », ce qu’on a
appelé « cogito samkarien ». Samkara souligne sa durée avec son immédiateté. Face a un objet extérieur
on peut avoir une hésitation a le reconnaitre, avoir un doute sur son existence prolongée. Mais quand il
s’agit du sujet percevant, I’on n’a jamais le moindre doute « suis-je le méme ou seulement semblable ». On
en a une expérience certaine. Le bouddhiste peut encore dire que c’est une construction mentale, non une
réalité positive. Utpaladeva, de 1’école $ivaite non-dualiste du Kasmir, reconsidére alors le souvenir en
insistant sur sa dimension subjective. Dans le souvenir il y a avant tout conscience d’avoir fait telle
expérience. La trace résiduelle de la perception passée explique la similarité de 1’objet remémoré avec celui
de la perception passée, mais non la conscience d’avoir fait I’expérience. La conscience de soi dure depuis
la perception passée jusqu’au souvenir présent. Elle est le soi.

Le soi intuitif n’est pas le corps, ni les composants de la vie affective et intellectuelle. Il est au-dela.
Or I’individu ordinaire s’identifie naivement a tout ce qui n’est pas le soi. Le samkhya-yoga fonciérement
dualiste oppose conscience et matiére et congoit leur relation sous la forme d’une aliénation du soi dans
tout ce qui est autre que lui-méme. Les écoles non-dualistes du vedanta ou du Sivaisme congoivent le soi
comme ¢étant le réel dans sa totalité et doivent expliquer comment la conscience s’efface et se perd dans un
samsara douloureux. Le vedantin appelle le facteur de cette aliénation du soi avidya. C’est une ignorance
métaphysique qu’il renonce a définir. Elle n’est pas le brahman qui est pure conscience. Elle n’est pas autre
que le brahman, parce que seul le brahman existe. On la déclare anirvacaniya « inexprimable », car on ne
peut rien en dire. On donne a son statut le nom de maya ni réelle, ni irréelle. Le $ivaisme non-dualiste use
aussi du mot maya a propos de la source de I’aliénation du soi, mais il lui donne un sens trés différent. Pour
lui la maya est une sakti, le pouvoir du soi « de se faire étre, hors de tout déterminisme extérieur et méme
intérieur, en s’apparaissant sous une infinit¢é de formes. » Ceci est son indépendance (svatantrya). Son
aliénation est un jeu. « Il nie sa propre luminosité alors méme qu’elle est pleinement manifeste ». La fiction

2



du théatre illustre cette démarche, quand le spectateur communie avec le héros, oublie qui il est. Le soi
n’est donc pas une essence immuable. 11 n’implique pas un confinement a « étre seulement soi ». C’est a
travers les expériences dans le phénoménal que I’individu peut chercher et trouver la pleine conscience de
son identité.

Ce résumé squelettique d’un débat dont Vincent Eltschinger et Isabelle Ratié font un compte rendu
détaillé, avec un réel talent d’écriture qui rend facilement accessible une matiére hérissée de termes et
concepts peu familiers, est ici donné a titre d’exemple de ce que le lecteur est invité a découvrir a la suite
dans leur livre. Apres la polémique sur I’existence du soi, vient une succession d’aussi intenses débats sur
I’existence et la nature du monde hors de la conscience, sur autrui, sur la connaissance entre erreur et vérité,
sur I’autorité scripturaire vis-a-vis de la rationalité et de la religion, sur le langage, les universaux, Dieu, le
temps, I’espace. Sur chaque théme on retrouve les mémes acteurs et de nouveaux noms. Vient ensuite une
deuxiéme partie historique de présentation des principales écoles qui ajoute la clarté d’un tableau
méthodique de ce que I’on sait de leur histoire et doctrines. Le plus important ¢était d’aborder le terrain
polémique, celui des échanges et des influences réciproques. Car il n’y a pas de bloc doctrinal qui s’impose
au milieu de la diversité. Il n’y a pas un advaita-vedanta qui prédomine, comme beaucoup le croient. [l 'y a
un dialogue de philosophes dans un « continent philosophique » sur la durée d’un millénaire, le premier de
notre é€re, se concluant comme renouvelable.

Un appareil nourri de notes en fin de volume donne pas a pas des références aux textes sanscrits que
les auteurs ont étudiés pour rédiger I’ouvrage. La longue bibliographie permet d’en mesurer 1I’importance.
Cela montre combien ils sont restés proches des textes, répondant avec justesse a la question posée par le
titre « Qu’est-ce que la philosophie indienne ? »

Pierre-Sylvain FILLIOZAT



ARTEM J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de I’ Académie de la part
S de son auteur Jean-Pol EVRARD, I’ouvrage intitulé L ‘abbaye de Lisle-
— en-Barrois. Origines, histoire et chartes (1143-1226), Brepols,
l.';ll)l);l}'L de Lisle-en-Barrois collection ARTEM, 2021, 398 p.
L’espace indécis qui s’étend au sud de I’ Argonne, aux limites des
e diocéses de Chalons, Verdun et Toul, attira vers le milieu du XII¢ siécle
\,.\,,”\'e_.,...‘._...;..;x},. d’abord des chanoines venant d’Arrouaise, qui furent bientot
.l,.tg...\.JL.;.L.,t j.,;.\.l.,. concurrencés par 1’ordre mieux structuré des Cisterciens. C’est ainsi
[ T 5 o qu’un certain chanoine Eustache fonda les abbayes de Montiers-en-
€ —-)vyu‘-t-r"& Argonne en 1134, de Chétrices en 1142 et des Anglecourt en 1143.
#fumchm o "3""7"‘"' Cette dernicre passa dés 1149 entre les mains des Cisterciens de Saint-
el ey Benoit-en-Woévre, de la filiation de Morimond, qui la déplacérent en
1162 dans la petite vallée de la Melche, a Lisle, ou elle subsista
RRERCES médiocrement jusqu’a la Révolution. Ses débuts pourtant avaient été
assez brillants puisque, dés 1190, elle avait acquis I’essentiel de son

temporel. J.-P. Evrard déméle les différentes phases de cette histoire en
parvenant a situer sur la carte de la région et a les dater. Cette premiére partie est complétée par une étude
du domaine et de son exploitation, des deux granges mises en valeur par des convers et des conflits qui ne
mangquerent pas avec les autres établissements religieux du voisinage et les petits seigneurs locaux. Lisle
avait aussi des maisons a Verdun et a Metz pour a la fois y écouler ses productions et lui servir d’étapes sur
la route du sel lorrain.

Les sources utilisées pour ce travail sont trés limitées et expliquent que 1’abbaye soit restée dans
I’ombre : au total 114 actes dont seulement 3 originaux et 108 copies contenues dans deux cartulaires
rédigés en 1767. J.-P. Evrard en édite 112 antérieurs a 1225, dont 96 n’ont jamais été édités. C’est dire
I’intérét du fonds pour la connaissance des débuts d’une abbaye cistercienne dont on ignore pourquoi elle
n’a pas connu I’essor qui semblait s’annoncer. Le dossier renferme en effet 6 privileges pontificaux. 58
chartes proviennent d’évéques, dont 39 des évéques de Verdun en dépit du fait que I’abbaye ait glissé dans
le diocese de Toul. Sur 14 actes laics, 8 ont été délivrés par les comtes de Bar. Avec le comte-évéque de
Verdun, le comte de Bar est le grand seigneur de la région.

L’ouvrage se termine par des annexes fort utiles. La premiére est en effet 1’édition de 17 actes qui ne
sont pas dans le cartulaire ou d’actes mentionnant simplement I’abbaye et ses abbés. Viennent ensuite un
tableau du contexte politique et religieux de 1140 a 1223, les index habituels, puis différentes listes dont
celle des actes pour Lisle non inclus dans le cartulaire, enfin une table des graphiques et des cartes. On
regrettera seulement que cette excellente publication n’offre que des cartes tres petites, étroitement locales
et difficile a lire.

Michel BUR



J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de 1I’Académie 1’ouvrage
collectif intitulé Les « salles a auges » des édifices controversés de
U’Antiquité tardive entre Afrique et Proche-Orient, édit¢ par Elsa
Rocca, Pauline Piraud-Fournet, Frangois Baratte, Casa de Velazquez,
Madrid 2022, 309 p.

La nature et la fonction des édifices ou salles «a auges »
constituent un probléme irritant que les archéologues de I’ Afrique du
Nord se posent depuis longtemps, et qui n’a toujours pas regu de
LES « SALLES A AUGES » réponse définitive. Le Volume pub11§ par E. Rocca, P.. Plraufl—Ff)umet
DES EDITICES CONTROVERSES et Fr. Baratte repose la question en faisant le bilan des interprétations et
ENTRE AFRIQUE ET PROCHE ORIENT en élargissant le probléme a d’autres régions du monde romain. Comme
EDITE PAR ELSA ROCCA, PAULINE PIRAUD-FOURNET r . 9 . . . \
T FRANGOIS BARATTE les auteurs le précisent dans l’introduction qui fait la synthése des
interprétation proposées dans le passé, notamment pour la province

romaine d’Afrique, surtout entre Haidra, Thélepte, Théveste et

@ CASA DE VELAZQVEZ

Khenchela, le volume entend ouvrir la discussion aux monuments
semblables découverts en Tripolitaine et en Syrie. Les cinq sections du volume confrontent ces
interprétations selon les fonctions principales que les chercheurs leur attribuent, un réle d’écurie ou un
dispositif servant aux dons ou/et aux distributions.

Les deux études qui ouvrent le volume, dues a Cinzia Vismara et & Amandine Cristina, abordent le
probléme de fagon plus générale. C. Vismara décrit les batiments a fonction économique, notamment les
lieux de commerce, les entrepOts et vestibules, ainsi que les trésors ou caisses des temples, qui fournissent
des exemples pour les deux principales interprétations des « salles a auges » comme locaux liés a la
perception, au dépdt, au commerce ou aux distributions. Si les sources qu’elle a parcourues ne livrent pas
une réponse nette, elles confirment les perspectives de recherche suivies par les archéologues. La deuxiéme
enquéte, due a A. Cristina, présente le questionnement a partir du vocabulaire utilisé par les auteurs
classiques pour décrire les haras et les écuries, des locaux qui sont parfois avancés pour 1’interprétation des
salles « a auges ». Mais de ce point de vue encore, on ne progresse pas, puisqu’il faudrait disposer de
sources archéologiques claires pour rattacher les locaux en question aux descriptions des agronomes.

Dans la suite du volume les auteurs présentent I’état des données archéologiques actuelles sur les
batiments concernés et leurs interprétations. Une premicre série d’études porte sur les batiments avec
« salles a auges » en Afrique du Nord. A Thélepte et a Tébessa, Mouna Hermessi e Jean-Pierre Laporte
notent un rapport de ces salles avec I’oléiculture plutot qu’avec des écuries. De méme les grandes villas de
Demna Wadi, dans le Zaghouanais, et de Sidi Ghrib, a une quarantaine de kilométres au sud-ouest de
Carthage, comprennent des salles « a auges » auxquelles Tahar Ghalia propose d’attribuer une fonction
commerciale pour denrées séches ou liée a I’huile.

Les autres articles rejettent tous une relation avec 1’oléiculture, qu’il s’agisse de I’ Afrique du Nord
ou des exemples situés en Orient. Nabil Kallala, Sarhane Chérif et Aziza Miled contestent le rapport du
monument « a auges » d’Althiburos avec ce type d’édifice. En outre ils soulignent que ce batiment — en fait
il s’agit de trois constructions successives — n’est pas non plus un lavoir public, une foulonnerie ou une
huilerie, mais peut-étre initialement un nymphée, transformé ensuite en thermes de quartier ou privés, puis
peut-étre en habitat, taverne, ou tout autre édifice.

Un certain nombre d’études maintiennent I’interprétation de ces salles comme des écuries : dans les
Hautes steppes d’Algérie, a Oued Athmenia et dans deux forts byzantins de la voie de Théveste a Lambése
(Philippe Leveau), dans les villages de Syrie du Nord, entre les IV® et le VI® s, ou au Moyen Age dans la
province romaine et byzantine d’Arabie (Gérard Charpentier), dans le Hauran (Pauline Piraud-Fournet) et
dans le Negev byzantins (Tali Erickson-Gini). D’autres sites et interprétations concernent des dispositifs de
stockage pour des dons, éventuellement en vue de distributions. C’est le cas de 1’ « église » du prétre
Alexandre a Bulla Regia, qui comprenait des espaces de stockage de dons (Frangois Baratte). Dans le
sanctuaire d’Asclépios a Balagrae (IV® av.- II° s. ap. J.-C.) en Libye, il se pourrait qu’on soit en présence
d’une étable a chévres destinée a accueillir les victimes traditionnellement offertes a ce dieu ; mais 1’auteur,
Elzbieta Jastrzebowska, préfére identifier les « auges » a des récipients destinés a collecter des dons offerts

5



par les malades. Elle reconnait la méme fonction a Cyréne et a Ptolemais, ou les salles a « auges » des
maisons de la derniére phase d’occupation étaient peut-étre destinées a accueillir des dons constituant
I’ « imp6t » destiné a étre transféré a Constantinople, ce qui parait également étre le cas dans la basilique
de Campanopetra pour les dons offerts par les fidéles. A Qual’at Sem’an, en Syrie du Nord (V¢ 5.-750),
Dominique Pieri présente un cas bien documenté qui est situé a ’entrée du sanctuaire de Syméon. La voie
vers le sanctuaire est coupée en deux par un arc. Les édifices précédant cet arc sont clairement des boutiques
a destination des visiteurs, alors qu’au-dela de I’arc il s’agit de batiments administratifs, d’acces restreint,
et destinés au controle des pélerins et contenant des boutiques officielles. C’est dans ces batiments officiels
que I’on trouve les salles « & auges », qui servaient d’aprés ’auteur a la collecte de dons. A Césarée
Maritime, Joseph Patrich identifie lui aussi dans 1’ Antiquité tardive des lieux destinés a la collecte et au
deépdt d’offrandes, et peut-Etre a la distribution de pain. Dans la section consacrée a 1’ Afrique du Nord,
Jean-Claude Golvin reconstruit, a partir d’une analyse des maisons concernées de Haidra I et 11, le role des
salles « a auges » qui s’y trouvent. Son étude minutieuse, qui tient également compte de la relative
protection de ces édifices, aboutit a I’hypothese que les « auges » ne pouvaient pas contenir des liquides ou
des matieres pulvérulentes, mais plutdt des objets relativement petits — pieces, sacs, bijoux ? — donnés par
le public au personnel, dans le cas d’imp6ts, ou regus par le public de la part du personnel travaillant dans
ces locaux. Malgré les différences entre les deux édifices, proches de ceux d’Haidra, Fathi Bejaoui et
Zénaide Lecat reconnaissent dans les salles « a auges » que contiennent des fortins de I’époque byzantine
des locaux affectés au stockage et a la distribution de biens solides.

Dans la conclusion Cinzia Vismara réunit les principaux résultats de cette confrontation d’opinions
et de régions, qui semblent osciller a I’heure actuelle entre écuries et lieux de dépot et de distribution de
biens solides. La relation avec 1’oléiculture parait étre désormais exclue. Il reste néanmoins que les édifices
dans lesquels on trouve ces fameuses salles sont souvent différents. Tantot il s’agit d’édifices a opus
quadrangulaire, tantot d’édifices a abside ou non, avec des pieces annexes, tantdt enfin de batiments a plan
central qui évoquent un macellum. Les monuments ne sont donc pas univoques. Dans I’ Antiquité tardive,
ils se trouvent souvent en relation avec des églises, et font également penser a des locaux d’argentarii quand
ils sont plusieurs dans la méme ville.

Autrement dit, ce beau volume constitue une étape importante dans la réflexion sur ces édifices
particuliers, dont I’un des problémes principaux est pour 1’heure qu’aucun d’entre eux n’ait pu étre fouillé
de fagon compléte et soignée. 1l s’agit d’édifices dégagés autrefois et incomplétement explorés. Les plans
et données excellents réunis dans ce livre constituent une base solide pour poursuivre 1’enquéte. La solution
du probléme viendra le jour ou un ou plusieurs édifices « a auges » bien conservés pourront faire I’objet
d’une fouille scientifique. Malgré ces incertitudes, |’ouvrage présenté par Elsa Rocca, Pauline Piraud-
Fournet, Francois Baratte réunit les documents actuellement connus en offrant — et parfois en sauvant —
toute la documentation qui les concerne. Il est certain que ces recherches soutiendront dans le futur les
recherches sur ce sujet compliqué et aideront a la solution du probléme.

John SCHEID



J'ai I'nonneur de déposer sur le bureau de 'Académie, de la part
de ses auteurs Pascale Bourgain, correspondant de 1’Institut, et Franz
Dolveck, l’ouvrage intitulé: Pierre Abélard. L’hymnaire du
Paraclet. Introduction, texte latin et notes par Franz Dolveck, préface
et traduction par Pascale Bourgain, Turnhout, Brepols (Témoins de
notre histoire, 21), 2022, 219 pages.

Le Paraclet est ce petit ermitage champenois, fondé par
Abélard, qui s’agrandit pour devenir le refuge d’Héloise en 1129,
apres le scandale de la découverte des relations entre les deux amants.
L’on sait combien cette relation amoureuse trouva ensuite a
s’exprimer dans une correspondance vibrante d’intelligence, alors
que les circonstances avaient contraint Abélard et Héloise a une
séparation sans retour. Héloise voit désormais dans le Paraclet « un
lieu d’accomplissement ou concilier son dévouement a la volonté de
celui qu’elle aime et son itinéraire intellectuel et spirituel », comme
I’écrit sobrement et justement Pascale Bourgain dans la préface qui
ouvre le livre. Or, pour Héloise et pour les femmes qui 1’ont rejointe
dans ce monastére, le quotidien est rythmé par la récitation de I’office divin. Comment mieux nourrir la
spiritualité que par le chant a 'unisson de textes librement composés pour chaque moment du temps
liturgique, en complément des psaumes et des cantiques empruntés a la Bible ? Et que réver de mieux que
des textes écrits par Abélard lui-méme ? Sollicité par la communauté, dont il se sent fortement responsable
en tant que fondateur, et avant tout par Héloise qui lui a fait valoir avec insistance les défauts de la tradition
liturgique en la matiére, il a consenti a se livrer a cette tache, explique-t-il dans la premiére préface de
I’hymnaire. Sans ménager son temps, il a en effet produit dans les années 1130, qui sont aussi pour lui un
temps de grande créativité dans le domaine philosophique, une trés abondante suite d’hymnes, adaptés a
chaque jour et chaque heure de I’office, pour les fétes du temps et pour celles des saints pour la plupart
communes a toute 1’Eglise, quelquefois plus locales comme la féte de saint Gildas, patron et peut-étre
fondateur de I’abbaye dont Abélard fut 1’abbé a partir de 1128, ou celle de saint Ayoul, célébrée a Provins
ou il s¢journa en 1121. Au total, 130 textes sont ici publiés par Franz Dolveck dans leur version latine (dont
un, sous le n° 63bis, n’est pas d’Abélard, mais devait figurer dans son hymnaire)'. Deux manuscrits
conservent ce corpus : 1’un a Bruxelles, ou I’hymnaire figure, réparti en trois livres mais incomplet en son
troisiéme livre, dans une copie faite hors de France vers la fin du XII° siécle, au sein d’un recueil composite
et disparate, constitué tardivement ; I’autre & Chaumont, sous la forme d’un bréviaire copié¢ au Paraclet au
début du XVI° siécle, et contenant une bonne partie des hymnes d’Abélard au fil des fétes de 1’année
liturgique. Dans les deux cas le corpus est lacunaire, et ces deux témoins ne sont pas exactement
complémentaires 1’un de ’autre, comme on le voit trés clairement dans les précieuses tables comparatives
de la fin du volume (p. 257-266). L’existence d’un quatri¢me livre, auquel se trouve affecté le triduum
pascal, est plausible. Quelques piéces dispersées ont été aussi préservées dans une douzaine d’autres
manuscrits médiévaux. Mais on ne conserve aucune séquence, alors qu’il est certain qu’Abélard en
composa aussi.

Négligés pendant des siecles, les hymnes d’ Abélard ont été redécouverts au XIX® siecle grace aux
deux principaux manuscrits, ce qui leur a assuré une postérité inattendue dans 1’Eglise anglicane, en latin
et aussi, pour quelques piéces, moyennant une traduction en anglais. La liturgie catholique contemporaine
a fait quelques emprunts plus modestes a I’hymnaire. Mais jusqu’a présent, personne ne s’était soucié de
donner des textes latins une reproduction soigneusement contrdlée sur les manuscrits, ni dans les bréviaires,
ni dans les éditions intégrales de Guido Maria Dreves (1891) et de Joseph Szovérfty (1975), succédant a
celles, uniquement fondées sur le manuscrit de Bruxelles, de Victor Cousin (1849) qui les avait publiées
parmi les ceuvres d’ Abélard, et du futur cardinal Pitra dans la Patrologie latine (t. 178, 1855). La plus récente
édition, par Chrysogonus Waddell (1989), plus fiable, ne se limite pas a ’hymnaire d’Abélard : c’est une
édition de tous les hymnes utilisés au Paraclet, sans attention particuliére a la dimension poétique de
I’écriture d’ Abélard ni aux échos partagés avec le reste de son ceuvre. L’édition de I’hymnaire faite avec le

! A titre de comparaison, I’hymnaire le plus répandu en Europe, tributaire des réformes carolingiennes, compte une
soixantaine de pieces, et celui de Cluny environ quatre-vingt (introduction, p.13).

7



plus grand soin et une évidente expertise par Franz Dolveck sur la base de la collation des textes latins sur
les originaux est donc en soi un événement, doublé de I’autre apport majeur que constitue la premiére
traduction intégrale en frangais, due a Pascale Bourgain.

Aux lecteurs moins familiers que lui des normes complexes de la célébration des sept heures
canoniques de I’office divin, Franz Dolveck donne dans son introduction un trés utile petit cours de liturgie.
Il permet a la fois de situer la place des hymnes dans les heures de la priere quotidienne, de discerner les
modes de la composition versifiée (dans le cas d’Abélard, presque exclusivement rythmique a une
exception pres, le n® 125 qui est un hymne pour saint Benoit ou il opte pour une composition métrique) et
de s’initier a la scansion médiévale des vers héritée de 1’ Antiquité classique. Il souligne par ailleurs la seule
originalité de la structure de I’hymnaire : il est organisé en cycles caractérisés par une forme unique et une
mélodie unique. Dans le détail, les cas particuliers abondent, tant pour le nombre d’hymnes composés pour
une féte donnée que pour leur distribution selon les heures, et I’interprétation des défauts ou des lacunes de
la tradition manuscrite a exigé de 1’éditeur beaucoup d’ingéniosité pour s’approcher au mieux de la
composition de I’auteur, par des choix pesés et longuement exposés (p. 23-29). On doit encore retenir que
ces pieces, longues et d’interprétation délicate comme le suggére la reconstitution partielle de la mélodie
pour la piece n° 29 (hymne des vépres du samedi) due & Ch. Waddell (voir p. 30), ne se laissaient pas
facilement exécuter. D’ou une fortune modeste, qui se déduit aussi de la faible tradition manuscrite : du
vivant d’Héloise (T 1164) et peut étre méme du vivant d’Abélard ( 1142), I’Hymnaire n’était peut-étre
déja plus utilisé au Paraclet intégralement et exclusivement.

Les spécialistes de 1’ccuvre d’Abélard ont, en grande majorité, ignoré ces textes. A tort,
indéniablement, tant ils rendent manifeste son exigence intellectuclle dans le registre de la liturgie,
inattendu chez un philosophe mais essentiel dans la culture de son temps. La connaissance intime de
’Ecriture, parfois manifeste, parfois plus discréte, affleure constamment, et le lecteur s’en rend d’autant
mieux compte que 1’annotation fait ressortir maintes réminiscences. De ce fait, on saisit bien la proximité
des hymnes avec la prédication du temps, dans un partage culturel incluant lecture biblique et célébration
liturgique?. 1l semble bien aussi qu’Abélard ait tiré de son expérience personnelle de lecture méditée de
I’Ecriture, profonde et exigeante, la conviction que, de méme que les textes de la Révélation ne se livrent
pas facilement et exigent un effort d’interprétation, de méme il convenait d’exercer les moniales, appelées
a interpréter les hymnes en les chantant — et de ce fait a les mémoriser —, a réfléchir a ce qu’elles disaient
« parce que le sens ne vient pas toujours de soi-méme », observe F. Dolveck (p. 20). Le défi de la traduction
francaise n’en était que plus grand, et décuple 1’admiration que 1’on ressent a la découverte du superbe
apport de Pascale Bourgain dans ce registre. Sa fidélité voulue & I’esprit de I’auteur rend pleinement
accessible les hymnes dans toute la variété des rythmes qui en font « une poésie dansante » et des tons de
leur composition. On y pergoit la beauté des transfigurations poétiques du mystére chrétien, et la richesse
des modulations du style, déclarant ici la grandeur paradoxale de la Nativité qui s’accomplit dans une étable
(hymnes 31-32, p. 96-99) ou suscitant ailleurs I’indignation devant la férocit¢ du massacre des Innocents
(hymne 89, p. 188-191)3, ou rejoignant les exultations printaniéres des troubadours dans 1’'un des hymnes
qui célébrent le jour de PAques* , et I’intuition des prédicateurs inspirés par la figure du Christ pélerin
montant au ciel au terme de sa « pérégrination » sur terre®. L hymne 14 (p. 66), a chanter le dimanche aprés

2 Certaines citations de 1’Ecriture se devinent ainsi, en sus de celles, déja nombreuses, qui ont été identifiées : par
exemple dans I’hymne du premier nocturne du dimanche (p. 46, strophe 5) une citation de Sg.11, 21 : Sed omnia in
<m>ensura et numero et pondere disposuisti ; ou dans ’hymne III pour la Purification de la Vierge (n° 39, p. 112),
strophe 1, ou Abélard écrit : Deus dives in omnibus, ut nos ditet pauperrimus, paraphrase certaine de 2 Cor §, 9,
souvent cité par les prédicateurs ; ou encore dans I’hymne II pour le commun d’une vierge martyre, a la strophe 3, le
vers Valida est sicut mors dilectio, citation presque littérale de Cant.8, 6. .

3 La troisiéme strophe est spécialement remarquable, qui se clot sur une allusion 4 Romulus et Remus : Furor irae /
Nec ferinae / Comparandus / Perit eos, / Quos arreptos / Fovet lupus (« Et sa fureur / pire que celle /
des sauvagines, / perd ceux qu’un loup / peut enlever / pour les choyer »).

4 Hymne 1V du dimanche de Paques Veris grato tempore (n° 45, p. 122-125). De plus les hymnes du jour de Paques
ont la forme de rondeaux.

> Hymne II pour I’ Ascension Quibusdam quasi saltibus (n° 50, p. 132-135). Sur le motif du Christ pélerin, je me
permets de renvoyer & mon article : « Parler de Dieu en images. Le Christ pélerin au Moyen Age », CRAIBL (année
2008), 2009, p. 157-200, repris dans N. Bériou, Religion et communication. Un autre regard sur la prédication au
Moyen ffge, Geneve, Droz (Titre courant 64), 2018, chap. V, p. 149-193.

8



le repas, a 1’allure bon enfant d’un plaidoyer adressé a Dieu pour qu’il se montre indulgent envers ceux qui
succombent a la tentation des excés de bouche, sous I’influence du trés vieux vice de la gourmandise, cet
héritage qu’il faut faire remonter 3 Adam et Eve. Souvent, on soupgonne aussi qu’Abélard écrit
consciemment pour des femmes, dont il sollicite I’expérience de la proximité avec la vie comme avec la
mort, et dont il suggére 1’¢élection du genre, que ses hymnes chantent la Vierge Marie, Marie-Madeleine
repentante ou les saintes femmes engagées par 1’ange a annoncer au monde la Résurrection. N’a-t-il pas
méme ’audace de déclarer, dans la deuxiéme strophe de ’hymne IV pour le commun des saintes femmes
(n® 103, p.212-215), que « puisque c’est une femme qui a oint la téte et les pieds [du Christ], il est donc
clair qu’il a recu d’une femme le sacrement qui le faisait prétre et roi » ? Aidé ici comme ailleurs par une
traduction excellemment maitrisée, le lecteur est incité a revenir au texte latin donné en vis-a-vis sur la
double page, et a y gotter pleinement la capacit¢ d’Abélard a faire preuve d’une « limpidité poétique
éblouissante » (préface, p. 7).

Pour une future réédition, il serait pertinent de joindre a la bibliographie sélective une discographie,
donnant acces a ’interprétation des hymnes diurnes de la semaine-type. Ils suivent tous en effet la mélodie
de I’hymne 29, heureusement préservée dans des manuscrits suisses et reconstituée sur cette base par Ch.
Waddell.

Nicole BERIOU



J’ai I’honneur de faire ’hommage a 1’Académie du second
ECOLE FRANGAISE D'ATHENES volume du tome V du Corpus des inscriptions de Delphes, qui est
consacré aux actes d’affranchissement d’esclaves, Athénes, Ecole
CORPUS francaise d’Athénes, 2022, 755 p., 25,5 cm x 33 cm, 36 figures dans le
DES INSCRIPTIONS texte, 8 planches hors texte. Avec le premier volume publié en 2020
DE DELPHES (avec le millésime 2019), il forme un ensemble : la pagination, comme

la numérotation des figures et des planches, en est continue.

TOMEV

Avant que ne commence I’exploration archéologique du
Les actes d'affranchissement sanctuaire d’Apollon, personne ne soupgonnait que les murs de
ey W wcd il Sl Delphes livreraient plusieurs centaines d’affranchissements, car il n’en
o est jamais question dans les sources littéraires. On ne prit conscience
de I’ampleur du dossier qu’avec la mise au jour progressive, a partir de

1840, des inscriptions gravées sur le grand mur polygonal. Lorsque
commenga la « grande fouille » de I’Ecole frangaise d’Athénes, en
1892, environ 650 affranchissements gravés sur ce mur étaient déja

Dominique Mutuizz

connus ; au terme de la grande fouille, en 1902, on en avait
considérablement accru le nombre et I’on avait aussi fait le constat que le grand mur polygonal était loin
d’étre le seul lieu de gravure de ce type de documents.

Le premier objectif consista a circonscrire le périmétre du corpus. En effet, le plan de publication
adopté pour les inscriptions a 1’issue de la grande fouille avait largement contribué a une dispersion de la
documentation. Si les volumes de la Sammlung der Griechischen Dialekt-Inscriften de J. Baunack avaient
réuni par catégorie les inscriptions publi¢es avant 1892, les inscriptions mises au jour ensuite furent publiées
selon un ordre topographique et, a I’intérieur de chaque secteur, par monument. Toutes les catégories
diplomatiques se trouverent ainsi mélées, sans considération aucune pour 1’ordre chronologique des
documents, de telle sorte qu’on en a longtemps ignoré le nombre exact. Au terme de leur révision
d’ensemble, conduite sur le site et dans les réserves du musée, les actes d’affranchissement delphiques
représentent aujourd’hui un corpus de 1273 numéros, dont prés de quatre-vingts inédits et une cinquantaine
de raccords nouveaux, ensemble auquel il faut ajouter soixante-huit textes que leur état de conservation
rend quasiment inutilisables et qui sont réunis dans un appendice comme autant de pierres d’attente pour
d’éventuels raccords a venir. Par leur nombre, les affranchissements constituent incontestablement la série
la mieux représentée du sanctuaire pythique.

Chronologiquement, ces textes couvrent trois si¢cles : ¢’est en 201/200 av. n.¢., en effet, que I’on
commenga a graver sur les murs du sanctuaire d’Apollon une copie des affranchissements d’esclaves et
cette pratique se poursuivit jusqu’a la fin du 1 s. de n.€. (exception faite d’un texte isolé au début du 111 s.
de n.¢.). Mais leur répartition est trés inégale, ce que rend sensible la partition du corpus entre les deux
volumes : en effet, les 722 numéros du premier volume (prétrises I a IX) couvrent approximativement
soixante-quinze années, tandis que les 551 numéros du second volume (prétrise X a XXXV) couvrent pres
de deux cent vingt-cinq années. Des raisons matérielles peuvent expliquer ce constat : au II° s. av. n.¢., les
affranchissements ont été gravés sur des monuments moins vulnérables au temps, en particulier le grand
mur polygonal ; a partir du I*" s. av. n.¢., on commenga a utiliser également les piliers des souverains
hellénistiques, des bases et, de fagon générale, des supports dispersés, pour lesquels le pourcentage de perte
est beaucoup plus élevé. Mais cette explication ne saurait évidemment rendre compte de la diminution
sensible que 1'on observe d'une période a l'autre : de fait, cette diminution concerne toute la documentation
delphique a partir du I*" s. av. n.¢., a mesure que le sanctuaire perd de son éclat et de son rayonnement.

Dans le cadre d’un corpus thématique, le classement chronologique des documents s’imposait. Leur
révision systématique a permis de modifier sur plusieurs points la Chronologie delphique que G. Daux avait
fait paraitre en 1943. Dans chacun des deux volumes, les prétrises — de durée aléatoire, puisque les prétres
sont nommés a vie — fournissent I’ossature du classement. A I’intérieur du cadre ainsi fourni par les
prétrises, les textes sont classés par archontats et, a I’intérieur des archontats, par mois® : dans le meilleur

& Sur la construction de la chronologie delphique, voir D. MULLIEZ, « Les fils d’Ariane. Quelques questions de

chronologie delphique », CRAI 2006, en part. p. 2235-2243.
10



des cas, on parvient a un classement relatif des archontats, voire a une datation absolue, notamment pour la
premiére moitié¢ du II° s. av. n.¢. ; ensuite, il faut bien souvent se contenter d'un classement alphabétique.
Dans le premier volume, ce sont surtout les prétrises IV, VI et IX qui on fait I’objet de modifications ; dans
le second volume, la trame chronologique n’a plus la méme cohérence, au point que la succession méme
des prétrises est parfois en question ; néanmoins, quelques modifications institutionnelles, qui constituent
autant de jalons, et les progrés de la recherche ont permis des gains substantiels, notamment dans la
chronologie du 1" s. de n.¢. Chaque prétrise est précédée d’une introduction qui dresse le bilan des progres
ainsi enregistrés.

Pour I’essentiel, les affranchissements delphiques prennent la forme de contrats de vente, similaires
a ceux auxquels on recourait pour la vente de biens mobiliers, dont les esclaves font du reste partie :
datation, identification des parties contractantes, description de 1’objet de la vente, prix, effets du contrat,
désignation du garant et clause de garantie, modalités de la publicité et de 1’archivage, liste des témoins. Le
contrat est en 1’occurrence conclu entre le propriétaire de I’esclave, parfois avec le consentement de ses
proches, et Apollon : I’esclave ne possédant pas la capacité juridique qui lui permettrait de conclure un
contrat, il confie au dieu le soin de 1’acheter, étant entendu que si le dieu devient juridiquement propriétaire
de I’esclave (il ne s’agit donc pas en I’occurrence d’une vente « fictive », comme on 1’écrit trop souvent),
il laisse a ce dernier ['usufruit de sa liberté. Si le formulaire des documents réunis dans le premier volume,
parfois assortis de conditions particuliéres qui en rompent la caractére nécessairement répétitif, donne le
sentiment d’une relative stabilité, des évolutions importantes sont perceptibles dans la documentation
réunie dans le second volume : le recours a la premiére personne devient de plus en plus fréquent, que ce
soit pour la désignation du garant ou les modalités de 1’affichage et de I’archivage, 1’archivage lui-méme
jusque-la confi¢ a de simples particuliers passe désormais par un dépot dans les archives de la cité, des
apostilles ponctuent de plus en plus couramment les contrats, dont on précise parfois le nom du rédacteur
quand le vendeur admet « ne pas connaitre ses lettres ». Surtout, la clause de paramona, qui était déja
attestée au II° s. av. n.¢. et qui fait obligation a ’esclave affranchi(e) de demeurer aupreés et au service du
maitre, le plus souvent jusqu’a sa mort, devient plus fréquente avec le temps et, surtout, s’accompagne
d’exigences croissantes, notamment celle de fournir aux ayants droit du maitre un ou plusieurs enfants, qui,
selon les cas, devront avoir un, deux ou trois ans, ¢’est-a-dire avoir franchi le cap de la mortalité infantile
et étre sevrés. Dans le recours a ce type de clause, qu’il faut mettre en paralléle avec une diminution des
esclaves étrangers au profit des esclaves « nés a la maison » (oikoyeveig), il faut reconnaitre la difficulté
croissante pour les Delphiens a s’approvisionner sur les marchés extérieurs, les courants commerciaux étant
désormais réorientés principalement au bénéfice de Rome, mais aussi probablement un effet de la lutte
contre la piraterie, qui a tari une source d’approvisionnement.

La publication des inscriptions respecte les exigences de 1’édition scientifique — lemme, transcription
(qui, dans sa mise en forme, se veut le reflet le plus fidéle possible de la disposition du texte sur la pierre,
en particulier pour les inscriptions du grand mur polygonal, ou le début et la fin des lignes épousent souvent
la courbe des joints), apparat critique mettant en évidence les différences de lecture au regard des éditions
précédentes, mais aussi les particularités morphologiques ou syntaxiques. La traduction des documents
n’est pas systématique, en raison méme du caractére répétitif du formulaire, et un double parti a été adopté :
traduction in extenso soit de textes caractéristiques des différents états du formulaire et qui, a ce titre, servent
de modeéles, soit, au contraire, de textes qui se distinguent par telle ou telle particularité de forme et/ou de
contenu ; traduction partielle d’une clause dont la formulation se distingue ou dont I’interprétation fait
difficulté. Les commentaires sont limités, comme il se doit dans un corpus : ils visent a replacer le texte
dans une série ou, au contraire, a en souligner I’originalité ; seule la synthése a paraitre s’efforcera de rendre
compte de I’ensemble de la documentation et de ses différents aspects. L’illustration graphique, figures
dans le texte et planches hors-textes, sert essentiellement a repérer la disposition des inscriptions sur tel ou
tel monument. Dans cette version imprimée du corpus, 1’illustration photographique a été limitée a une
photographie par prétrise, ce qui offre une sorte de répertoire paléographique sur les trois siécles que couvre
la documentation ainsi réunie ; par ailleurs, sur le site de I’Ecole frangaise d’Athénes, un moteur de
recherche permet d’avoir acces a plus de cinq cents clichés pour chacun des deux volumes.

Ces documents purement privés sont d’apparence modeste ; dans la pratique, ils engagent le destin
d’un individu et perdent toute signification avec sa mort. Ce qui fait aujourd’hui leur intérét, c’est leur
nombre méme. En premier lieu, parce que c’est sur eux que se fondent I’essentiel de la chronologie de
Delphes ainsi que notre connaissance de I’histoire de la Gréce centrale a partir de 200 av. n.€. Ensuite parce

11



que chacun de ces documents fait intervenir un grand nombre de personnes : le ou les magistrats éponymes
(quand un étranger procéde a un affranchissement, on mentionne le magistrat éponyme de sa cité et/ou de
sa confédération, en plus de I’archonte delphien), les bouleutes, les vendeurs, les garants et les témoins, au
nombre desquels les prétres d’ Apollon, nommés en premier rang. Au total, cette documentation mentionne
a des titres divers prés de cing mille personnes libres, originaires d’une centaine de cités différentes et
composant un répertoire onomastique d’environ mille cing cents noms ; si certains individus ne sont connus
que par une seule mention, pour d’autres, au contraire, la documentation permet de retracer sur plusieurs
décennies la carricre, les liens familiaux, le réseau des relations, voire le profil politique. De ce point de
vue, I’index prosopographique constituera 1’un des ¢léments essentiels des index commentés, qui seront
réunis dans un troisiéme volume. Quant aux esclaves affranchi(e)s, ils sont prés de mille quatre cents durant
les trois siecles que dure la procédure, pour environ six cent vingt-cinq noms différents ; beaucoup sont nés
du croit naturel au sein de 1’oikos, mais, pour les étrangers, nous connaissons plus de quatre-vingts origines
différentes. — Au total, les milliers de personnes que 1’on trouve mentionnées, originaires de Delphes ou
des cités voisines, et les relations qui se tissent entre elles, ainsi que les multiples clauses des contrats qui
unissent le maitre et son ancien esclave offrent pour appréhender les réalités économiques et sociales de la
Grece des possibilités qui ne se rencontrent nulle part ailleurs.

Dominique MULLIEZ

12



