
André VAUCHEZ 

 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie l’ouvrage de notre confrère Neil Stratford 

intitulé La coupe de sainte Agnès (France-Espagne-

Angleterre) publié par notre Académie en 2022 (175 p.). 

Cet objet d’art, qui se trouve dans les collections du 

British Museum, a eu en effet une histoire très complexe 

que l’auteur résume au début de son livre et qui en 

explique le sous-titre, car il a gravité au cours des siècles 

entre la France, l’Angleterre et l’Espagne. A l’origine, il 

s’agit d’une coupe royale d’or émaillée, commandée 

antérieurement à 1380 à un orfèvre parisien par le duc 

Jean de Berry qui souhaitait l’offrir à son frère, le roi 

Charles V, né un 21 janvier, jour de la fête de Ste Agnès. 

Pour des raisons qui nous échappent, le duc garda 

d’abord pour lui ce magnifique objet où l’artiste a 

représenté avec des couleurs vives les principales étapes 

de la vie de Ste Agnès jusqu’à son martyre, en parallèle 

avec les principaux épisodes de la mort du Christ. Puis, 

après la mort du roi, il l’offrit à son neveu Charles VI, 

qui le fit entrer dans le trésor royal. Au XVe siècle, après 

Azincourt, on le retrouve dans le catalogue des 

possessions du duc de Bedford, régent pour la France, 

qui en fit don à Henry VI . Plus tard, Henry VII et Henry 

VIII y ajoutèrent un collier des roses Tudor et modifièrent le pied. Au début du XVIIe siècle, ce précieux 

vase fut donné par le roi d’Angleterre Jacques Ier à Juan Fernandez de Velasco, duc de Frias, qui avait 

été le principal négociateur de la paix signée en 1604 avec l’Espagne. La suite est plus rocambolesque 

encore : le duc, revenu en Espagne, offrit la Coupe au couvent de religieuses franciscaines de Medina 

de Pomar qui, en 1883, la mirent en vente sur le marché parisien. Rachetée par le baron Pichon, puis par 

un marchand d’art anglais, elle fut ensuite offerte par lui au British Museum où elle est actuellement 

conservée, comme le souligne le directeur de ce musée dans son avant-propos. Cet achat, très couteux, 

fut rendu possible par une souscription nationale, la première du genre en Angleterre, lancée par 

Frankes, « Keeper » du British Museum, qui connut un vif succès dans l’opinion publique britannique. 

Son successeur, Charles Read, rédigea une étude monographique sur la Coupe, publiée en 1904, en 

collaboration avec le baron Pichon . 

La Coupe de Ste Agnès, dont Neill Stratford, donne ici une description à la fois très précise et 

très claire, illustrée par d’excellentes photographies en couleurs, a la forme d’un tronc de cône renversé, 

surmonté d’un couvercle en or qui se présente comme une coupole aplatie décorée par la représentation 

d’épisodes  des souffrances du Christ ,faisant  contrepoint à celles qu’endurèrent  la martyre romaine et 

sa sœur Emérentienne qui figurent sur le calice. Sur le pied se trouvent les quatre évangélistes 

représentés par leurs symboles. L’ensemble témoigne de l’extraordinaire virtuosité de l’orfèvre qui la 

réalisa. Les émaux champlevés, de couleur rouge-rubis, furent réalisés à partir d’une poudre de verre 

déposés à la plume dans les champs préalablement gravés au burin dans un fonds d’or . Comme le 

montre l’auteur, il s’agit d’une œuvre pionnière qui illustre le haut niveau atteint par l’émaillerie 

parisienne dans la seconde moitié du XIVe siècle. L’auteur de la Coupe reste inconnu , mais Neil 

Stratford rapproche son œuvre de celle d’un enlumineur parisien de la même époque ,connu sous le nom 

de « Maître de la Bible de Jean de Sy », avec lequel il partage un langage iconographique commun, ce 

qui permettrait de dater l’œuvre des années 1375-1380. La fonction de la Coupe reste également un peu 

mystérieuse. L’objet est désigné comme un « hanap » dans les inventaires royaux du XVe siècle, mais 

on peut se demander s’il a bien été conçu en vue du service de la table. Il comporte en effet à l’intérieur 

du couvercle, un médaillon du Christ bénissant le ciboire et l’hostie, qui évoque probablement la 

présence réelle dans l’eucharistie, à moins qu’il ne s’agisse du banquet céleste. L’usage qui en été fait 

reflète cette hésitation : dans les cours de France et d’ Angleterre, la Coupe semble avoir servi de vase 



à boire, mais en Espagne, elle fut utilisée comme réserve eucharistique ou comme « monstrance »  lors 

de  la procession du Saint-Sacrement, comme en témoigne le fait qu’elle ait été bénite par l’archevêque 

de Tolède en 1610. Mais, dans l’intention de Jean de Berry, la Coupe devait  simplement illustrer la Vie 

et le martyre de Ste Agnès, dont la réputation était fondée sur le fait qu’elle avait conservé sa chasteté 

dans les persécutions , proclamé sa foi chrétienne et était morte la gorge transpercée par le glaive du 

bourreau. Cette iconographie n’a pas de rapport avec celle qu’on trouve dans les peintures italiennes de 

l’époque, mais dépend plutôt de la Légende Dorée de Jacques de Voragine, qui venait d’être traduite en 

français par Jean de Vignay ,dont un manuscrit fut offert par l’auteur à Charles V .  

A travers cette étude exemplaire, Neil Stratford  réussit à éclairer l’histoire complexe d’un objet 

précieux et à en analyser toutes les facettes. Son livre est aussi utile pour l’étude de l’orfèvrerie 

médiévale que pour celle du marché de l’art au XIXe siècle, et illustre bien les vicissitudes de cette 

Coupe, dont il nous restitue toute la beauté sans perdre jamais de vue ce qu’elle doit au mécénat princier, 

qui fut à l’origine de sa fabrication, et des traditions hagiographiques d’où procède son décor. »  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Monique TRÉDÉ 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie de la part de son auteur l’ouvrage de Létitia 

Mouze Chasse à l’homme et faux semblants dans le 

Sophiste de Platon publié en 2020 dans la Collection 

« Kainon »  des Classiques Garnier.  

 Létitia Mouze, maître de coférences  habilitée, enseigne 

au département de philosophie ancienne de l’Université 

de Toulouse II Le Mirail. Elle a déjà publié  plusieurs 

livres sur Platon , dont sa thèse Le législateur et le poète 

,  une interprétation des Lois de Platon , Lille 2005  ou 

Platon, une philosophie de  l’éducation, Ellipses, 2016  et 

plusieurs traductions des  dialogues. Elle nous donne ici 

pour compléter sa belle  traduction du Sophiste , un essai 

fouillé sur l’un des dialogues difficiles de Platon,  qui 

malgré le  sérieux des analyses  et la prise en compte de 

ses  graves enjeux , se dévore comme un roman policier. 

Et ce n’est  là que le moindre de ses mérites ! 

 L’auteur propose en effet  de lire ce dialogue en prenant 

acte  du fait que , du point de vue dramatique, il suit le 

Théétète. Or, à la fin du Théétète, Socrate quitte ses 

interlocuteurs en annonçant qu’il doit se rendre chez 

l’archonte-roi pour y répondre des deux chefs  

d’accusation lancés contre lui par Mélètos : athéisme et  

corruption de la jeunesse. Le Socrate de l’Apologie  voit 

dans la pratique de l’elenchos  l’origine de ces accusations. Le but du Sophiste serait, selon notre auteur, 

de répondre à ces accusations en montrant que l’athée corrupteur de la jeunesse  n’est pas le philosophe, 

Socrate, mais le sophiste avec lequel on le confond du fait de leur proximité apparente dans le maniement 

du dialogue.  

Cette étude ne saurait être dissociée de la traduction du Sophiste donnée par le même auteur : elle  

accompagne la lecture  de ce dialogue réputé difficile   et justifie, à l’occasion,  certains choix de 

traduction  en explicitant les présupposés interprétatifs sur lesquels ils reposent. La conviction de 

l’auteur est que le Sophiste n’est pas un dialogue logique ou métaphysique ; la langue de Platon y est 

certes  précise et rigoureuse, mais reste « simple » c’est à dire non spécialement technique et sûrement 

pas « jargonnante ». Le but du dialogue est simplement de démasquer le vrai coupable en analysant le 

logos , instrument commun au philosophe et  au sophiste , pour opposer à l’usage éristique qu’en fait ce 

dernier l’usage dialectique qu’en fait le philosophe  L’enjeu est donc concret et revêt un caractère 

d’urgence :  c’est une question de vie ou de mort ! 

 Le premier chapitre met en place cette voie interprétative et présente le plan du dialogue sous la 

forme d’un récit qui dégage les différentes étapes de la poursuite – la chasse- à laquelle se livrent 

l’Étranger d’Élée et Théétète : on découvre que le moteur de cette poursuite c’est, le logos et l’analyse 

du logos. Les chapitres suivants constituent les différentes étapes de cette poursuite. 

Le deuxième chapitre est consacré au paradigme du pêcheur et cherche à  trouver une évaluation  

satisfaisante du logos  du sophiste jusqu’à ce   logos qui  le définit comme un imitateur. le  paradigme 

du pêcheur  irrigue toute la suite du dialogue en fournissant l’image de la chasse  et celle du poisson 

auquel le sophiste est identifié à deux ou trois reprises . Si     les sophistes ne saisissent pas ce poisson 

glissant c’est qu’ils font de la recherche d’un gain pécuniaire  l’élément déterminant de leur pratique qui 

vise donc à acquérir un pouvoir fondé sur la réputation (doxa) - ou l’apparence-   de savoir (sophia). Le 

sophiste pratique l’antilogie et imite  le savant ( la notion de ressemblance va devenir centrale dans la 

suite du dialogue ) en produisant des images langagières du vrai. 

Le troisième chapitre analyse l’impasse à laquelle aboutit ce logos du sophiste – impasse qui est celle 

du logos lui-même. 



Le quatrième chapitre explore la manière dont l’Étranger d’Élée sort de l’impasse par l‘analyse du 

logos : il cherche ce que parler veut dire. Ce chapitre s’appuie sur deux  passages du texte : celui qui 

définit le logos comme un mélange partiel de génè et celui qui , à la fin du dialogue,  le définit  comme 

un entrelacement de verbes et de noms. Cette définition est fondamentale dans ce dialogue qui a pour 

but , non de définir l’être comme on l’a souvent pensé,  mais de définir le logos , parce que seule cette 

définition permettra de déjouer les jeux du langage sophistique .      

Le cinquième chapitre approfondit l’analyse du logos déployée dans le dialogue en se concentrant sur 

la division et la dialectique. La division est l’opération propre du logos en tant qu’il distingue ce qu’il 

cherche à saisir en le séparant du reste. Or distinguer, séparer, c’est ce que fait la dialectique : le savoir 

dialectique est celui que l’on obtient lorsque l’on considère les choses, non au moyen de la sensation, 

mais dans et par le logos, en recourant au  dialogue  (dialegesthai)  silencieux de l’âme avec elle-même. 

Ce savoir, fruit du dialegesthai et non de la perception sensible , est dialectique. Il repose sur 

l’identification des ressemblances et des différences, permet de distinguer clairement son objet et donc 

de le distinguer de ce qu’il n’est pas. Dès lors la division n’est  rien d’autre que la mise en œuvre de la  

dialectique elle-même ; pour parler correctement des choses, donner un logos correct, il faut saisir les 

différences et les ressemblances non pas entre les individus singuliers de la perception sensible, mais 

entre les familles (génè) qui sont l’objet du logos. En « divisant », l’Étranger d’Élée « dialectise » pour 

déjouer le logos du sophiste et démasque ainsi  le pseudo-savoir de cet imitateur. 

 Le sixième chapitre explore, par opposition, la description du logos propre au sophiste comme 

pseudos. Car ce que le Sophiste de Platon étudie, selon notre auteur, ce n’est pas le « non-être » mais le 

faux , le pseudos, c’est à dire les images. Pour cerner  le sophiste il faut saisir le faux et les images au 

moyen du logos . L’étude cherche alors à mettre en lumière comment Platon en définissant le pseudos  

se donne les moyens de montrer que le sophiste mésuse du logos (= n’en fait pas l’instrument de 

discernement qu’il est) et que du coup sa réfutation (elenchos)  n’en est pas une mais se limite à une 

querelle (eris) qui ne vise pas au savoir mais à paraître savoir. 

 Le septième et dernier chapitre met en lumière l’enjeu éthique de la description de l’action du 

sophiste et établit  la corruption de la jeunesse par le sophiste : il s’agit alors de dénoncer l’athéisme 

sophistique  et de lui opposer la confiance philosophique  dans l’existence des dieux et leur providence. 

Si en effet le sophiste utilise le logos , non pour connaître ce qui est , mais pour paraître savant, c’est 

parce qu’il pense que rien n’est, donc qu’il n’y a rien à connaître, et ce, parce qu’il n’y a que le sensible 

qui, perpétuellement mouvant, n’est pas objet de savoir. Or s’il n’y a que le sensible , il n’y a pas de 

dieux. Pour le sophiste, matérialiste et athée, il n’y a que le logos dont le seul but est, non de saisir ce 

qui est mais  de l’emporter sur les autres. L’importance de la question de l’athéisme est d’emblée 

suggérée par les citations d’Homère qui encadrent le dialogue et qui concernent la question de 

l’appartenance d’un être – Ulysse ou Glaucos – au genos des dieux ou à celui des humains.  

 On mesure combien le commentaire du Sophiste que propose ici Letitia Mouze est neuf et 

suggestif . Il est heureux que l’Académie en lui décernant l’un de ses prix ait souhaité récompenser le 

talent de cette  remarquable « philosophe-philologue. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jean-Robert ARMOGATHE 

 

 

Anastassios Anastassiadis, La Réforme orthodoxe. 

Église, État et société en Grèce à l’époque de la 

confessionnalisation post-ottomane (1833-1940), École 

française d’Athènes, 2020, petit in-4°, 570 p.  

 

« Mon intérêt pour ce livre peut sembler 

étonnant. Sans doute y ai-je appris beaucoup de choses 

sur l’histoire intérieure de l’Église grecque orthodoxe 

entre 1833 (la proclamation de l’indépendance de la 

Grèce, à la Conférence de Londres en 1830, et les débuts 

de la monarchie deux ans plus tard, avec le jeune prince 

bavarois Othon, âgé de 17 ans) et 1940. 1833-1940, ce 

que l’auteur appelle « le long XIXe siècle grec ».  

L’auteur est d’une érudition pointilleuse sur les 

personnes, les événements, les décisions, les conflits, les 

échecs et les progrès de l’Église. Déclarations officielles 

et documents d’archives, presse périodique et mémoires 

privées, il a dépouillé avec précision une documentation 

dont j’ignorais tout. Les 350 pages de texte sont 

complétées par 200 pages d’annexes, cartes, tableaux, 

bibliographies des sources et des études. Mais ce qui 

aurait pu rester une légitime curiosité – totalement 

gratuite et étrangère à mes domaines d’intérêt – s’est transformé, à la lecture, en l’enquête passionnante 

sur un phénomène religieux, qui est central dans mes propres recherches : le passage à la « modernité ». 

Le sous-titre de l’ouvrage aurait dû d’ailleurs m’alerter : « Église, État et société en Grèce à l’époque de 

la confessionnalisation post-ottomane (1833-1940) ».  

Comme l’explique Bernard Heyberger dans son excellente préface, la démarche de l’auteur s’inscrit 

dans un double refus : celui d’une historiographie séculière, qui évite de prendre en compte les 

institutions ecclésiastiques, et celui d’une histoire confessionnelle qui, sous couvert d’un positivisme 

pointilleux, suit des objectifs apologétiques et commémoratifs. Anastassiadis prend en compte beaucoup 

de documents religieux, mais il associe leur lecture aux événements politiques et aux changements 

économiques et démographiques du pays : l’annexion successive de « nouveaux territoires » a fait passer 

la population d’un million d’habitants en 1843, terminus a quo de l’enquête, à plus de six millions en 

1928.  

L’apport de sa documentation permet à Anastassiadis de réfuter des lieux communs de l’historiographie, 

en particulier sur le rôle de l’Église dans la construction de l’État grec et en face de la sécularisation 

européenne. Les deux souverains successifs, aux longs règnes, furent le catholique Othon de Bavière 

(1832-1862), puis le luthérien Guillaume de Danemark (Georges 1er) (1863-1913). Le premier fut 

renversé et le second fut assassiné. Ils nourrissaient tous les deux une grande défiance envers l’Église 

nationale, et en particulier, pour le second, devant les évolutions qu’elle connaissait.  

Pendant longtemps, au XIXe siècle, l’État grec a voulu appliquer la liberté de conscience des États 

modernes tout en conservant de l’héritage ottoman la religion établie et la tolérance. Mais il devait 

compter avec une Église divisée : une Église « d’en-haut », sous la tutelle de l’État, cohabitait avec une 

Église « d’en-bas », dont le clergé dépendait des fidèles qui le choisissaient et le rémunéraient. Et les 

monastères constituaient un monde fermé, jalousé par un clergé qui n’a pu que se féliciter des mesures 

de sécularisation foncière entreprises dès les débuts de la monarchie – mais dont l’auteur montre la très 

faible incidence économique.  

Historien sociologue, l’auteur circule entre l’événement, la conjoncture et la longue durée. Le récit 

détaillé des événements de 1901 autour de la traduction des Évangiles en grec moderne (« démotique ») 

est exemplaire. On utilisait jusqu’alors – y compris pour prêter serment sur les Évangiles – les 

traductions diffusés par les Bible Societies protestantes. La reine Olga, d’origine russe, a demandé en 

1898 qu’une traduction de l’Évangile puisse être établie pour le peuple. L’opposition regroupa les 



théologiens académiques, et le bas clergé, qui craignait de perdre son autorité, en particulier sur la 

nouvelle classe bourgeoise. La langue des Évangiles faisait du peuple grec l’équivalent du peuple juif 

pour l’Ancien testament : un peuple élu, garant de l’authenticité du message biblique. Et le projet  

« démoticiste », réalisé en plusieurs étapes, était dénoncé comme une ingérence russe, tandis que les 

puristes défendaient la mission évangélisatrice du « Peuple élu » censée se propager jusqu’aux confins 

balkaniques et anatoliens de l’Empire ottoman. Le Saint Synode se prononça pour l’intégrité du  

« prototype ».  

L’expérience grecque contient un double enseignement : d’abord, l’aggiornamento de l’Église passe par 

une formation intellectuelle accrue des ministres et un engagement actif dans la société : le double 

handicap de l’Église grecque fut la très faible formation du clergé diocésain et le repli du clergé régulier 

dans les monastères, aux dépens des services d’assistance aux plus démunis et aux plus jeunes. Ensuite, 

il y a des progressistes conservateurs, voire réactionnaires, au sens de ceux qui annoncent un retour à 

des origines mythiques, et des conservateurs progressistes, qui tiennent à faire évoluer des structures 

bien établies. Au lendemain de la Révolution, en France, l’Église catholique a connu ce chassé-croisé 

des idéologies.   

Cette modernité s’appuie sur « l’invention de la tradition » : croyants ou incroyants, les Grecs des années 

1920-1940 ont communié ensemble à une vision mythique de « l’orthodoxie nationale », une religion 

populaire qui réunit l’art byzantin (et l’architecture pseudo-byzantine), l’art naïf, une religiosité 

démocratique, un moralisme primitif. Les réformateurs affichent leur attachement à une continuité 

sélective et se montrent plus intransigeants que les conservateurs : comme l’écrit Anastassiadis, « c’est 

au moment où l’institution est en train de changer que l’image qu’elle projette à l’extérieur est la plus 

fermée » (p. 346). Ce travail exemplaire et méthodique brouille les oppositions reçues entre 

conservateurs et progressistes : un siècle d’histoire de l’Église orthodoxe grecque est riche 

d’enseignement pour d’autres institutions religieuses, orientales et occidentales. » 

 

 


