
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Compilation des hommages de la séance du 24 mai 2024 

_____________________ 

 

 

Le Secrétaire perpétuel Nicolas GRIMAL 

 

La livraison 2022/4 des Comptes rendus 

rassemble les textes de 12 exposés donnés lors 

des séances de l’Académie des mois de 

novembre-décembre, dont les quatre discours 

prononcés lors de la séance solennelle sous la 

Coupole de 2022 ayant pour thème « Le 

déchiffrement », par MM. Henri LAVAGNE, 

Président de l’Académie des Inscriptions et 

Belles-Lettres, Henri-Paul FRANCFORT (« Sur le 

déchiffrement des arts anciens de l’Asie centrale 

») Robert HALLEUX, associé étranger de 

l’Académie (« La cryptographie à l’âge classique 

entre “secrètes sciences” et mathématique » et 

Dominique MICHELET (« Manières d’écrire, 

manières de lire en Mésoamérique 

préhispanique »). Ce fascicule regroupe aussi les 

exposés présentés à l’occasion du centenaire de la 

Délégation archéologique française en 

Afghanistan (DAFA), pour lequel 

M. Nicolas GRIMAL, Secrétaire perpétuel, a 

prononcé une allocution d’accueil : celui de M. 

Henri-Paul FRANCFORT (« L’hellénisme, fil 

directeur de recherches archéologiques en 

Afghanistan ») et celui de M. Frantz GRENET (« Pas seulement le bouddhisme : la diversité des 

religions préislamiques de l’Afghanistan ancien »). Cette livraison, qui comporte aussi le texte 

d’une note d’information de MM. Jacques JOUANNA et John SCHEID (« Le millième titre de la 

Collection des Universités de France ») et celui d’une note d’information de 

M. Alain PASQUIER (« À propos d’une tête féminine romaine conservée à l’Académie des 

Beaux-Arts ») rassemble, en outre, 12 recensions critiques d’ouvrages déposés en hommage à 

l’Académie. 

 

 

 

 

 

 



Pierre-Sylvain FILLIOZAT  

 

J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de 

l'Académie l'ouvrage de Vincent Lefèvre, intitulé 

Le Génie de l’Art indien publié par Les Belles 

Lettres à Paris en 2023 (371 pages). Cet ouvrage 

est une somme sur l’art de l’Inde due à un 

archéologue et historien de l’art averti. De 

lecture agréable, il s’adresse certainement à un 

public étendu et, en même temps sa solide base 

scientifique assure la qualité de son information. 

Son plan suit, non l’ordre chronologique des 

œuvres, mais les diverses problématiques que 

peut aborder l’historien : découverte de l’art 

indien en Occident, points de vue et esthétiques 

proprement indiennes, art et société, esprit local 

et influences extérieures, diffusion des concepts 

indiens dans le monde indianisé, le rapport à la 

nature, la construction de l’espace, la nature des 

images. Le monde indien est envisagé dans sa 

dimension la plus vaste étendue au monde 

indianisé. L’élégante image de couverture est 

celle d’une fresque de Sigiriya au Sri Lanka. Il 

semble que la photo ait été inversée, la figure devant être celle d’une jeune femme offrant une 

fleur avec sa main droite à partir d’un bouquet tenu dans sa main gauche (voir fig. 118 dans 

Sivaramamurti, L’art en Inde, Mazenod, 1978).  

Une originalité bienvenue de ce livre est son insistance sur les idées indiennes d’esthétique et 

leur relation avec les œuvres observables. L’esthétique indienne a été élaborée dans le domaine 

du théâtre. Conçu et traité comme un art total unissant musique, danse, mime, art dramatique le 

théâtre est un art visuel créateur d’émotion de nature particulière. Il réalise une communion 

entre artiste et spectateur qui, quelle que soit l’émotion heureuse ou douloureuse partagée, est 

un état de félicité sortant de l’ordinaire. Les arts plastiques sont de semblables arts visuels et 

réalisent la même communion. Les états émotionnels provoqués par les œuvres d’art, comme 

par les arts de la scène sont appelés rasa « saveur » comprenant l’amour heureux de l’union 

comme l’amour insatisfait dans la séparation, mais étant toujours félicité supérieure. Les neuf 

rasa du théâtre ont souvent été appliquées aux représentations plastiques. Un texte révélateur 

du Viṣṇudharmottarapurāṇa pose clairement le concept d’interdépendance des arts. Ce principe 

exige qu’il y ait même culture chez l’artiste et le spectateur. Ce dernier est justement appelé 

sahṛdaya « qui a même cœur », le cœur étant le siège de l’intellect et de l’affectivité dans la 

conception indienne. 

Vincent Lefèvre présente donc les différents domaines de la culture sanscrite qui qualifient les 

œuvres d’art indiennes. L’épigraphie donne, seule, des informations historiques et des liens 

avec leur environnement. La littérature du śilpaśāstra, celle des tantra ou textes de rituel 

donnent une théorie, jugée par beaucoup trop abstraite, de la construction des monuments et de 

l’iconographie. La théorie s’engage dans des instructions détaillées à l’extrême, comme les 

mesures des éléments de l’architecture ou des parties du corps qui se révèlent parfois 

irréalisables. Mais elle ne comporte aucune indication stylistique. Cela laisse à l’artiste une 

zone de liberté. Le commanditaire a par la conformité à une norme théorique l’assurance 



d’acquérir le mérite escompté. On note que les textes normatifs évoluent constamment. Il y a 

adaptation régulière des normes à l’évolution de la religion. « La norme suit la pratique, plus 

que l’inverse. L’objectif est alors d’offrir un cadre théorique et normatif dans lequel faire entrer 

un processus créatif qui se trouve de la sorte légitimé. » V. Lefèvre donne quelques exemples 

d’évolution de motifs architecturaux. Le plus spectaculaire est l’évolution du stūpa, au départ 

tumulus hémisphérique, commémorant la gloire d’un grand personnage, gloire marquée par un 

ou plusieurs parasols. Il s’agrémente progressivement d’un chemin pourtournant et d’une 

balustrade sculptée, de niches aux points cardinaux. Exporté en extrême Asie, il transforme les 

parasols étagés en flèches en Birmanie, en toitures superposées sur plan carré au Japon.  

V. Lefèvre consacre un chapitre aux acteurs de la création artistique, notant d’abord l’absence 

d’individualisme. Le temple orné est la réalisation d’un concours, le programme artistique 

requiert trois acteurs travaillant en collaboration constante. Ce sont un commanditaire, royal ou 

autre, qui agit en vue d’acquérir un mérite ou autre bénéfice, définit un programme en 

concertation avec un officiant averti, un ācārya, en matière de rituel et assure les ressources 

financières. C’est lui qui recevra le fruit de l’entreprise ou subira le dommage en cas de 

mauvaise conduite de l’ouvrage. C’est ensuite le śilpin, maître architecte, sculpteur ayant la 

maîtrise technique. Les trois, commanditaire, ācārya et śilpin agissent ensemble, depuis la 

conception du projet, le choix du terrain jusqu’à la consécration du monument.  

Deux chapitres étudient les relations de périodes cruciales de l’art indien avec l’extérieur, 

d’abord la problématique d’influences venues de l’occident, ensuite l’influence indienne en 

Asie centrale. Après avoir rappelé l’incertitude des connaissances sur la civilisation de l’Indus, 

V. Lefèvre présente les thèses émises sur l‘apparition d’images du Buddha, faisant suite à des 

siècles d’aniconisme, au Gandhāra et à Mathurā à la même époque. Une remarque importante 

est que le phénomène de l’apparition de l’évocation d’une divinité à traits humains n’est pas 

uniquement bouddhique, mais s’est produit aussi bien dans les domaines jaïna et brahmaniques 

simultanément. On peut penser que c’est une conséquence de l’évolution interne de la religiosité 

indienne. L’immensité de l’empire kouchan permet de penser que l’art de la représentation de 

l’être divin a des formes diversifiées selon les régions, un style marqué par une influence 

occidentale au Gandhara, un autre style issu des ressources proprement indiennes à Mathurā. 

Du côté de l’Asie du Sud-Est l’apport indien est immense, mais c’est un apport d’idées 

théoriques. La science des ācārya indiens s’est exportée. On a noté que la norme prescrite dans 

les traités de śilpa et de rituel est plus fidèlement appliquée au Cambodge qu’en Inde. Mais le 

temple khmer est une construction khmère. Le Borobudur est une idée bouddhique. Il multiplie 

les stūpa ajourés laissant voir un Buddha à l’intérieur, en vertu de l’idée bouddhique que le 

stūpa est le Buddha. Il restr un monument javanais, original, unique et le plus grand. Le faciès 

harmonieux de tous les Buddha cachés dans les innombrables stūpa est javanais. 

Après un court chapitre traitant du profane dans l’art, la conception et la représentation de la 

ville, du palais, des jardins, V. Lefèvre se consacre au religieux, le temple et l’image. Ils sont 

l’élément principal de l’immense corpus d’objets d’art de l’Inde. Le temple est la demeure de 

la divinité, dans son environnement. Ce dernier est le Meru ou Kailāsa où demeurent le peuple 

des entités subalternes qui entourent et servent le dieu suprême. Cette conception conduit à 

l’érection d’une tour composée de petits édicules, demeures des subalternes. Le temple est aussi 

conçu comme l’essence de la divinité corps et âme. L’espace n’est jamais conçu ni décrit sans 

orientation. Le temple est un espace orienté. Il s’ouvre généralement à l’est, incidemment dans 

une autre direction en fonction de contraintes du terrain. Les divinités formant l’entourage 

trouvent leur place sur les murs extérieurs du sanctuaire en fonction de leur propre orientation. 

Le concept de l’image divine à laquelle s’adresse un culte est celui d’un objet réalisant la 

présence de la divinité sous une forme vivante, permettant la communication entre le dieu et le 



fidèle. Un rite complexe installe la divinité corps et âme dans la statue d’un sanctuaire. Un rite 

d’ouverture des yeux donne la vue à l’image et permet l’octroi aux fidèles de la grâce divine 

par le regard (darśana). Tout objet de culte, image à traits humains ou forme abstraite est appelé 

liṅga « signe » d’une présence. Dans le domaine du śivaïsme, le liṅga prend parfois une forme 

phallique ou plus souvent un tronc de colonne de section tour à tour carrée, octogonale et ronde 

émergeant d’un piédestal, ces éléments réalisant la présence de Brahman, Viṣṇu, Rudra dans la 

colonne, la déesse dans le socle. Dans le domaine du bouddhisme il y a un aniconisme qui n’est 

pas une prohibition de l’image, mais une représentation du Buddha par autre chose que les traits 

humains, le cheval de son grand départ, l’arbre de son éveil, la roue de la prédication, etc. Une 

image peut être le portrait d’une personnalité. On peut y voir aussi une fusion avec une divinité. 

L’image est souvent à sens multiples, offerts à diverses interprétations au service du spectateur. 

Une place doit être réservée à la narration par bandes d’images. 

Ce livre est d’une grande richesse d’informations et nombreux sont les jugements raisonnés sur 

les problématiques soulevées dans les études sur l’art indien. On lui sait gré d’avoir sondé 

régulièrement le regard indien sur ses propres œuvres d’art. La consultation de ce tableau du 

« génie indien » sera toujours utile. Le maniement en est facilité par des glossaires, tables 

chronologiques et bibliographies. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Franciscus VERELLEN 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son auteur, l’ouvrage 

de Mme Jin Siyan, La poétique de Liu Xie : une 

histoire littéraire de la Chine ancienne, paru aux 

presses universitaires d'Artois (Arras, Artois 

Presses Université, 2023, 382 p.) et publié en 

complément de la traduction annotée par Jin 

Siyan et Léon Vandermeersch intitulée L’esprit 

de la littérature ciseleur de dragons (Paris, 

Éditions You Feng, 2023, 780 p.), du Wenxin 

diaolong, par Liu Xie (vers 465-522). 

Achevé au tournant du ve et vie siècle de notre 

ère, L’esprit de la littérature ciseleur de dragons 

est le traité de critique littéraire par excellence de 

la Chine ancienne et médiévale. Mme Jin Siyan, 

professeur de littérature chinoise à l’Université 

d’Artois, est parvenue à mener à bien, au bout de 

plusieurs décennies de collaboration avec notre 

regretté confrère Léon Vandermeersch, la 

traduction de ce monument d’érudition, tâche 

ardue s’il en est pour un ouvrage brillant mais 

énigmatique à bien des égards.  

C’est à la notion de wen, terme associé au fondement même de la civilisation chinoise1 

signifiant à la fois « graphie », « ornement » et « littérature » que Léon Vandermeersch consacra 

son ultime ouvrage, La littérature chinoise, littérature hors norme (posthume, Gallimard 2022). 

Et c’est ce terme qui fournit le point de départ de la somme poétique de Liu Xie, l’expression 

« wenxin » du titre de l’ouvrage - soit « l’esprit de littérature » - désignant l’inspiration créative 

de l’écrivain, lequel est assimilé en l’espèce à un maître-graveur « ciseleur de dragons ». Le 

champ sémantique du caractère wen est étendu. Son étymologie renvoie aux veines naturelles 

de la pierre ou du bois et il désigne bientôt « forme », « couleur » et « son », puis 

« pictogramme » et « écriture », et enfin « culture ». Bien que Liu Xie défende une vision 

fondamentalement confucéenne de la culture littéraire chinoise, il compose son œuvre maîtresse 

en tant que disciple laïc de l’éminent moine bouddhiste Sengyou (445-518) qui résidait au 

monastère Dinglin de Jiankang, la capitale de la dynastie des Qi du Sud (479-502) et le grand 

carrefour au ve siècle de la rencontre par le biais du bouddhisme entre les pensées chinoise et 

indienne.  

Liu Xie aborde les genres littéraires principaux de son époque en distinguant les écrits wen des 

compositions bi. Les premiers sont gouvernés par des principes de prosodie et d’euphonie tandis 

que les dernières, non rimées, sont propres aux inscriptions et aux communications formelles 

de la cour comme les décrets et les pétitions. Il expose les origines de chaque genre, établit des 

normes esthétiques et dresse un classement d’œuvres représentatives. Confucius prend la place 

normative dans ce système en tant que conservateur du canon antique. Les écrivains ultérieurs 

y puisent, selon Liu Xie, comme on exploite les montagnes pour en extraire les minerais de 

 
1 Cf. F. Jullien « L'œuvre et l'univers : imitation ou déploiement (limites à une conception mimétique de la 

création littéraire dans la tradition chinoise) » in Extrême-Orient, Extrême-Occident 3, 1983,  p. 44. 



cuivre et d’étain pour fondre le bronze, ou la mer pour en extraire le sel. Malgré ce parti pris, 

Liu Xie accorde une place importante aux écrits « non orthodoxes », faisant montre d’une 

indépendance d’esprit liée à sa sensibilité intellectuelle bouddhiste.  

L’esprit de la littérature ciseleur de dragons est organisé en dix chapitres et cinquante sections. 

Les unes s’attachent à définir les principes de la création, d’autres les critères de critique 

littéraires - « Forme et nature », « Style et structure », « Continuité et changement », « 

Détermination et force », « Coloration émotive », « Le fil du temps » -d’autres encore énoncent 

les « Règles de la prosodie ». L’analyse des genres et des styles distingue la sobriété du Livre 

des odes du langage fleuri du récitatif versifié fu, l’écriture subjective et allusive du recueil 

Rencontrer le chagrin de Qu Yuan (343-290 avant notre ère) de la musicalité des poèmes 

populaires recueillis par le Bureau de la musique (yuefu). Liu Xie conçoit l’inspiration littéraire 

comme l’union du soi avec les objets-choses extérieurs à soi du monde phénoménal : « Entrant 

dans la nature, le poète communique avec les dix mille choses […], si bien qu’‘une feuille peut 

faire jaillir l’émotion et le chant d’un insecte peut toucher le cœur’. Les émotions donnent ainsi 

sa raison d’être à l’expression du langage » (« La couleur des choses », L’esprit de la littérature, 

p. 578 ; Poétique, p. 253). 

L’ouvrage de Jin Siyan propose une synthèse succincte de L’esprit de la littérature ciseleur de 

dragons, utilement complétée, d’une part, par une analyse quantitative de la polysémie des 

termes-clés du vocabulaire employé par Liu Xie -selon la fréquence des occurrences de ces 

termes-, d’autre part, par une réflexion sur les transferts culturels inhérents au choix de 

traduction. La poétique de Liu Xie : une histoire littéraire de la Chine ancienne s’achève sur un 

examen du court éloge (zan), genre en vers réguliers quadrisyllabique introduit par Liu Xie pour 

conclure chaque section de sa poétique. Notre regretté confrère Rao Zongyi fut parmi les 

premiers à s’intéresser au rapport entre le nouveau genre zan et le gāthā chanté bouddhiste que 

l’on trouve souvent à la fin d’un sūtra. Mme Jin est d’avis que la naissance du zan est inspirée 

du śloka, genre de la littérature bouddhiste et non-bouddhiste indienne apparenté au gāthā.  

Si L’esprit de la littérature ciseleur de dragons a fait l’objet de nombreuses traductions en 

langues anglaise, japonaise et autres, et a engendré une littérature secondaire abondante, la fine 

interprétation de l’œuvre due aux travaux conjugués de Jin Siyan et Léon Vandermeersch, l’une 

spécialiste de la littérature moderne et médiévale, l’autre philologue et historien de la pensée 

chinoise ancienne, vient heureusement combler une lacune majeure des bibliothèques 

sinologiques en langue française. 

 

 


