Académie des Inscriptions et Belles-Lettres

Compilation des hommages de la séance du 24 mai 2024

Le Secrétaire perpétuel Nicolas GRIMAL

La livraison 2022/4 des Comptes rendus

! rassemble les textes de 12 exposés donnés lors
ACADEMIE des séances de I’Académie des mois de
e novembre-décembre, dont les quatre discours

INSCRIPTIONS & BELLES-LETTRES prononcés lors de la séance solennelle sous la
Coupole de 2022 ayant pour théme «Le

COMPTES RENDUS déchiffrement », par  MM. Henri LAVAGNE,

e Président de 1’Académie des Inscriptions et

SEANCES DE L'ANNEE

Belles-Lettres, Henri-Paul FRANCFORT (« Sur le

déchiffrement des arts anciens de 1’ Asie centrale

») Robert HALLEUX, associ¢ étranger de

I’ Académie (« La cryptographie a I’age classique

entre “secrétes sciences” et mathématique » et

Dominique MICHELET  (« Maniéres  d’écrire,

manicres de lire en  Mésoamérique

préhispanique »). Ce fascicule regroupe aussi les

exposés présentés a I’occasion du centenaire de la

Eurg;{;ﬁ?:mgfwu Délégation  archéologique  francaise  en

2022 Afghanistan (DAFA), pour lequel

M. Nicolas GRIMAL, Secrétaire perpétuel, a

prononcé une allocution d’accueil : celui de M.

Henri-Paul FRANCFORT (« L’hellénisme, fil

directeur de recherches archéologiques en

Afghanistan ») et celui de M. Frantz GRENET (« Pas seulement le bouddhisme : la diversité des

religions préislamiques de I’ Afghanistan ancien »). Cette livraison, qui comporte aussi le texte

d’une note d’information de MM. Jacques JOUANNA et John SCHEID (« Le millieme titre de la

Collection des Universités de France») et celui d’une note d’information de

M. Alain PASQUIER (« A propos d’une téte féminine romaine conservée a 1’Académie des

Beaux-Arts ») rassemble, en outre, 12 recensions critiques d’ouvrages déposés en hommage a
I’Académie.

2022

NOVEMBRE-DECEMBRE




Pierre-Sylvain FILLIOZAT

}\fa o] J'ai I'honneur de déposer sur le bureau de
? '"Académie l'ouvrage de Vincent Lefévre, intitulé
L, . Le Génie de I'Art indien publié par Les Belles
VINCENT LEFEVRE '~ Lettres a Paris en 2023 (371 pages). Cet ouvrage
: est une somme sur l’art de 1I’'Inde due a un
I C (K““ de - archéologue et historien de D’art averti. De

L J F\ ]{”I lecture agréable, il s’adresse certainement a un

' J R public étendu et, en méme temps sa solide base
ANDIEN
e L

scientifique assure la qualité de son information.
Son plan suit, non 1’ordre chronologique des
ceuvres, mais les diverses problématiques que
peut aborder I’historien: découverte de I’art
indien en Occident, points de vue et esthétiques
proprement indiennes, art et société, esprit local
et influences extérieures, diffusion des concepts
indiens dans le monde indianisé, le rapport a la
nature, la construction de I’espace, la nature des
images. Le monde indien est envisagé dans sa
dimension la plus vaste étendue au monde
indianisé. [’¢élégante image de couverture est
, celle d’une fresque de Sigiriya au Sri Lanka. Il
semble que la photo ait été inversée, la figure devant étre celle d’une jeune femme offrant une
fleur avec sa main droite & partir d’un bouquet tenu dans sa main gauche (voir fig. 118 dans
Sivaramamurti, L art en Inde, Mazenod, 1978).

Une originalité bienvenue de ce livre est son insistance sur les idées indiennes d’esthétique et
leur relation avec les ceuvres observables. L’esthétique indienne a été ¢laborée dans le domaine
du théatre. Congu et traité comme un art total unissant musique, danse, mime, art dramatique le
théatre est un art visuel créateur d’émotion de nature particuliére. Il réalise une communion
entre artiste et spectateur qui, quelle que soit I’émotion heureuse ou douloureuse partagée, est
un état de félicité sortant de 1’ordinaire. Les arts plastiques sont de semblables arts visuels et
réalisent la méme communion. Les états émotionnels provoqués par les ceuvres d’art, comme
par les arts de la scéne sont appelés rasa « saveur » comprenant 1’amour heureux de I’union
comme |’amour insatisfait dans la séparation, mais étant toujours félicité supérieure. Les neuf
rasa du théatre ont souvent été appliquées aux représentations plastiques. Un texte révélateur
du Visnudharmottarapurana pose clairement le concept d’interdépendance des arts. Ce principe
exige qu’il y ait méme culture chez ’artiste et le spectateur. Ce dernier est justement appelé
sahrdaya « qui a méme cceur », le cceur étant le siege de I’intellect et de I’affectivité dans la
conception indienne.

Vincent Lefeévre présente donc les différents domaines de la culture sanscrite qui qualifient les
ceuvres d’art indiennes. L’épigraphie donne, seule, des informations historiques et des liens
avec leur environnement. La littérature du silpasastra, celle des tantra ou textes de rituel
donnent une théorie, jugée par beaucoup trop abstraite, de la construction des monuments et de
I’iconographie. La théorie s’engage dans des instructions détaillées a 1’extréme, comme les
mesures des éléments de D’architecture ou des parties du corps qui se révelent parfois
irréalisables. Mais elle ne comporte aucune indication stylistique. Cela laisse a 1’artiste une
zone de liberté. Le commanditaire a par la conformité a une norme théorique I’assurance



d’acquérir le mérite escompté. On note que les textes normatifs évoluent constamment. Il y a
adaptation régulicre des normes a 1’évolution de la religion. « La norme suit la pratique, plus
que I’inverse. L’objectif est alors d’offrir un cadre théorique et normatif dans lequel faire entrer
un processus créatif qui se trouve de la sorte légitimé. » V. Lefevre donne quelques exemples
d’évolution de motifs architecturaux. Le plus spectaculaire est 1’évolution du stiipa, au départ
tumulus hémisphérique, commémorant la gloire d’un grand personnage, gloire marquée par un
ou plusieurs parasols. Il s’agrémente progressivement d’un chemin pourtournant et d’une
balustrade sculptée, de niches aux points cardinaux. Exporté en extréme Asie, il transforme les
parasols étagés en fleches en Birmanie, en toitures superposées sur plan carré au Japon.

V. Lefévre consacre un chapitre aux acteurs de la création artistique, notant d’abord 1’absence
d’individualisme. Le temple orné est la réalisation d’un concours, le programme artistique
requiert trois acteurs travaillant en collaboration constante. Ce sont un commanditaire, royal ou
autre, qui agit en vue d’acquérir un mérite ou autre bénéfice, définit un programme en
concertation avec un officiant averti, un acarya, en maticre de rituel et assure les ressources
financieres. C’est lui qui recevra le fruit de 1’entreprise ou subira le dommage en cas de
mauvaise conduite de ’ouvrage. C’est ensuite le silpin, maitre architecte, sculpteur ayant la
maitrise technique. Les trois, commanditaire, acarya et silpin agissent ensemble, depuis la
conception du projet, le choix du terrain jusqu’a la consécration du monument.

Deux chapitres étudient les relations de périodes cruciales de ’art indien avec I’extérieur,
d’abord la problématique d’influences venues de 1’occident, ensuite 1’influence indienne en
Asie centrale. Aprées avoir rappelé I’incertitude des connaissances sur la civilisation de 1’Indus,
V. Lefévre présente les théses émises sur 1°‘apparition d’images du Buddha, faisant suite a des
siécles d’aniconisme, au Gandhara et a Mathura a la méme époque. Une remarque importante
est que le phénomeéne de I’apparition de 1’évocation d’une divinité a traits humains n’est pas
uniquement bouddhique, mais s’est produit aussi bien dans les domaines jaina et brahmaniques
simultanément. On peut penser que c’est une conséquence de 1’évolution interne de la religiosité
indienne. L’immensité de I’empire kouchan permet de penser que 1’art de la représentation de
I’étre divin a des formes diversifiées selon les régions, un style marqué par une influence
occidentale au Gandhara, un autre style issu des ressources proprement indiennes a Mathura.
Du coté de 1I’Asie du Sud-Est I’apport indien est immense, mais c’est un apport d’idées
théoriques. La science des dcarya indiens s’est exportée. On a noté que la norme prescrite dans
les traités de Silpa et de rituel est plus fidélement appliquée au Cambodge qu’en Inde. Mais le
temple khmer est une construction khmere. Le Borobudur est une idée bouddhique. Il multiplie
les stilpa ajourés laissant voir un Buddha a I’intérieur, en vertu de 1’idée bouddhique que le
stilpa est le Buddha. Il restr un monument javanais, original, unique et le plus grand. Le facies
harmonieux de tous les Buddha cachés dans les innombrables stipa est javanais.

Apres un court chapitre traitant du profane dans ’art, la conception et la représentation de la
ville, du palais, des jardins, V. Lefévre se consacre au religieux, le temple et ’'image. Ils sont
I’¢élément principal de I'immense corpus d’objets d’art de 1’Inde. Le temple est la demeure de
la divinité, dans son environnement. Ce dernier est le Meru ou Kailasa ou demeurent le peuple
des entités subalternes qui entourent et servent le dieu supréme. Cette conception conduit a
I’érection d’une tour composée de petits édicules, demeures des subalternes. Le temple est aussi
congu comme 1’essence de la divinité corps et dme. L’espace n’est jamais congu ni décrit sans
orientation. Le temple est un espace orienté. Il s’ouvre généralement a 1’est, incidemment dans
une autre direction en fonction de contraintes du terrain. Les divinités formant 1’entourage
trouvent leur place sur les murs extérieurs du sanctuaire en fonction de leur propre orientation.

Le concept de I’image divine a laquelle s’adresse un culte est celui d’un objet réalisant la
présence de la divinité sous une forme vivante, permettant la communication entre le dieu et le



fidele. Un rite complexe installe la divinité corps et ame dans la statue d’un sanctuaire. Un rite
d’ouverture des yeux donne la vue a I’image et permet 1’octroi aux fideles de la grace divine
par le regard (darsana). Tout objet de culte, image a traits humains ou forme abstraite est appelé
linga « signe » d’une présence. Dans le domaine du $ivaisme, le /iriga prend parfois une forme
phallique ou plus souvent un tronc de colonne de section tour a tour carrée, octogonale et ronde
émergeant d’un piédestal, ces éléments réalisant la présence de Brahman, Visnu, Rudra dans la
colonne, la déesse dans le socle. Dans le domaine du bouddhisme il y a un aniconisme qui n’est
pas une prohibition de I’image, mais une représentation du Buddha par autre chose que les traits
humains, le cheval de son grand départ, I’arbre de son éveil, la roue de la prédication, etc. Une
image peut étre le portrait d’une personnalité. On peut y voir aussi une fusion avec une divinité.
L’image est souvent a sens multiples, offerts a diverses interprétations au service du spectateur.
Une place doit étre réservée a la narration par bandes d’images.

Ce livre est d’une grande richesse d’informations et nombreux sont les jugements raisonnés sur
les problématiques soulevées dans les études sur I’art indien. On lui sait gré d’avoir sondé
régulierement le regard indien sur ses propres ceuvres d’art. La consultation de ce tableau du
« génie indien » sera toujours utile. Le maniement en est facilité par des glossaires, tables
chronologiques et bibliographies.



Franciscus VERELLEN

J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie, de la part de son auteur, I’ouvrage
de Mme Jin Siyan, La poétique de Liu Xie : une
histoire littéraire de la Chine ancienne, paru aux
presses universitaires d'Artois (Arras, Artois

La poétique de Liu Xie Presses Université, 2023, 382 p.) et publi¢ en
Une histoire littéraire de la Chine ancienne complément de la traduction annotée par Jin
Siyan et Léon Vandermeersch intitulée L esprit
de la littérature ciseleur de dragons (Paris,
Editions You Feng, 2023, 780 p.), du Wenxin
diaolong, par Liu Xie (vers 465-522).

JIN Siyan

Achevé au tournant du v° et vi° siécle de notre
ere, L’esprit de la littérature ciseleur de dragons
est le traité de critique littéraire par excellence de
la Chine ancienne et médiévale. Mme Jin Siyan,
professeur de littérature chinoise a 1’Université
d’ Artois, est parvenue a mener a bien, au bout de
plusieurs décennies de collaboration avec notre
regretté confrére Léon Vandermeersch, la
& oneis traduction de ce monument d’érudition, tache
Aicisikrssses Universiis ardue s’il en est pour un ouvrage brillant mais
énigmatique a bien des égards.

C’est a la notion de wen, terme associ¢ au fondement méme de la civilisation chinoise!
signifiant a la fois « graphie », « ornement » et « littérature » que Léon Vandermeersch consacra
son ultime ouvrage, La littérature chinoise, littérature hors norme (posthume, Gallimard 2022).
Et c’est ce terme qui fournit le point de départ de la somme poétique de Liu Xie, I’expression
« wenxin » du titre de I’ouvrage - soit « ’esprit de littérature » - désignant I’inspiration créative
de I’écrivain, lequel est assimilé en I’espéce a un maitre-graveur « ciseleur de dragons ». Le
champ sémantique du caractere wen est étendu. Son étymologie renvoie aux veines naturelles
de la pierre ou du bois et il désigne bientdét « forme», «couleur » et «son », puis
« pictogramme » et « €criture », et enfin « culture ». Bien que Liu Xie défende une vision
fondamentalement confucéenne de la culture littéraire chinoise, il compose son ceuvre maitresse
en tant que disciple laic de I’éminent moine bouddhiste Sengyou (445-518) qui résidait au
monastére Dinglin de Jiankang, la capitale de la dynastie des Qi du Sud (479-502) et le grand
carrefour au v° siecle de la rencontre par le biais du bouddhisme entre les pensées chinoise et
indienne.

Liu Xie aborde les genres littéraires principaux de son époque en distinguant les écrits wen des
compositions bi. Les premiers sont gouvernés par des principes de prosodie et d’euphonie tandis
que les dernieres, non rimées, sont propres aux inscriptions et aux communications formelles
de la cour comme les décrets et les pétitions. Il expose les origines de chaque genre, établit des
normes esthétiques et dresse un classement d’ceuvres représentatives. Confucius prend la place
normative dans ce systéme en tant que conservateur du canon antique. Les écrivains ultérieurs
y puisent, selon Liu Xie, comme on exploite les montagnes pour en extraire les minerais de

L Cf. F. Jullien « L'ceuvre et l'univers : imitation ou déploiement (limites a une conception mimétique de la
création littéraire dans la tradition chinoise) » in Extréme-Orient, Extréme-Occident 3, 1983, p. 44.



cuivre et d’étain pour fondre le bronze, ou la mer pour en extraire le sel. Malgré ce parti pris,
Liu Xie accorde une place importante aux écrits « non orthodoxes », faisant montre d’une
indépendance d’esprit liée a sa sensibilité intellectuelle bouddhiste.

L’esprit de la littéerature ciseleur de dragons est organisé en dix chapitres et cinquante sections.
Les unes s’attachent a définir les principes de la création, d’autres les critéres de critique
littéraires - « Forme et nature », « Style et structure », « Continuité et changement », «
Détermination et force », « Coloration émotive », « Le fil du temps » -d’autres encore énoncent
les « Reégles de la prosodie ». L’analyse des genres et des styles distingue la sobriété du Livre
des odes du langage fleuri du récitatif versifié fu, 1’écriture subjective et allusive du recueil
Rencontrer le chagrin de Qu Yuan (343-290 avant notre ¢re) de la musicalité des poeémes
populaires recueillis par le Bureau de la musique (yuefu). Liu Xie congoit 1’inspiration littéraire
comme I’union du soi avec les objets-choses extérieurs a soi du monde phénoménal : « Entrant
dans la nature, le poéte communique avec les dix mille choses [...], si bien qu’ ‘une feuille peut
faire jaillir ’émotion et le chant d’un insecte peut toucher le ceeur’. Les émotions donnent ainsi
sa raison d’étre a I’expression du langage » (« La couleur des choses », L esprit de la littérature,
p. 578 ; Poétique, p. 253).

L’ouvrage de Jin Siyan propose une synthése succincte de L esprit de la littérature ciseleur de
dragons, utilement complétée, d’une part, par une analyse quantitative de la polysémie des
termes-clés du vocabulaire employé par Liu Xie -selon la fréquence des occurrences de ces
termes-, d’autre part, par une réflexion sur les transferts culturels inhérents au choix de
traduction. La poétique de Liu Xie : une histoire littéraire de la Chine ancienne s’achéve sur un
examen du court éloge (zan), genre en vers réguliers quadrisyllabique introduit par Liu Xie pour
conclure chaque section de sa poétique. Notre regretté confrére Rao Zongyi fut parmi les
premiers a s’intéresser au rapport entre le nouveau genre zan et le gatha chanté bouddhiste que
I’on trouve souvent a la fin d’un sitra. Mme Jin est d’avis que la naissance du zan est inspirée
du sloka, genre de la littérature bouddhiste et non-bouddhiste indienne apparenté au gatha.

Si L’esprit de la littérature ciseleur de dragons a fait I’objet de nombreuses traductions en
langues anglaise, japonaise et autres, et a engendré une littérature secondaire abondante, la fine
interprétation de I’ceuvre due aux travaux conjugués de Jin Siyan et Léon Vandermeersch, I’'une
spécialiste de la littérature moderne et médiévale, I’autre philologue et historien de la pensée
chinoise ancienne, vient heureusement combler une lacune majeure des bibliotheques
sinologiques en langue francaise.



