
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Compilation des hommages de la séance du 21 juin 2024 

_____________________ 

 

 

 

 

Pierre-Sylvain FILLIOZAT 

 

 

 
 

J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de l'Académie, de la part de son auteur, le 

volume intitulé Vidhiviveka of Maṇḍanamiśra with its commentary Nyāyakaṇikā of 

Vācaspatimiśra and its commentaries Juṣadhvaṅkaraṇī and Svaditaṅkaraṇī of 

Parameśvara, critically edited from available manuscripts, testimonia and paraphrases by 

Elliot M. Stern, Collection Indologie – 155.1-2, Institut français de Pondichéry & École 

française d’Extrême-Orient, Paris, 2023, 2 vol. couvrant cxxiv & 1104 pages.  

Si l’on songe aux services que les commentaires offrent aux lecteurs de textes 

sanscrits, une bonne édition d’un texte pourvu d’un commentaire lui-même accompagné de 

deux sous-commentaires est particulièrement appréciable. C’est à la tâche d’éditer ce 

volumineux ensemble de façon critique que s’est attelé M. Elliot M. Stern. Maṇḍanamiśra 

(660-720 ?) est un des grands noms de l’époque créative de la philosophie indienne. La 

légende fait de lui un mīmāṃsaka qui se serait converti à l’advaita de Śaṃkara en prenant 

le nom de Sureśvara. La réalité distingue les deux auteurs. Et Madeleine Biardeau a montré 

l’unité de la pensée de Maṇḍanamiśra, même s’il a traité de sujets de mīmāṃsā comme la 

nature de l’injonction dans son Vidhiviveka, de vyākaraṇa avec sa Spoṭasiddhi, d’advaita 

vedānta. Il se situe ainsi à la rencontre des pensées de Kumārila Bhaṭṭa, Bhartṛhari et 



Śaṃkara. Son œuvre centrale est la Brahmasiddhi « Démonstration du brahman ». Elle 

s’ouvre avec le mot ānanda « béatitude » et l’affirmation que le « but ultime de l’homme » 

(puruṣārtha) est la pure béatitude qui définit le brahman au premier chef. Celui qui a 

renoncé au monde par aspiration à la délivrance des renaissances dans le monde, suit le 

chemin de la méditation sur les enseignements de la śruti jusqu’à une expérience 

d’absorption dans le brahman-béatitude, parcours intérieur, non yogique, purement 

intellectuel. Le Vidhiviveka « Disquisition sur l’injonction » se place dans la démonstration 

de la doctrine quand il s’agit de montrer pourquoi et comment une phrase d’upaniṣad 

déterminera un individu à emprunter un tel parcours. Quand un maître donne un ordre, ce 

n’est pas sa parole qui engage son serviteur dans l’exécution. C’est sa position de maître qui 

lui donne le pouvoir de se faire obéir et la soumission du serviteur. Or la phrase upaniṣadique 

est apauruṣeya « sans auteur humain », non-créée, sans commencement. C’est donc elle qui 

est déterminante. Mais, comment ? Maṇḍanamiśra s’appuie sur la nature de l’homme de 

s’engager dans une action en vertu de la connaissance qu’il a du fruit agréable de l’exécution 

et donc du désir d’en bénéficier. L’injonction upaniṣadique fait connaître que la voie de 

l’audition, la réflexion, la méditation prolongée (śravaṇa-manana-nididhyāsana) mène à la 

béatitude du brahman. Animé du désir de la béatitude le sujet s’engage dans la dite 

discipline. Or l’existence de cette béatitude du brahman ne peut être connue que par la 

phrase upaniṣadique. Le brahman est invisible, inconcevable à partir du monde. L’on n’est 

informé sur lui que par l’injonction de l’upaniṣad védique. C’est ainsi que l’injonction de la 

śruti agit. 

Le Vidhiviveka est fait de deux parties. La première rejette les explications adverses, 

notamment celles de l’école du mīmāṃsaka Prabhākara qui propose l’idée du devoir 

(kārya), une sorte d’impératif catégorique. La seconde partie expose la doctrine et la 

démontre avec le détail ce dont nous avons présenté un point de départ ci-dessus. L’ouvrage 

de Maṇḍanamiśra a été commenté par Vācaspatimiśra (X
e siècle), qui a laissé sa marque 

dans les principaux śāstra, mīmāṃsā, nyāya, vedānta, pātañjalayoga, sans qu’on ait pu 

détecter d’unité de pensée ou rencontre de ces différents courants. Son commentaire sur le 

Vidhiviveka s’intitule Nyāyakaṇikā « Goutte de logique ». On ne peut guère comprendre 

l’original sans lire son commentaire. Deux sous-commentaires livrent de longs 

développements. Ils ont été composés au Kerala par un même auteur du nom de 

Parameśvara. Leurs titres sont évocateurs : Juṣadhvaṅkaraṇī « Exécution à partir de 

‘juṣadhvam’ » ; Svaditaṃkaraṇī « Exécution à partir de ‘svaditam’ ». Dans le rituel 

d’offrande aux Mânes (Pitṛ) lors de l’oblation de piṇḍas aux ancêtres on prononce le mot 

juṣadhvam « jouissez (de l’oblation) » et lors de la conclusion du rite on prononce 

l’interjection svaditam « bien consommé » en guise de réponse des ancêtres. Ces termes du 

rituel ne sont pas sans rappeler l’idée maîtresse du Vidhiviveka proposant l’injonction 

upaniṣadique au départ d’un parcours vers une béatitude ultime. Parameśvara est un 

représentant d’une illustre famille de brahmanes lettrés, la dynastie Payyūr Paṭṭeri. Il serait 

le premier de trois Parameśvara de cette famille. Les auteurs qu’il cite situent sa date au 

milieu du XIV
e siècle. 

Après avoir constaté des divergences entre les précédentes éditions du texte de 

Maṇḍanamiśra et de celui que commente Vācaspatimiśra, M. Elliot M. Stern a entrepris de 

recourir aux manuscrits, à divers testimonia, aux citations du texte de Maṇḍanamiśra dans 

la littérature philosophique ultérieure. Il a collationné trois manuscrits du Vidhiviveka, cinq 

de la Nyāyakaṇikā, un seul des commentaires du Kerala. Il a longuement étudié les relations 

entre les manuscrits, déterminé leurs stemma. À propos de Maṇḍanamiśra il fait une mise 

au point sur la chronologie de ses ouvrages et sa date, de même à propos de Vācaspatimiśra. 

Il passe en revue les auteurs qu’il a cités et ceux qui le citent. 



M. Elliot M. Stern établit son édition critique avec un réseau précis de conventions 

appliquées avec rigueur. Le présentation des textes et de l’apparat critique sont exemplaires. 

Il en a fait le typesetting lui-même. Le texte original, les commentaires séparés selon la 

matière traitée sont bien distingués par une typographie très claire. L’apparat critique est 

présenté en bas de page sur trois niveaux : le premier contient les variantes, le second les 

références, le troisième des testimonia, un quatrième apparait de temps en temps pour 

diverses informations. Le choix du meilleur texte est toujours juste. L’accord entre l’original 

et les commentaires est réalisé. M. Stern a réalisé un prodigieux labeur dont témoigne son 

abondante bibliographie. Il a parcouru toute la littérature philosophique sanscrite accessible 

et accompli le travail philologique le plus complet dont un texte sanscrit classique a pu être 

l’objet. Désormais l’on étudiera le Vidhiviveka seulement dans cette édition. 

L’Institut français de Pondichéry et l’École française d’Extrême-Orient ont 

judicieusement accueilli cet admirable réalisation dans le cadre de leur orientation 

fondamentale vers les productions des pandits indiens dans leurs disciplines de choix, les 

enseignements brahmaniques du vyākaraṇa, des deux mīmāṃsā, du nyāya. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Nicholas SIMS-WILLIAMS et Frantz GRENET 

 Nous avons l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie l’ouvrage The "Ancient 

Letters" and other early Sogdian documents and inscriptions, par Nicholas Sims-Williams 

avec des contributions par Frantz Grenet, Londres, Corpus Inscriptionum Iranicarum, 2023, 

135 pages, 48 planches hors-texte en couleurs.  

 La masse principale des textes en langue sogdienne, celle sur la base de laquelle on a 

depuis le début du vingtième siècle reconstitué la grammaire et le vocabulaire, est représentée 

par des manuscrits sur papier datant d'entre le VIIe et le IXe siècle, la plupart trouvés en Chine 

(les ultimes témoins sont des inscriptions sur pierre du XIe siècle trouvées au Kirghizistan). 

Cependant une quantité significative de textes datant des époques antérieures à partir du Ier 

siècle, écrits sur des supports très divers (papier, bois, céramique, vases d'argent, pierre, briques 

cuites), s'est peu à peu révélée, parfois publiés, parfois non. Certains sont très brefs, mais il se 

trouve que deux des trois ensembles qui apportent le plus d'informations historiques, à savoir 

les inscriptions sur briques de Kultobe (IIe ou début IIIe siècle) et les "Anciennes Lettres" 

trouvées à Dunhuang (313-314) figurent parmi eux (le troisième ensemble étant représenté par 

les archives du Mont Mugh datant du début du VIIIe siècle, publiées auparavant). Tous ces 

textes sont rassemblés dans le présent volume où ils sont édités, traduits et commentés, à 

l'exception des légendes de monnaies et de la plupart des inscriptions sur pierre du Haut Indus 

déjà publiées dans la même série par Nicholas Sims-Williams. Dans le présent volume celui-

ci s'est chargé du travail philologique, Frantz Grenet du commentaire historique. Un glossaire 

et un index regroupant tous les mots attestés dans ces textes ainsi que leurs analogies dans 

d'autres langues iraniennes permettent d'appréhender sous forme ramassée cet état de langue, 

qui diffère assez notablement de celui présenté par les grammaires de référence (I. Gershevitch, 

A grammar of Manichaean Sogdian, Oxford, 1961 ; Yu. Yoshida, "Sogdian", dans The Iranian 

languages, dir. G. Windfuhr, Londres et New York, 2009, p. 279-335). 

 Les inscriptions de Kultobe ont été découvertes à partir de 1992 par l'archéologue 

Aleksandr Podushkin sur le site d'un petit établissement fortifié dans la partie méridionale du 

Kazakhstan, à l'est de la ville d'Otrar sur le Syr-darya qui est probablement elle-même une 

fondation sogdienne. Une première présentation basée sur un dossier encore incomplet avait 

été donnée à l'Académie (N. Sims-Williams, F. Grenet, A. Podushkin, "Les plus anciens 

monuments de la langue sogdienne : les inscriptions de Kultobe au Kazakhstan", CRAI, 2007, 

p. 1005-1034). Les 27 fragments connus aujourd'hui sont les témoins de trois textes différents, 

qui existaient chacun en plusieurs copies. Ils ont été trouvés dispersés, leur emplacement initial 

étant le plus probablement les portes de la citadelle et de la ville basse. Ils commémorent la 

fondation de l'établissement (simplement désigné comme "cette ville") par les chefs de cinq 

principautés sogdiennes coalisées : Samarkand, Boukhara, Kesh, Nakhshab, auxquelles 

s'ajoute en position militairement dominante Châch, aujourd'hui Tachkent. Les noms de 

Samarkand, Boukhara (Nawak-mêthan "la nouvelle fondation") et Châch, trouvent ici leur plus 

ancienne attestation, tandis que ceux de Kesh (Shahr-i Sabz) et Nakhshab (Nasaf) étaient déjà 

connus en transcription araméenne par les archives du satrape achéménide de Bactres 

(Samarkand n'était pour sa part connue que par l'adaptation grecque Marakanda). Le contexte 

paraît être le délitement de l'État "steppique" du Kangju, auparavant interlocuteur principal de 

la politique chinoise à l'ouest et alors décrit comme exerçant le contrôle sur les principautés 

sogdiennes situées plus au sud, principautés qu'on voit désormais émancipées et effectuant une 

opération de colonisation au cœur du domaine de leur ancien suzerain. Il est certes surprenant 

que la plus ancienne attestation avérée des Sogdiens sur les routes hors de leur pays les présente 

non pas comme caravaniers de la jeune "Route de la Soie", mais comme militaires (pour leur 



propre compte ? comme condottieri d'un faction Kangju ?), ce qui évidemment n'exclut pas 

que l'un et l'autre rôle aient être assumés simultanément par des classes différentes de la société. 

La date proposée pour ces textes, IIe ou début du IIIe siècle, est hypothétique ; elle s'appuie sur 

leur antériorité manifeste par rapport aux "Anciennes Lettres", sur la forme plus archaïque de 

l'écriture par rapport aux plus anciennes monnaies du Châch qui datent probablement du IVe 

siècle, et aussi sur ce qu'on peut saisir du contexte global. 

 Les "Anciennes Lettres" sont un ensemble de huit lettres sur papier trouvées en 1907 

par Sir Aurel Stein dans une tour du limes chinois à l'ouest de Dunhuang. Elles avaient 

probablement été confisquées et mises au rebut par les garde-frontières pour éviter la 

propagation des nouvelles sur les troubles qui accompagnaient la chute de la dynastie des Jin 

Septentrionaux. Elles avaient été envoyées par des marchands et des membres de leurs familles, 

habitant plusieurs établissements sogdiens du corridor du Gansu, entre Guzang (Wuwei) à l'est 

et Dunhuang à l'ouest. La Lettre II était destinée à Samarkand, les autres sûrement ou 

probablement à Loulan, à l'entrée de la route sud du Taklamakan, où des Sogdiens étaient en 

relations commerciales et matrimoniales avec le milieu gandharo-bactrien établi auparavant 

dans le royaume de Shanshan (plusieurs termes techniques lui ont été empruntés). Les 

nouvelles de Chine que contient la Lettre II permettent de dater l'ensemble d'entre mai 313 et 

avril 314. Les "Anciennes lettres" avaient fait l'objet en 1931 d'une édition et traduction 

par Hans Reichelt (Die soghdischen Handschriftenreste des Britischen Museums, II, 

Heidelberg), presque complète et méritoire pour son époque, mais très dépassée aujourd'hui. 

Walter Bruno Henning publia en 1948 des remarques décisives ("The date of the Sogdian 

Ancient Letters", BSOAS, 12, p. 166-179), après quoi l'effort de déchiffrement fut repris peu à 

peu à partir de 1987 par Nicholas Sims-Williams, seul ou en collaboration.  

 En dépit des lacunes, hapax et passages désespérés qui subsistent, les "Anciennes 

Lettres" fournissent un éclairage de première main sur le réseau commercial sogdien un ou 

deux siècles après qu'il s'est mis en place et alors qu'il traverse une crise profonde, qui sera 

finalement surmontée durant la période Wei avec une relocalisation partielle des communautés 

du Gansu en Chine du Nord et une ascension dans l'appareil d'État chinois. On trouve 

notamment une liste assez complète des denrées gérées, parmi lesquelles la soie est loin 

d'occuper une place prépondérante, le bois de santal et le musc comptant eux aussi pour 

beaucoup. On trouve aussi des informations uniques sur la terminologie du capital, des intérêts 

et des transferts de fonds. La difficulté des temps a de multiples incidences : dislocation de 

familles, perte de contact avec les agents installés en Chine, insécurité des routes, raréfaction 

des caravanes (une lettre a mis dix mois pour parcourir les 750 km entre Guzang et Dunhuang), 

recentrage de l'activité sur un espace réduit au Gansu et à Loulan et sur des textiles de bas de 

gamme. Les relations avec les autorités chinoises locales paraissent tendues. La Lettre II, de 

loin la plus riche de contenu, est adressée par un haut représentant d'une firme familiale à ses 

parents (sans doute un oncle et un cousin) qui la dirigent à Samarkand. Elle aborde deux sujets: 

d'une part un rapport sur l'état catastrophique de la branche chinoise, avec des informations sur 

la prise par les "Huns" (les Xiongnu) de la capitale Luoyang où tous les Sogdiens et Indiens 

sont morts de faim, d'autre part ses propres dispositions testamentaires. Il confie son fils à ses 

parents de Samarkand en ménageant pour lui un capital en argent et en musc, et en les 

enjoignant de ne pas le laisser embrasser la carrière commerciale. "De jour en jour nous 

attendons la mort et le vol". 

 Parmi les autres documents inclus dans ce volume, plusieurs méritent une attention 

spéciale. Les empreintes d'un sceau trouvées à Kanka (l'ancienne capitale du Châch) ont été 

publiées comme contenant le titre espasak "évêque", en rang la troisième dignité de l'Église 



manichéenne, ce qui en ferait la seule attestation archéologique de cette religion en Sogdiane. 

En fait le mot est un nom propre, Aspsar. Très importante aussi est une inscription de 

propriété sur une coupe en argent trouvée à Korla près de Karashahr, sur la route nord du 

Taklamakan. Elle mentionne la divinité Takhsich, déjà connue par la description chinoise de 

son temple confédéral à l'ouest de Samarkand et par l'onomastique où elle est associée à Nana, 

héritière sogdienne d'Ishtar, et à Zhemat, forme sogdienne du nom de Déméter. Les nouveautés 

apportées par cette inscription sont que cette divinité est féminine (d'après la désinence de son 

nom), et qu'elle est servie par une lignée de prêtresses ou d'avouées ("gardiennes du trône") 

dont l'une s'appelle Zhemat. Il se trouve que la peinture ornant la salle d'entrée du Temple II 

de Pendjikent représente une scène de lamentations où deux déesses qui sont clairement Nana 

et Déméter pleurent une jeune fille morte ou apparemment morte, allongée dans un catafalque. 

On a déjà proposé de reconnaître celle-ci comme une déesse syncrétique combinant Perséphone 

et Geshtinanna, soeur de Tammuz qui le remplace l'hiver aux Enfers. Il est désormais tentant 

d'associer à cette déesse le nom de Takhsich. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Carlos LÉVY 

 

 

Maxime Chapuis, Figures de la marginalité dans 

la pensée grecque. Autour de la tradition cynique. 

(Paris, Classiques Garnier, 2021) 430 pages 

 

L’évolution des thématiques dans les 

sciences humaines, et tout particulièrement dans le 

domaine de la philosophie, présente des 

caractéristiques qui ne sont pas toujours faciles à 

déchiffrer. Pourquoi les années 70 furent-elles 

celles d’une éclosion sans précédent de travaux sur 

le stoïcisme, et plus généralement sur philosophie 

hellénistique, qui jusque-là avaient une place 

mineure par rapport aux trois grands piliers de 

l’agrégation de philosophie : Platon, Aristote et le 

néoplatonisme ? On peut supposer que ce fut cette 

focalisation sur des systèmes profondément 

dogmatiques qui suscita, par réaction, une 

multiplication des recherches sur le scepticisme, 

favorisée de surcroît par les préférences de la 

pensée analytique anglo-saxonne. En ce début de 

XXIème siècle c’est le cynisme qui semble 

imposer ses thèmes et son langage, sans qu’on comprenne parfaitement ce qui sous-tend cet 

intérêt, en tout cas au niveau international. En France, nous pouvons y voir le résultat du 

travail intense conduit sur la langue durée par Marie-Odile Goulet Cazé et par son équipe 

du CNRS. C’est donc dans un domaine bien balisé que s’inscrit le travail de Maxime 

Chappuis, professeur au Lycée français de Sao Paulo, ce qui n’a pas empêché ce jeune 

chercheur de faire preuve d’une profonde originalité. En effet c’est moins au cynisme lui-

même qu’est consacré ce livre qu’à la marginalité dont le cynisme apparaît, dans cette 

perspective, comme la forme conceptualisée et pour tout dire philosophique. La prise en 

compte de la marginalité met en cause un vaste réseau de concepts qui concernent les 

fondements mêmes de l’organisation de la cité. En effet la marginalité se définit à l’origine 

comme la condition de l’étrangeté, que celle-ci s’incarne dans la figure de l’étranger, du 

métèque ou de l’exil. Antisthène, qui fut le maître de Diogène ne correspondait pas aux 

critères de la parfaite citoyenneté athénienne. Il n’était en effet athénien que par son père, 

sa mère étant d’origine étrangère. Or c’est lui qui fut le premier à repenser la liberté en 

faisant de celle-ci non pas une donnée civique, mais le résultat d’une conquête intérieure. 

Comme le dit remarquablement Chappuis, p. 62, « Pour Antisthène, ce n’est pas la 

citoyenneté athénienne qui fait la liberté de l’individu ; au contraire, c’est le fait de ne pas 

être pleinement athénien qui l’amène, ici, à conquérir ce qui est pour lui la véritable liberté 

». Il a été constaté que presque aucun cynique n’était athénien. On ne se priva donc pas de 

leur reprocher cette extraction peu honorable, tandis qu’eux-mêmes critiquaient la bonne 

naissance que Diogène appelait « parure du vice ».  

 À partir du moment où, du fait de son origine et de son choix de vie, le cynique est 

un individu sans cité, il lui appartient de décider quel va être son lieu naturel, autrement dit 

de se définir par une nouvelle citoyenneté, donnant ainsi à la marginalité, un fondement 

positif. Les pages consacrées à la cosmopolis et aux différentes interprétations qui ont pu 

être données de celle-ci sont tout simplement excellentes. Il en est de même pour tout ce qui 



concerne la parrhèsia, et notamment de la critique de la thèse de Michel Foucault, qui 

attribuait à ce concept un sens essentiellement politique, alors que Maxime Chapuis affirme, 

selon nous avec raison, que le cynisme a attribué à la liberté de parole une fonction éthique. 

Nous trouvons également très intéressant le contraste qui nous est décrit entre la critique 

acerbe du fonctionnement de la cité et le fait que le cynisme ne se soit jamais attaché à 

proposer une autre organisation économique de celle-ci. Citons encore cette phrase qui nous 

paraît d’une admirable justesse (p. 245) : « Ni tout à fait dans la cité, ni tout à fait à 

l’extérieur, la marginalité a besoin de ce centre qu’est la cité, pour exister comme marge, 

parce que c’est par rapport aux pratiques, aux normes, aux lois et aux manières de penser la 

cité qu’elle pourra se positionner en critique acerbe et vigilante ».  

Nous pourrions multiplier les exemples et montrer avec quelle acribie sont analysées les 

positions du cynisme par rapport à la famille, au sacré et au profane. Nous préférons 

conclure sur un constat. Il y a peu de concepts qui ont été autant que celui de cynisme 

déformés, détournés de leur sens initial, asséchés, appauvris. Tout le monde sait, ou croit 

savoir ce qu’est un cynique, sauf qu’il d’un faux savoir. En retournant aux origines, en 

retrouvant la vocation première du cynisme, Maxime Chapuis rend un immense service à 

tous ceux qui estiment que sans cet effort de remémoration sans l’analyse critique des 

témoignages antiques il est impossible de penser juste. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


