
 1 

 
 
 
« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie le 

troisième fascicule (juillet-octobre) de nos Comptes rendus des 
Séances de l’Académie pour l’année 2021, qui vient de sortir des 
presses.  

 
La livraison 2021/3 des Comptes rendus des Séances de 

l’Académie, fort de 270 pages, rassemble les textes de sept 
communications ou discours et de trois notes d’information, illustrés 
de près de 80 figures, ainsi que sept recensions de livres déposés en 
hommage devant la Compagnie. Parmi ces exposés, l’on trouvera les 
textes des quatre discours prononcés lors de la séance solennelle sous 
la Coupole du 24 septembre 2021 consacrée au bicentenaire de 
l’École nationale des Chartes, précédés d’une allocution d’accueil de 
Michel ZINK, depuis lors Secrétaire perpétuel honoraire de l’AIBL 
(« L’École des Chartes, une originalité française », par M. Yves-
Marie BERCE, alors Président de l’Académie ; « L’École des Chartes 

et l’Université au XIXe siècle », par M. Jacques VERGER ; « L’École des Chartes et l’École française de 
Rome », par M. André VAUCHEZ ; « Méconnue et plurielle : l’École des Chartes entre sciences du passé, 
temps présent et philosophie de l’histoire », par Mme Cécile MORRISSON). 

 
On trouvera également dans ce fascicule les allocutions prononcées à l’occasion du décès de  

Mme Lellia CRACCO RUGGINI, associé étranger de l’Académie, et du décès de M. Léon Vandermeersch, 
correspondant de l’Académie, par M. Yves-Marie BERCE, Président de l’Académie, une communication de 
Mme Cécile MORRISSON et M. François Thierry (« Remarques sur les textes chinois relatifs à Byzance »), 
enfin les rapports sur l’état et les activités de l’École française d’Athènes en 2020, par M. Philippe 
HOFFMANN, et de l’École française de Rome en 2020 par M. Jean-Robert ARMOGATHE.  

 
La parution du fascicule suivant (2021/4) est prévue lors du mois prochain. »  
 
 
 

 Nicolas GRIMAL 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 2 

 
 
J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, de la 

part du directeur de l’ouvrage, Démosthène, Discours. Sous la 
direction de Pierre Chiron, Paris, Les Belles Lettres, 2023, XCVII-
1241 pages. 

 
Ce fort volume est une réalisation éditoriale exceptionnelle, 

puisqu’il offre tout Démosthène, dans une traduction nouvelle, en 
un seul tome. Pierre Chiron, spécialiste reconnu de la rhétorique 
grecque, auteur d’études et d’éditions importantes, s’est entouré ici 
de quatre collaborateurs : Vincent Azoulay, qui co-signe 
l’introduction générale, et Matthieu Fernandez, Camille Rambourg 
et Frédérique Woerther, qui se sont vu attribuer, chacun, la 
présentation, la traduction et l’annotation d’un lot de discours. Le 
maître d’œuvre a largement payé de sa personne, se chargeant pour 
sa part de vingt-huit items (sur soixante-trois au total), parmi 
lesquels des pièces longues et importantes comme la Midienne et 
le plaidoyer Sur la Couronne. 

 
Par « tout Démosthène », il faut entendre le corpus démosthénien, objet complexe, qui regroupe pêle-

mêle des œuvres de Démosthène et, pour un quart environ, des discours pseudépigraphes qui ont été insérés 
dans cet ensemble parce que leurs auteurs, ou les affaires traitées, avaient une certaine proximité avec 
Démosthène. Les discours authentiques sont eux-mêmes très variés et comprennent des harangues devant 
le Conseil et l’assemblée du peuple, des plaidoyers destinés aux tribunaux (soit prononcés par l’auteur en 
son propre nom, soit, suivant le système de la logographie, rédigés pour des clients), des discours d’apparat, 
des lettres et des prologues. Les présentations données en tête des discours font chaque fois le point sur la 
question d’attribution et proposent des conclusions fermes si c’est possible, prudentes quand on ne peut 
faire autrement (p. 1109 : « l’attribution à Démosthène de l’Éroticos, si elle n’est pas impossible, paraît 
hautement invraisemblable »). De manière générale, ces présentations, sans se vouloir érudites, s’appuient 
sur une large bibliographie et fournissent des indications substantielles. Elles démêlent des affaires souvent 
incertaines, que les plaideurs embrouillent à plaisir, et analysent rigoureusement les étapes de 
l’argumentation. (Une réserve, toutefois, concernant la présentation du Contre Leptine et celle de la 
Première Philippique, qui paraissent un peu trop rapides pour des discours aussi célèbres que ceux-là.)  

 
Les textes sont classés suivant leur date de composition et donnés dans l’ordre chronologique, 

décision originale (p. XCII : « en rupture avec toutes les autres éditions de Démosthène en France comme à 
l’étranger… »), qui repose sur un pari, puisque toutes les dates ne sont pas connues, mais qui se se justifie, 
au bout du compte, par la constatation que 80 % des discours sont datables de manière raisonnablement 
assurée. Cette innovation permet au lecteur de prendre une vision d’ensemble de la carrière de Démosthène, 
en accompagnant l’orateur pas à pas, de 364/363 à 323/322 avant J.-C. On le voit se multiplier sur plusieurs 
fronts, passant sans transition de la grande politique à la chicane, ainsi quand se succèdent la Troisième 
Olynthienne et le Contre Bœotos I. On note des pics d’activité, des années spécialement remplies (ou 
spécialement documentées), et l’on s’aperçoit que tout ne s’est pas arrêté après le procès de la couronne, 
plusieurs discours se référant probablement aux années qui ont suivi. Tout cela est hautement instructif.  

 
Quant à la traduction, le parti a été pris, sciemment (p. VIII), d’adopter un style clair et moderne, et 

la réussite est totale ; derrière cette fluidité, il y a naturellement beaucoup de recherche, beaucoup de travail. 
Les morceaux de bravoure sont excellemment rendus, comme l’annonce de la prise d’Élatée (p. 853), mais 
aussi les passages plus laborieux, comme le début du Sur les Symmories (p. 236). Les citations poétiques 
sont scandées, à juste titre, d’une manière différente de la prose (p. 694 sqq.). Des expressions amusantes 
et imagées contribuent à la verve des débats (p. 238 « jouer les bardes », 369 « fi des commérages », 381 
« ils n’ont pas froid aux yeux », 871 « enfoncez-vous bien dans la tête », 1038 « c’est tout juste s’il ne 
s’attache pas des clochettes »). Le style d’Apollodore posait un problème particulier, parce que ce proche 
de Démosthène, dont plusieurs textes se sont glissés dans le corpus, écrit moins bien que le grand orateur : 
Pierre Chiron a fait un effort spécial pour relever ce « défi » (p. 755) et garder à Apollodore la physionomie 



 3 

qui est la sienne. Il faut de la virtuosité pour suivre les méandres de ses phrases, dont une, « monstrueuse », 
de trois cent soixante mots (p. 91, 94). 

Le texte grec pris pour base, qui n’est pas reproduit, est celui de la Collection des Universités de 
France. Les notes signalent les cas où le traducteur choisit une leçon différente de celle de la C.U.F., en se 
référant à d’autres éditions, voire en proposant un choix original (Sur les Affaires de la Chersonèse, 75, 
p. 851, n. 2), et elles attirent également l’attention sur des mots grecs particulièrement riches ou spécifiques. 
Au § 108 du Contre Néaira (p. 784), c’est l’expression crue, citée par Hermogène, Id. II, 3, 10 [325], qui 
est traduite, de préférence à la version plus décente (expurgée ?) des manuscrits de Démosthène. 

 
Si l’on n’avait scrupule à demander encore davantage à une publication aussi titanesque, on 

observerait que la question du plan des discours se pose çà et là, plan qui « n’est pas très facile à percevoir » 
(p. 535), « disposition tumultueuse » et « calculée » (p. 637), et qu’il vaudrait la peine de prolonger les 
indications à ce sujet, car la liberté de composition est un des aspects les plus caractéristiques de l’éloquence 
démosthénienne. M. Delaunois mena autrefois des recherches en ce sens, à partir de son article « Du plan 
logique au plan psychologique chez Démosthène », Les Études classiques, 19, 1951, p. 177-189, et il faut 
rappeler aussi les réflexions de R. WEIL, « De la composition », Revue des Études grecques, 101, 1988, 
p. 1-11. 

  
Par ailleurs, le discours d’Hypéride Contre Diondas, découvert dans le palimpseste d’Archimède, 

jette un éclairage nouveau sur le procès de la couronne et sur les conditions d’élaboration du discours de 
Démosthène (voir L. Horváth, Der Neue Hypereides. Textedition, Studien und Erläuterungen, 
Berlin/Munich/Boston, 2014, p. 165-176). 

  
Démosthène est-il un auteur qu’on lit encore hors du cercle des hellénistes de profession ? Cela n’est 

pas sûr, et justement le présent volume est ce qu’on pouvait faire de mieux pour espérer toucher des lecteurs 
qui ne soient pas seulement des spécialistes. Cet ouvrage remarquable est à la fois un précieux outil de 
travail et une invitation à découvrir des textes qui ont compté dans l’histoire de la rhétorique et dans 
l’histoire tout court. Projet servi par le ton de l’ensemble, qui est très juste, sans rien de rébarbatif ou de 
pédant ; les auteurs s’adressent au lecteur d’une manière agréable, exposent honnêtement les problèmes, 
suggèrent les résultats et rendent vivant ce tableau pittoresque de la société athénienne. 

 
 
 

Laurent PERNOT 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 4 

 
 
 J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie le 

recueil d’études, issues d’un colloque tenu sur place les 6 et 7 
octobre 2021, sur Langeais, Foulque Nerra et les châteaux des pays 
de Loire de l’an mil à la première croisade, édité par André 
Vauchez, Nicolas Grimal et moi-même à l’Académie des 
inscriptions et belles-lettres en 2023. On y trouve six contributions, 
trois d’archéologie et trois d’étude historique des textes, toutes 
apportant du nouveau sur un comte d’Anjou (989-1040) dont les 
livres modernes ont fait une sorte d’idéaltype du féodal brutal, 
énergique et puissant, en le créditant de la construction de beaucoup 
de donjons (dont celui de Langeais, tenu pour le plus ancien en 
pierre qui nous ait été en partie conservé) et en lui reconnaissant des 
actes pieux nombreux et spectaculaires, comme  s’il avait été 
désireux ou contraint de se faire pardonner tant bien que mal, par la 
société chrétienne de l’an mil, ses meurtres, ses ruses et ses 
châteaux. 

 
Tout d’abord et comme il convient, Edward Impey et Élisabeth Lorans, qui avaient procuré en 1998 

une synthèse après leurs campagnes de fouilles à Langeais, rappellent leurs principaux résultats et apportent 
des précisions et des retouches. Ils décrivent le site castral tripartite (basse-cour, espace résidentiel, espace 
religieux). Ils confirment la datation du donjon vers 996 et donc sa très probable érection sur l’ordre et au 
profit de Foulque Nerra : ils le rapprochent techniquement de la résidence comtale d’Angers et marquent 
qu’il doit être antérieur au donjon de Loches (d’entre 1012 et 1035) où apparaissent des perfectionnements. 
Ils inscrivent ce donjon de Langeais dans la lignée des tours-maîtresses, dont 17 sont désormais connues 
en France du Nord avant 1000, et qui sont à la fois résidentielles, défensives et dotées d’une valeur 
symbolique. Ils le comparent à la turris famosa d’Ivry-la-Bataille, en Normandie. 

 
Luc Bourgeois reconsidère le site de la Motte de la Chapelle à Doué-la-Fontaine, emblématique 

depuis l’étude de Michel de Boüard (1987/1970) sur le passage « de l’aula au donjon ». De nouvelles 
investigations permettent de reconstituer quatre phases et de reconnaître les traces d’un étage de l’aula qui 
n’avait pas été détecté et de mener une étude du mobilier, très aristocratique. Luc Bourgeois accentue le 
caractère graduel de l’emmottement, et il argumente, avec prudence mais avec force, en faveur d’une 
implantation sur le site même d’un des quatre palais des rois carolingiens d’Aquitaine attestés par les 
sources écrites entre 794 et 840. 

 
Pierre Papin dresse un précieux bilan des importantes découvertes qu’ont permises à Loches des 

fouilles préventives (entre 2000 et 2008) puis des fouilles programmées (entre 2014 et 2020). Outre un 
rempart du Bas-Empire, elles ont fait connaître l’état primitif, dans la seconde moitié du Xe siècle (époque 
où Loches était une quasi-enclave angevine en Touraine), de la résidence comtale avec une grande salle en 
bois de 200 m2 ainsi que de la collégiale Notre-Dame, fondée par Geoffroi Grisegonnelle, père de Foulque 
Nerra – le tout défendu par une levée de terre. Pierre Papin peut ensuite caractériser l’œuvre de Foulque 
Nerra comme la spectaculaire « monumentalisation » de ce qui devait être une imposante forteresse ; la 
tour-maîtresse, de 1012/1035, très bien conservée, apparaît déjà comme un vrai grand donjon résidentiel, 
flanquée de la collégiale et de l’aula reconstruites : une aula de dimension si exceptionnelle (488 m2) qu’il 
faut en déduire que Foulque Nerra faisait de Loches une seconde capitale, avec Angers, comme par défi au 
comte de Blois, son adversaire encore en possession de Tours. 

 
La transition peut ainsi s’effectuer avec les études de textes, qui commencent (chronologie oblige) 

par ma relecture de trois épisodes des Histoires de Richer de Reims (IV.79, 81-86, 90-93) relatant les 
premières campagnes de Foulque Nerra (de 990 à 995), tout près dans le temps mais depuis un peu loin 
dans l’espace. Notre comte rivalise alors avec Eudes Ier de Blois, expressément pour la suzeraineté sur la 
Bretagne (ou au moins le comté de Nantes) et fondamentalement pour l’hégémonie en pays de Loire 
(difficile à établir en raison de la grande viscosité du système politique). Les détails fournis par Richer de 
Reims, assez fiables, permettent de contextualiser l’érection du donjon de Langeais et de bien caractériser 
la guerre féodale intermittente, avec ses codes, ses cibles, ses liens étroits avec l’interaction féodale. Au 



 5 

passage, je ferraille contre l’hyper-critique de Richer exercée par Robert Latouche (1930 et 1937) comme 
l’a fait Michel Bur à propos d’autres épisodes, et contre l’hyper-romanisme incarné ici par Bernard 
Bachrach qui travestissait Foulque Nerra, en 1993, en « comte néo-romain ». 

 
Les actes monastiques, chartes et notices, dont Chantal Senséby analyse ensuite le vocabulaire, ne 

lui apparaissent en revanche que médiocrement attentifs aux réalités châtelaines. Il est vrai que dans les 
pays de Loire cette source va devenir peu à peu, au fil du XIe siècle, après la mort de Foulque Nerra, de 
plus en plus riche en informations (rappelons que Bernard Bachrach, avant de verser dans l’hyper-
romanisme, avait su en tirer parti). 

 
Enfin, et ce n’est pas le moins, Jean-Marie Moeglin procure, avec son art et son brio coutumiers, une 

histoire complète de la construction historiographique de l’image de Foulque Nerra, au long du millénaire 
qui nous sépare de lui. Du XIe siècle ne nous parviennent que des bribes d’historiographie angevine et 
jusqu’aux années 1130 les plus marquants sont quelques récits extérieurs ponctuels, tels ceux de Raoul 
Glaber qui évoque notamment le sang versé à la bataille de Conquereuil (992) et le pèlerinage expiatoire 
en Terre Sainte, ou ceux de Guillaume de Malmesbury, qui dramatise la pénitence du comte Foulque à 
Jérusalem en le disant battu de verges et promené la corde au cou, et qui met le piquant d’une belle repartie 
dans son évocation de la hachée (harmiscara) que Foulque aurait imposée à son fils Geoffroi Martel. La 
contribution de Raoul Glaber vient ensuite se greffer sur une historiographie proprement angevine du XIIe 
siècle, liée aux Plantagenets, dont Jean-Marie Moeglin propose une analyse approfondie, en notant tout de 
même que, sur place, elle n’a pas suscité de reprises et de prolongements après le XIIe siècle, à la différence 
de ce qui s’est passé par exemple en Flandre. La célébrité moderne de Foulque Nerra tient à sa place dans 
le « grand récit » d’histoire de France, où il incarne, par la grâce de Raoul Glaber, de Guillaume de 
Malmesbury et de quelques chartes de donation aux églises, le féodal dont la violence outrancière n’a d’égal 
que les expiations vibrantes. Achille Luchaire parlait ainsi de « l’éclat de ses crimes et de ses pénitences ». 
Mais de l’authentique comte de l’an mil, que savons-nous vraiment ? Peu de chose, avoue Jean-Marie 
Moeglin. 

 
Le présent recueil se clôt par une belle conclusion d’André Vauchez. Il fait progresser tout de même 

un peu notre connaissance de Foulque Nerra, en soulignant l’éclat de ses châteaux et la prudence de ses 
guerres. 

 
 
 

Dominique Barthélemy 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 6 

 
 
J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie 

mon livre Miracles de l’an mil, publié en 2023 aux éditions 
Dunod (316 pages, 19 chapitres). Il s’agit d‘une série de 
« lectures » de quelques-uns des très beaux textes latins que 
comporte l’hagiographie de France et d’Aquitaine au XIe siècle. 
Relatant les miracles de saints morts à reliques, ils prolongent 
des récits du haut moyen âge, comme ceux de Grégoire de Tours 
ou d’auteurs du IXe siècle, avec quelques inflexions nouvelles et 
surtout une abondance et parfois une sophistication inédite : 
c’est le fruit d’un nouvel essor des études dans des monastères 
comme Fleury ou à l’ombre de cathédrales comme Chartres. Ces 
récits procurent de nombreuses indications, au moins par petites 
touches, sur la vie et les classes sociales (hommes et femmes, 
clercs et laïcs, chevaliers et serfs), d’autant qu’il ne s’agit pas 
seulement de guérisons miraculeuses de malades et de possédés, 
mais aussi, dans une proportion importante, de châtiments 
(justes vengeances) plus ou moins graves infligés à des 
chevaliers fautifs comme à des serfs rétifs ou même à des dévots 

insolents, et d’aides à des chrétiens en détresse (notamment à des captifs) ou au moins dans l’embarras. 
L’historien peut faire son miel de tout cela comme d’une documentation indirecte, et en même temps 
envisager la fonction sociale du récit de miracle dans le cadre de tensions et apaisements de tensions. 
D’autre part, il peut prendre un intérêt puissant à observer la manière même dont les narrateurs latinistes 
livrent leur version très élaborée de récits qui pouvaient les avoir précédés ou s’inspirer d’eux en 
simplifiant : ces auteurs dont la science et la conscience chrétiennes sont très aiguisées tentent souvent de 
se démarquer de certaines rusticités et d’un utilitarisme qui les gêne aux entournures, ou s’appliquent à tirer 
une leçon morale. Au fil d’un livre qui reprend quelques éléments (mais finalement assez peu) de mes 
Chevaliers et miracles de 2004, et qui prolonge des travaux comme ceux de Pierre André Sigal et de Henri 
Platelle ou Peter Brown, les efforts d’évocation alternent avec les essais d’interprétation. 

 
Après une ouverture sur l’an mil en général, un premier tiers du livre (huit chapitres) est consacré 

aux Miracles de saint Benoît de Fleury, qui ont fait l’objet d’une édition critique et traduction de très bonne 
qualité en 2019 par Anselme Davril, Annie Dufour et Gillette Labory (la traduction n’appelant que de rares 
retouches). Les narrateurs du XIe siècle ont une grande référence avec Grégoire le Grand, et surtout un 
initiateur avec Adrevald (IXe siècle) et leurs récits comme les siens parlent beaucoup de la seigneurie de 
saint Benoît, c’est-à-dire d’eux-mêmes, moines de Fleury. Ils laissent bien voir l’ambivalence de leurs 
relations avec les chevaliers qui sont leurs voisins et avec les paysans qui sont leurs serfs. Des chevaliers 
sont punis de mort « pour une peccadille » aggravée par un blasphème, d’autres sont aidés contre leurs 
ennemis particuliers, protégés contre la mort au combat, par les pains ou étendards de saint Benoît. 
L’apaisement des tensions par des récits de miracles de châtiments ne doit pas nous faire croire à l’absence 
de procédures judicaires : celles-ci sont au contraire régulièrement évoquées par les Miracles de saint 
Benoît, par exemple à l’occasion de duels et d‘ordalies, mais ces procédures ne sont pas le seul moyen de 
régler les conflits : plutôt, un moyen conjugué à d’autres. L’usage de malédictions liturgiques aide les 
moines à faire interpréter le malheur arrivé à un chevalier adverse comme un miracle de châtiment. Cet 
usage est relayé, ici comme ailleurs, par une forme « rustique » d’instigation à la vengeance du saint, qui 
permet à des moines narrateurs de faire résonner (à leur manière) dans certains récits la voix des serfs de 
saint Benoît ; une voix des serfs est ainsi reconstituée, instrumentalisée par Raoul le Tourtier, l’avant-
dernier auteur, proche de 1100. Une guérison dont saint Benoît est coutumier est l’exorcisme des possédés, 
c’est-à-dire de forcenés ou d’agité(e)s qu’on amène dans un de ses sanctuaires et dont la crise salvatrice 
témoigne de sa puissance. Dès le IXe siècle, Adrevald recomposait des scènes d’affrontement entre le saint 
et le démon, André de Fleury le fait encore au milieu du Xe siècle, cela tend en revanche à disparaître avec 
Raoul le Tourtier, au profit d’une approche nouvelle du dérèglement mental comme maladie. 
 

Une fois qu’on a prêté attention aux Miracles de saint Benoît et à d’autres recueils contemporains, 
on peut en rabattre un peu sur l’apparente singularité des Miracles de sainte Foy de Conques ou, du moins, 
mieux la cerner. Le succès du pèlerinage à Conques, au sanctuaire de cette martyre dont la Passion est mise 



 7 

en langue vulgaire au XIe siècle, est assurément d’une ampleur remarquable. Mais faut-il pour autant, 
comme l’ont fait beaucoup d’historiens récents, faire du culte de sainte Foy l’expression d’un paganisme 
résurgent, d’un folklore festif, d’une contestation antiféodale ? Elle n’est pas la seule en Aquitaine à avoir 
une statue-reliquaire, fabriquée tout à fait officiellement, et cela ne parait bien faire problème que pour 
Bernard d’Angers, premier narrateur de ses miracles (livres I et II) qui la met en cause de manière subtile 
et fugace ; mais il s’agit d’un hagiographe extérieur à la communauté détentrice des reliques, dont le point 
de vue est très original. Sainte Foy n’est pas davantage la seule à accomplir des miracles pour de petites 
choses, sans grand enjeu, qu’il est dès lors tout indiqué de raconter sur un mode plaisant ; l’inédit est à 
nouveau sous la plume de Bernard d’Angers, qui s’interroge un instant sur l’expression « rustique » de 
« jeux de sainte Foy » et qui excelle à les relater de manière piquante et presque émouvante. Je mets donc 
en cause, pour ma part, de manière beaucoup plus développée qu’en 2004, les théories modernes sur la 
religion populaire et les historiens qui, tel Pierre Bonnassie, ont cru que le culte de sainte Foy était porté 
par un « mouvement de la paix de Dieu » antiféodal. Ce culte parait en effet très largement le fait de 
chevaliers, qui sont ses pèlerins, et qu’elle aide à s’évader de leurs captivités, à récupérer des montures et 
au besoin une chevelure ou un faucon, sans trop les morigéner.  Les continuateurs de Bernard d’Angers, 
moines de Conques, vont aussi dans ce sens, du moins le premier, auteur du livre III, car les souffrances 
des humbles et même la protestation de l’un d’eux trouvent aussi leur place au livre IV.  Quant à la « quête 
de l’or », une série de récits atypiques de Bernard d’Angers, je suis sensible désormais à ce qu’elle pourrait 
bien révéler de cupidité de la part des moines de Conques, dont il faut remarquer que l’abbé Adalger, ami 
de Bernard d’Angers, est dénoncé ailleurs comme simoniaque : n’utilisait-il pas en 1019 des richesses 
données en rétribution des miracles pour tenter (en vain) de s’acheter l’archevêché de Narbonne ?  

 
Les Miracles de sainte Foy mentionnent au passage les rassemblements de reliques, avec miracles à 

foison, dans des conciles de paix. Mais les Miracles de saint Vivien, dont je reprends la datation haute (tout 
près de 1000) proposée par mon élève Sébastien Fray, en parlent beaucoup plus et révèlent des incidents 
significatifs, qui ne plaident pas pour une ambiance de contestation sociale forte. Regroupées pour étayer 
le pouvoir des évêques qui exigent des serments de bonne conduite de la part des chevaliers, les reliques ne 
font aucun miracle directement en faveur de la paix : leur rassemblement produirait plutôt des concurrences 
les différents saints et saintes, et des déceptions de la part de certains malades. De même une série d’autres 
hagiographies qui évoquent au passage les conciles fondateurs de paix diocésaines, de l’Aquitaine à la 
Normandie et aux portes de la Flandre (Corbie), commentées ici au chapitre 16. Pour avoir des miracles de 
pacification opérée véritablement par l’usage des reliques, il faut se tourner vers ceux organisés en Flandre 
dans la seconde moitié du XIe siècle pour apaiser des haines mortelles (vengeances de sang dictées par 
l’honneur). Le récit d’une tournée de saint Ursmer en 1060, rédigé sur le champ et presque sans apprêt, se 
prête particulièrement bien à une interprétation inspirée de l’anthropologie pragmatique : céder devant le 
surnaturel n’a rien de déshonorant et renoncer à une vendetta devant des reliques est une bonne 
échappatoire, au besoin l’abandon aux démons de ceux qui s’y refusent est d’une utile exemplarité.  Il est 
intéressant aussi d’observer et de comprendre la manière d’un saint vivant, dans une tournée de 1083 : 
devant Arnoul de Pamele, évêque exilé de Soissons (car trop grégorien), les hommes qui se refusent à 
pardonner la mort d’un proche deviennent des démoniaques, qu’il accepte d’exorciser si leurs proches 
s’engagent à les forcer de céder et à y consentir eux-mêmes. 

 
Mais avec lui, on est alors au chapitre 18 et dans un « an 1100 » (1070-1150) durant lequel bien des 

choses changent dans le royaume capétien. L’essor des cisterciens et des chanoines réguliers comme le 
développement des gouvernements du roi, des princes ou même des évêques rendent moins pertinent le 
recours aux reliques et aux miracles de régulation sociale. De ces derniers, le côté utilitariste et le profit 
financier conviennent de moins en moins à l’entreprise pastorale consécutive à la réforme grégorienne, qui 
me semble s’annoncer très vite. Un dernier chapitre (19), appuyé sur les beaux travaux de Benedicta Ward, 
Richard Southern et André Vauchez, décrit et commente le déclin des miracles du type de l’an mil au profit 
de ceux accomplis par de grands saints universels, Notre-Dame notamment, avec une exigence de réforme 
morale forte du miraculé. La critique de diverses reliques par Guibert de Nogent, dès 1115/1120, a paru 
isolée aux historiens modernes : en réalité, outre qu’elle s’appuie sur une véritable tradition de critique des 
miracles dans des sanctuaires rivaux et prolonge certaines aspirations de Raoul Glaber (avant 1045), elle 
parait venir à son heure, en riposte à des tournées de reliques pour financer des reconstructions d’églises 
qui ne font pas l’unanimité. Les miracles des temps nouveaux ne seront plus guère que des guérisons et des 
aides, le châtiment des pécheurs (contre la loi chrétienne plus souvent que contre la propriété monastique) 
se produit désormais dans l’au-delà, comme le montrant des visions de revenants. Les récits exemplaires 



 8 

de miracles de l’an 1200 ne manquent pas de charme ni de vibration, mais ils n’ont pas la même valeur 
documentaire, directe ou indirecte, pour l’histoire sociale, que ceux du haut moyen âge et de l’an mil. 

 
Outre l’affinement des éditions critiques, un important travail de traduction et de commentaire 

demeure à faire : les Miracles de saint Vivien, de saint Ursmer, de saint Amand, de sainte Rictrude, et bien 
d’autres le mériteraient, afin de mieux servir à l’étude et à l’enseignement de l’histoire de la France et de 
l’Église. 

 
 
 

Dominique Barthélemy 


