ACADIMIE

INSCRIPTIONS & BELLES-LETTRES

COMPTES RENDUS

PARIS
EDITIONS DF 1 ACADEMIE
23.QUAIDE CONTI
2021

«J’ai I’honneur de déposer sur le burecau de 1’Académie le
troisieme fascicule (juillet-octobre) de nos Comptes rendus des
Seances de I’Académie pour ’année 2021, qui vient de sortir des
presses.

La livraison 2021/3 des Comptes rendus des Séances de
l’Académie, fort de 270 pages, rassemble les textes de sept
communications ou discours et de trois notes d’information, illustrés
de pres de 80 figures, ainsi que sept recensions de livres déposés en
hommage devant la Compagnie. Parmi ces exposés, I’on trouvera les
textes des quatre discours prononcés lors de la séance solennelle sous
la Coupole du 24 septembre 2021 consacrée au bicentenaire de
1’Ecole nationale des Chartes, précédés d’une allocution d’accueil de
Michel ZINK, depuis lors Secrétaire perpétuel honoraire de 1’AIBL
(« L’Ecole des Chartes, une originalité francaise », par M. Yves-
Marie BERCE, alors Président de I’ Académie ; « L’Ecole des Chartes

et ’Université au XIXC siécle », par M. Jacques VERGER ; « L’Ecole des Chartes et I’Ecole frangaise de
Rome », par M. André VAUCHEZ ; « Méconnue et plurielle : I’Ecole des Chartes entre sciences du passé,
temps présent et philosophie de I’histoire », par M™® Cécile MORRISSON).

On trouvera également dans ce fascicule les allocutions prononcées a 1’occasion du décés de
M™ Lellia CRACCO RUGGINTI, associé étranger de 1I’Académie, et du décés de M. Léon Vandermeersch,
correspondant de 1’ Académie, par M. Yves-Marie BERCE, Président de I’ Académie, une communication de
M™e Cécile MORRISSON et M. Frangois Thierry (« Remarques sur les textes chinois relatifs a Byzance »),
enfin les rapports sur I’état et les activités de ’Ecole francaise d’Athénes en 2020, par M. Philippe
HOFFMANN, et de I’Ecole francaise de Rome en 2020 par M. Jean-Robert ARMOGATHE.

La parution du fascicule suivant (2021/4) est prévue lors du mois prochain. »

Nicolas GRIMAL



J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de 1’ Académie, de la

DEMOSTHENE part du directeur de 1’ouvrage, Démosthene, Discours. Sous la
direction de Pierre Chiron, Paris, Les Belles Lettres, 2023, XCVII-
1241 pages.

Ce fort volume est une réalisation éditoriale exceptionnelle,
puisqu’il offre tout Démosthéne, dans une traduction nouvelle, en
un seul tome. Pierre Chiron, spécialiste reconnu de la rhétorique
grecque, auteur d’études et d’éditions importantes, s’est entouré ici
de quatre collaborateurs: Vincent Azoulay, qui co-signe
I’introduction générale, et Matthieu Fernandez, Camille Rambourg
et Frédérique Woerther, qui se sont vu attribuer, chacun, la
présentation, la traduction et I’annotation d’un lot de discours. Le
maitre d’ceuvre a largement pay¢ de sa personne, se chargeant pour
sa part de vingt-huit items (sur soixante-trois au total), parmi
lesquels des piéces longues et importantes comme la Midienne et
le plaidoyer Sur la Couronne.

Par « tout Démosthéne », il faut entendre le corpus démosthénien, objet complexe, qui regroupe péle-
méle des ceuvres de Démostheéne et, pour un quart environ, des discours pseudépigraphes qui ont été insérés
dans cet ensemble parce que leurs auteurs, ou les affaires traitées, avaient une certaine proximité avec
Démosthéne. Les discours authentiques sont eux-mémes tres variés et comprennent des harangues devant
le Conseil et ’assemblée du peuple, des plaidoyers destinés aux tribunaux (soit prononcés par 1’auteur en
son propre nom, soit, suivant le systéme de la logographie, rédigés pour des clients), des discours d’apparat,
des lettres et des prologues. Les présentations données en téte des discours font chaque fois le point sur la
question d’attribution et proposent des conclusions fermes si ¢’est possible, prudentes quand on ne peut
faire autrement (p. 1109 : « I’attribution a Démosthéne de I’ Eroticos, si elle n’est pas impossible, parait
hautement invraisemblable »). De maniére générale, ces présentations, sans se vouloir érudites, s’appuient
sur une large bibliographie et fournissent des indications substantielles. Elles démélent des affaires souvent
incertaines, que les plaideurs embrouillent a plaisir, et analysent rigoureusement les étapes de
I’argumentation. (Une réserve, toutefois, concernant la présentation du Contre Leptine et celle de la
Premiére Philippique, qui paraissent un peu trop rapides pour des discours aussi célébres que ceux-1a.)

Les textes sont classés suivant leur date de composition et donnés dans I’ordre chronologique,
décision originale (p. XCII : « en rupture avec toutes les autres éditions de Démosthéne en France comme a
I’étranger... »), qui repose sur un pari, puisque toutes les dates ne sont pas connues, mais qui se se justifie,
au bout du compte, par la constatation que 80 % des discours sont datables de maniére raisonnablement
assurée. Cette innovation permet au lecteur de prendre une vision d’ensemble de la carriére de Démosthéne,
en accompagnant 1’orateur pas a pas, de 364/363 a 323/322 avant J.-C. On le voit se multiplier sur plusieurs
fronts, passant sans transition de la grande politique a la chicane, ainsi quand se succedent la Troisieme
Olynthienne et le Contre Beeotos I. On note des pics d’activité, des années spécialement remplies (ou
spécialement documentées), et 1’on s’apercoit que tout ne s’est pas arrété apres le proces de la couronne,
plusieurs discours se référant probablement aux années qui ont suivi. Tout cela est hautement instructif.

Quant a la traduction, le parti a été pris, sciemment (p. VIII), d’adopter un style clair et moderne, et
la réussite est totale ; derricre cette fluidité, il y a naturellement beaucoup de recherche, beaucoup de travail.
Les morceaux de bravoure sont excellemment rendus, comme I’annonce de la prise d’Elatée (p. 853), mais
aussi les passages plus laborieux, comme le début du Sur les Symmories (p. 236). Les citations poétiques
sont scandées, a juste titre, d’une maniére différente de la prose (p. 694 sqq.). Des expressions amusantes
et imagées contribuent a la verve des débats (p. 238 « jouer les bardes », 369 « fi des commérages », 381
«ils n’ont pas froid aux yeux », 871 « enfoncez-vous bien dans la téte », 1038 « c’est tout juste s’il ne
s’attache pas des clochettes »). Le style d’Apollodore posait un probléme particulier, parce que ce proche
de Démosthéne, dont plusieurs textes se sont glissés dans le corpus, écrit moins bien que le grand orateur :
Pierre Chiron a fait un effort spécial pour relever ce « défi » (p. 755) et garder a Apollodore la physionomie



qui est la sienne. Il faut de la virtuosité pour suivre les méandres de ses phrases, dont une, « monstrueuse »,
de trois cent soixante mots (p. 91, 94).

Le texte grec pris pour base, qui n’est pas reproduit, est celui de la Collection des Universités de
France. Les notes signalent les cas ou le traducteur choisit une lecon différente de celle de la C.U.F., en se
référant a d’autres éditions, voire en proposant un choix original (Sur les Affaires de la Chersonése, 75,
p- 851, n. 2), et elles attirent également 1’ attention sur des mots grecs particuliérement riches ou spécifiques.
Au § 108 du Contre Néaira (p. 784), c’est I’expression crue, citée par Hermogene, /d. 11, 3, 10 [325], qui
est traduite, de préférence a la version plus décente (expurgée ?) des manuscrits de Démosthéne.

Si ’on n’avait scrupule a demander encore davantage a une publication aussi titanesque, on
observerait que la question du plan des discours se pose ¢a et 1a, plan qui « n’est pas trés facile a percevoir »
(p. 535), « disposition tumultueuse » et « calculée » (p. 637), et qu’il vaudrait la peine de prolonger les
indications a ce sujet, car la liberté de composition est un des aspects les plus caractéristiques de 1’éloquence
démosthénienne. M. Delaunois mena autrefois des recherches en ce sens, a partir de son article « Du plan
logique au plan psychologique chez Démosthéne », Les Etudes classiques, 19, 1951, p. 177-189, et il faut
rappeler aussi les réflexions de R. WEIL, « De la composition », Revue des Etudes grecques, 101, 1988,
p. 1-11.

Par ailleurs, le discours d’Hypéride Contre Diondas, découvert dans le palimpseste d’Archimede,
jette un éclairage nouveau sur le proces de la couronne et sur les conditions d’élaboration du discours de
Démosthéne (voir L. Horvath, Der Neue Hypereides. Textedition, Studien und Erlduterungen,
Berlin/Munich/Boston, 2014, p. 165-176).

Démosthéne est-il un auteur qu’on lit encore hors du cercle des hellénistes de profession ? Cela n’est
pas sir, et justement le présent volume est ce qu’on pouvait faire de mieux pour espérer toucher des lecteurs
qui ne soient pas seulement des spécialistes. Cet ouvrage remarquable est a la fois un précieux outil de
travail et une invitation a découvrir des textes qui ont compté dans I’histoire de la rhétorique et dans
I’histoire tout court. Projet servi par le ton de 1’ensemble, qui est tres juste, sans rien de rébarbatif ou de
pédant ; les auteurs s’adressent au lecteur d’une maniere agréable, exposent honnétement les problémes,
suggerent les résultats et rendent vivant ce tableau pittoresque de la société athénienne.

Laurent PERNOT



Langeais, Foulque Nerra . p .
et les chéteaux des pays de Loire, J’ai ’honneur de déposer sur le burecau de 1’Académie le

de I'an mil & la premiére croisade recueil d’études, issues d’un colloque tenu sur place les 6 et 7
Dominique BaamiéLeny, André Vaucyez et Nicolas Gamac éd.

octobre 2021, sur Langeais, Foulque Nerra et les chdteaux des pays
de Loire de ['an mil a la premiere croisade, édité par André
Vauchez, Nicolas Grimal et moi-méme a 1’Académie des
inscriptions et belles-lettres en 2023. On y trouve six contributions,
trois d’archéologie et trois d’étude historique des textes, toutes
apportant du nouveau sur un comte d’Anjou (989-1040) dont les
livres modernes ont fait une sorte d’idéaltype du féodal brutal,
énergique et puissant, en le créditant de la construction de beaucoup
de donjons (dont celui de Langeais, tenu pour le plus ancien en
pierre qui nous ait été en partie conservé) et en lui reconnaissant des
actes pieux nombreux et spectaculaires, comme s’il avait été
désireux ou contraint de se faire pardonner tant bien que mal, par la
société chrétienne de 1’an mil, ses meurtres, ses ruses et ses
chateaux.

ACADEMIE DES INSCRIPTIONS ET BELLES-LETTRES

Tout d’abord et comme il convient, Edward Impey et Elisabeth Lorans, qui avaient procuré en 1998
une synthése apres leurs campagnes de fouilles a Langeais, rappellent leurs principaux résultats et apportent
des précisions et des retouches. Ils décrivent le site castral tripartite (basse-cour, espace résidentiel, espace
religieux). Ils confirment la datation du donjon vers 996 et donc sa trés probable érection sur 1’ordre et au
profit de Foulque Nerra : ils le rapprochent techniquement de la résidence comtale d’Angers et marquent
qu’il doit étre antérieur au donjon de Loches (d’entre 1012 et 1035) ou apparaissent des perfectionnements.
IIs inscrivent ce donjon de Langeais dans la lignée des tours-maitresses, dont 17 sont désormais connues
en France du Nord avant 1000, et qui sont a la fois résidentielles, défensives et dotées d’une valeur
symbolique. IIs le comparent a la turris famosa d’Ivry-la-Bataille, en Normandie.

Luc Bourgeois reconsidére le site de la Motte de la Chapelle a Doué-la-Fontaine, emblématique
depuis 1’étude de Michel de Botiard (1987/1970) sur le passage « de I’aula au donjon ». De nouvelles
investigations permettent de reconstituer quatre phases et de reconnaitre les traces d’un étage de 1’aula qui
n’avait pas été détecté et de mener une étude du mobilier, trés aristocratique. Luc Bourgeois accentue le
caractere graduel de ’emmottement, et il argumente, avec prudence mais avec force, en faveur d’une
implantation sur le site méme d’un des quatre palais des rois carolingiens d’Aquitaine attestés par les
sources écrites entre 794 et 840.

Pierre Papin dresse un précieux bilan des importantes découvertes qu’ont permises a Loches des
fouilles préventives (entre 2000 et 2008) puis des fouilles programmées (entre 2014 et 2020). Outre un
rempart du Bas-Empire, elles ont fait connaitre 1’état primitif, dans la seconde moitié¢ du X° siécle (époque
ou Loches était une quasi-enclave angevine en Touraine), de la résidence comtale avec une grande salle en
bois de 200 m? ainsi que de la collégiale Notre-Dame, fondée par Geoffroi Grisegonnelle, pére de Foulque
Nerra — le tout défendu par une levée de terre. Pierre Papin peut ensuite caractériser 1’ceuvre de Foulque
Nerra comme la spectaculaire « monumentalisation » de ce qui devait étre une imposante forteresse ; la
tour-maitresse, de 1012/1035, trés bien conservée, apparait déja comme un vrai grand donjon résidentiel,
flanquée de la collégiale et de I’aula reconstruites : une aula de dimension si exceptionnelle (488 m?) qu’il
faut en déduire que Foulque Nerra faisait de Loches une seconde capitale, avec Angers, comme par défi au
comte de Blois, son adversaire encore en possession de Tours.

La transition peut ainsi s’effectuer avec les études de textes, qui commencent (chronologie oblige)
par ma relecture de trois épisodes des Histoires de Richer de Reims (IV.79, 81-86, 90-93) relatant les
premiceres campagnes de Foulque Nerra (de 990 a 995), tout prés dans le temps mais depuis un peu loin
dans I’espace. Notre comte rivalise alors avec Eudes [ de Blois, expressément pour la suzeraineté sur la
Bretagne (ou au moins le comté de Nantes) et fondamentalement pour 1’hégémonie en pays de Loire
(difficile a établir en raison de la grande viscosité du systéme politique). Les détails fournis par Richer de
Reims, assez fiables, permettent de contextualiser I’érection du donjon de Langeais et de bien caractériser
la guerre féodale intermittente, avec ses codes, ses cibles, ses liens étroits avec I’interaction féodale. Au



passage, je ferraille contre ’hyper-critique de Richer exercée par Robert Latouche (1930 et 1937) comme
I’a fait Michel Bur a propos d’autres épisodes, et contre I’hyper-romanisme incarné ici par Bernard
Bachrach qui travestissait Foulque Nerra, en 1993, en « comte néo-romain ».

Les actes monastiques, chartes et notices, dont Chantal Senséby analyse ensuite le vocabulaire, ne
lui apparaissent en revanche que médiocrement attentifs aux réalités chatelaines. Il est vrai que dans les
pays de Loire cette source va devenir peu a peu, au fil du XI® siécle, aprés la mort de Foulque Nerra, de
plus en plus riche en informations (rappelons que Bernard Bachrach, avant de verser dans 1’hyper-
romanisme, avait su en tirer parti).

Enfin, et ce n’est pas le moins, Jean-Marie Moeglin procure, avec son art et son brio coutumiers, une
histoire compléte de la construction historiographique de 1’image de Foulque Nerra, au long du millénaire
qui nous sépare de lui. Du XI° si¢cle ne nous parviennent que des bribes d’historiographie angevine et
jusqu’aux années 1130 les plus marquants sont quelques récits extérieurs ponctuels, tels ceux de Raoul
Glaber qui évoque notamment le sang versé a la bataille de Conquereuil (992) et le pelerinage expiatoire
en Terre Sainte, ou ceux de Guillaume de Malmesbury, qui dramatise la pénitence du comte Foulque a
Jérusalem en le disant battu de verges et promen¢ la corde au cou, et qui met le piquant d’une belle repartie
dans son évocation de la hachée (harmiscara) que Foulque aurait imposée a son fils Geoffroi Martel. La
contribution de Raoul Glaber vient ensuite se greffer sur une historiographie proprement angevine du XII°
siécle, liée aux Plantagenets, dont Jean-Marie Moeglin propose une analyse approfondie, en notant tout de
méme que, sur place, elle n’a pas suscité de reprises et de prolongements apres le XII° siécle, a la différence
de ce qui s’est passé par exemple en Flandre. La célébrité moderne de Foulque Nerra tient a sa place dans
le « grand récit » d’histoire de France, ou il incarne, par la grice de Raoul Glaber, de Guillaume de
Malmesbury et de quelques chartes de donation aux églises, le féodal dont la violence outrancicre n’a d’égal
que les expiations vibrantes. Achille Luchaire parlait ainsi de « I’éclat de ses crimes et de ses pénitences ».
Mais de I’authentique comte de 1’an mil, que savons-nous vraiment ? Peu de chose, avoue Jean-Marie
Moeglin.

Le présent recueil se clot par une belle conclusion d’André Vauchez. 1l fait progresser tout de méme

un peu notre connaissance de Foulque Nerra, en soulignant 1’éclat de ses chateaux et la prudence de ses
guerres.

Dominique Barthélemy



J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de 1’Académie
mon livre Miracles de [’an mil, publié en 2023 aux éditions
Dunod (316 pages, 19 chapitres). Il s’agit d‘une série de
« lectures » de quelques-uns des trés beaux textes latins que
comporte I’hagiographie de France et d’Aquitaine au XI° siécle.
Relatant les miracles de saints morts a reliques, ils prolongent
des récits du haut moyen age, comme ceux de Grégoire de Tours
ou d’auteurs du IX°® siécle, avec quelques inflexions nouvelles et
surtout une abondance et parfois une sophistication inédite :
c’est le fruit d’un nouvel essor des études dans des monasteres
comme Fleury ou a I’ombre de cathédrales comme Chartres. Ces
récits procurent de nombreuses indications, au moins par petites
touches, sur la vie et les classes sociales (hommes et femmes,
clercs et laics, chevaliers et serfs), d’autant qu’il ne s’agit pas
seulement de guérisons miraculeuses de malades et de possédés,
mais aussi, dans une proportion importante, de chatiments
(justes vengeances) plus ou moins graves infligés a des
chevaliers fautifs comme a des serfs rétifs ou méme a des dévots
insolents, et d’aides a des chrétiens en détresse (notamment a des captifs) ou au moins dans 1’embarras.
L’historien peut faire son miel de tout cela comme d’une documentation indirecte, et en méme temps
envisager la fonction sociale du récit de miracle dans le cadre de tensions et apaisements de tensions.
D’autre part, il peut prendre un intérét puissant & observer la maniere méme dont les narrateurs latinistes
livrent leur version trés ¢laborée de récits qui pouvaient les avoir précédés ou s’inspirer d’eux en
simplifiant : ces auteurs dont la science et la conscience chrétiennes sont trés aiguisées tentent souvent de
se démarquer de certaines rusticités et dun utilitarisme qui les géne aux entournures, ou s’appliquent a tirer
une legon morale. Au fil d’un livre qui reprend quelques éléments (mais finalement assez peu) de mes
Chevaliers et miracles de 2004, et qui prolonge des travaux comme ceux de Pierre André Sigal et de Henri
Platelle ou Peter Brown, les efforts d’évocation alternent avec les essais d’interprétation.

Miracles

de Pan mil

Apres une ouverture sur I’an mil en général, un premier tiers du livre (huit chapitres) est consacré
aux Miracles de saint Benoit de Fleury, qui ont fait 1’objet d’une édition critique et traduction de trés bonne
qualité en 2019 par Anselme Davril, Annie Dufour et Gillette Labory (la traduction n’appelant que de rares
retouches). Les narrateurs du XI° siécle ont une grande référence avec Grégoire le Grand, et surtout un
initiateur avec Adrevald (IX® siécle) et leurs récits comme les siens parlent beaucoup de la seigneurie de
saint Benoit, c¢’est-a-dire d’eux-mémes, moines de Fleury. Ils laissent bien voir I’ambivalence de leurs
relations avec les chevaliers qui sont leurs voisins et avec les paysans qui sont leurs serfs. Des chevaliers
sont punis de mort « pour une peccadille » aggravée par un blasphéme, d’autres sont aidés contre leurs
ennemis particuliers, protégés contre la mort au combat, par les pains ou étendards de saint Benoit.
L’apaisement des tensions par des récits de miracles de chatiments ne doit pas nous faire croire a 1’absence
de procédures judicaires : celles-ci sont au contraire réguliérement évoquées par les Miracles de saint
Benoit, par exemple a I’occasion de duels et d‘ordalies, mais ces procédures ne sont pas le seul moyen de
régler les conflits : plutdt, un moyen conjugué a d’autres. L’usage de malédictions liturgiques aide les
moines a faire interpréter le malheur arrivé a un chevalier adverse comme un miracle de chatiment. Cet
usage est relayé, ici comme ailleurs, par une forme « rustique » d’instigation a la vengeance du saint, qui
permet a des moines narrateurs de faire résonner (a leur maniére) dans certains récits la voix des serfs de
saint Benoit ; une voix des serfs est ainsi reconstituée, instrumentalisée par Raoul le Tourtier, I’avant-
dernier auteur, proche de 1100. Une guérison dont saint Benoit est coutumier est I’exorcisme des possédés,
c’est-a-dire de forcenés ou d’agité(e)s qu’on amene dans un de ses sanctuaires et dont la crise salvatrice
témoigne de sa puissance. D¢s le IX® si¢cle, Adrevald recomposait des scénes d’affrontement entre le saint
et le démon, André¢ de Fleury le fait encore au milieu du X° si¢cle, cela tend en revanche a disparaitre avec
Raoul le Tourtier, au profit d’une approche nouvelle du déréglement mental comme maladie.

Une fois qu’on a prété attention aux Miracles de saint Benoit et a d’autres recueils contemporains,
on peut en rabattre un peu sur I’apparente singularité des Miracles de sainte Foy de Conques ou, du moins,
micux la cerner. Le succés du péelerinage a Conques, au sanctuaire de cette martyre dont la Passion est mise



en langue vulgaire au XI° siécle, est assurément d’une ampleur remarquable. Mais faut-il pour autant,
comme 1’ont fait beaucoup d’historiens récents, faire du culte de sainte Foy 1’expression d’un paganisme
résurgent, d’un folklore festif, d’une contestation antiféodale ? Elle n’est pas la seule en Aquitaine a avoir
une statue-reliquaire, fabriquée tout a fait officiellement, et cela ne parait bien faire probléme que pour
Bernard d’ Angers, premier narrateur de ses miracles (livres I et II) qui la met en cause de maniére subtile
et fugace ; mais il s’agit d’un hagiographe extérieur a la communauté détentrice des reliques, dont le point
de vue est trés original. Sainte Foy n’est pas davantage la seule a accomplir des miracles pour de petites
choses, sans grand enjeu, qu’il est dés lors tout indiqué de raconter sur un mode plaisant ; I’inédit est a
nouveau sous la plume de Bernard d’Angers, qui s’interroge un instant sur I’expression « rustique » de
« jeux de sainte Foy » et qui excelle a les relater de maniére piquante et presque émouvante. Je mets donc
en cause, pour ma part, de manicre beaucoup plus développée qu’en 2004, les théories modernes sur la
religion populaire et les historiens qui, tel Pierre Bonnassie, ont cru que le culte de sainte Foy était porté
par un « mouvement de la paix de Dieu » antiféodal. Ce culte parait en effet trés largement le fait de
chevaliers, qui sont ses pélerins, et qu’elle aide a s’évader de leurs captivités, a récupérer des montures et
au besoin une chevelure ou un faucon, sans trop les morigéner. Les continuateurs de Bernard d’ Angers,
moines de Conques, vont aussi dans ce sens, du moins le premier, auteur du livre III, car les souffrances
des humbles et méme la protestation de 1’un d’eux trouvent aussi leur place au livre IV. Quant a la « quéte
de I’or », une série de récits atypiques de Bernard d’ Angers, je suis sensible désormais a ce qu’elle pourrait
bien révéler de cupidité de la part des moines de Conques, dont il faut remarquer que 1’abbé Adalger, ami
de Bernard d’Angers, est dénoncé ailleurs comme simoniaque : n’utilisait-il pas en 1019 des richesses
données en rétribution des miracles pour tenter (en vain) de s’acheter I’archevéché de Narbonne ?

Les Miracles de sainte Foy mentionnent au passage les rassemblements de reliques, avec miracles a
foison, dans des conciles de paix. Mais les Miracles de saint Vivien, dont je reprends la datation haute (tout
pres de 1000) proposée par mon éléve Sébastien Fray, en parlent beaucoup plus et révelent des incidents
significatifs, qui ne plaident pas pour une ambiance de contestation sociale forte. Regroupées pour étayer
le pouvoir des évéques qui exigent des serments de bonne conduite de la part des chevaliers, les reliques ne
font aucun miracle directement en faveur de la paix : leur rassemblement produirait plutot des concurrences
les différents saints et saintes, et des déceptions de la part de certains malades. De méme une série d’autres
hagiographies qui évoquent au passage les conciles fondateurs de paix diocésaines, de 1’ Aquitaine a la
Normandie et aux portes de la Flandre (Corbie), commentées ici au chapitre 16. Pour avoir des miracles de
pacification opérée véritablement par 1’'usage des reliques, il faut se tourner vers ceux organisés en Flandre
dans la seconde moiti¢ du XI° siecle pour apaiser des haines mortelles (vengeances de sang dictées par
I’honneur). Le récit d’une tournée de saint Ursmer en 1060, rédigé sur le champ et presque sans apprét, se
préte particuliérement bien a une interprétation inspirée de I’anthropologie pragmatique : céder devant le
surnaturel n’a rien de déshonorant et renoncer a une vendetta devant des reliques est une bonne
échappatoire, au besoin I’abandon aux démons de ceux qui s’y refusent est d’une utile exemplarité. 11 est
intéressant aussi d’observer et de comprendre la maniére d’un saint vivant, dans une tournée de 1083 :
devant Arnoul de Pamele, évéque exilé de Soissons (car trop grégorien), les hommes qui se refusent a
pardonner la mort d’un proche deviennent des démoniaques, qu’il accepte d’exorciser si leurs proches
s’engagent a les forcer de céder et a4 y consentir eux-mémes.

Mais avec lui, on est alors au chapitre 18 et dans un « an 1100 » (1070-1150) durant lequel bien des
choses changent dans le royaume capétien. L’essor des cisterciens et des chanoines réguliers comme le
développement des gouvernements du roi, des princes ou méme des évéques rendent moins pertinent le
recours aux reliques et aux miracles de régulation sociale. De ces derniers, le coté utilitariste et le profit
financier conviennent de moins en moins a I’entreprise pastorale consécutive a la réforme grégorienne, qui
me semble s’annoncer trés vite. Un dernier chapitre (19), appuyé sur les beaux travaux de Benedicta Ward,
Richard Southern et André Vauchez, décrit et commente le déclin des miracles du type de I’an mil au profit
de ceux accomplis par de grands saints universels, Notre-Dame notamment, avec une exigence de réforme
morale forte du miraculé. La critique de diverses reliques par Guibert de Nogent, dés 1115/1120, a paru
isolée aux historiens modernes : en réalité, outre qu’elle s’appuie sur une véritable tradition de critique des
miracles dans des sanctuaires rivaux et prolonge certaines aspirations de Raoul Glaber (avant 1045), elle
parait venir a son heure, en riposte a des tournées de reliques pour financer des reconstructions d’églises
qui ne font pas I’unanimité. Les miracles des temps nouveaux ne seront plus guére que des guérisons et des
aides, le chatiment des pécheurs (contre la loi chrétienne plus souvent que contre la propriété monastique)
se produit désormais dans I’au-dela, comme le montrant des visions de revenants. Les récits exemplaires



de miracles de I’an 1200 ne manquent pas de charme ni de vibration, mais ils n’ont pas la méme valeur
documentaire, directe ou indirecte, pour I’histoire sociale, que ceux du haut moyen dge et de I’an mil.

Outre I’affinement des éditions critiques, un important travail de traduction et de commentaire
demeure a faire : les Miracles de saint Vivien, de saint Ursmer, de saint Amand, de sainte Rictrude, et bien
d’autres le mériteraient, afin de mieux servir a I’étude et a I’enseignement de 1’histoire de la France et de
I’Eglise.

Dominique Barthélemy



