
Jacques JOUANNA 

 

 

 

« J'ai l'honneur de déposer sur le Bureau de 

l'Académie le fascicule 2 (juillet-décembre) du Journal des 

Savants paru en décembre 2022. Il comprend 243 pages et se 

compose de six articles dont trois ont pour auteurs deux 

membres de notre Académie et un membre associé étranger. 

Les articles seront présentés ici dans l'ordre de parution dans 

le volume. 

 

 Les deux premiers sont consacrés à la Grèce. Celui qui 

ouvre ce second fascicule porte à la fois sur la médecine et la 

philosophie. Il est dû à votre serviteur, Jacques Jouanna, qui 

analyse un long passage nouvellement édité du Commentaire 

de Galien au préambule du traité d'Hippocrate sur  l'Officine 

du médecin. Galien considère ce préambule comme capital.  Il 

expose, en effet, la méthode initiale en médecine qui consiste 

à établir le diagnostic de la maladie par la comparaison entre 

l'état sain et l'état pathologique du malade grâce à tous les 

moyens de la connaissance, c'est-à-dire par les cinq sens et par 

la faculté de concevoir. Le titre de l'article est long, car il doit 

informer le lecteur de l'exactitude de son contenu : « Un philosophe stoïcien fantôme (Simivou Stwikou') 

et un petit trésor de la langue grecque sur la faculté de concevoir (gnwvmh) : Critias, Antiphon, Platon, 

Lysias, Eschine le Socratique, Hypéride. Galien, Commentaire à l'Officine du médecin d'Hippocrate I, 

3 (Kühn XVIII/B, 649-657) nouvellement édité. » 

 L'objet de la présente contribution est de montrer comment des filières du savoir ont pu se 

construire sur des erreurs depuis le XVIe siècle jusqu'à nos jours, d'une part à cause d'une trop grande 

confiance dans les dernières éditions sans consultation des manuscrits, et d'autre part à cause de l'absence 

d'une vision cohérente et synthétique sur  les sources. Ainsi le philosophe stoïcien Simias qui aurait eu 

de l'influence sur l'un des premiers maîtres de Galien, bien qu'il ait encore une entrée dans le 

Dictionnaire des philosophes de R. Goulet, n'est qu'un fantôme. Son existence tient à une mauvaise 

lecture de sa source, le manuscrit grec de Paris 1849, fol. 178r, l. 21 in fine.  

 De façon plus positive, à l'occasion de l'emploi de gnwvmh dans le préambule de l'Officine du 

médecin, Galien rassemble un petit trésor de gnwvmh au sens général de « faculté de  concevoir », 

provenant de six auteurs de la période classique : Critias, Antiphon, Platon, Lysias, Eschine le Socratique 

et Hypéride. Ce trésor a été oublié comme tel, car il a été éparpillé dans des recueils de fragments parmi 

lesquels sont les Vorsokratiker de Diels. Or le réexamen du manuscrit de base, ce même Parisinus gr. 

1849, apporte des enseignements nouveaux sur les incertitutdes et les certitudes des textes que Galien 

nous livre pour la première fois. 

 

 Robert Halleux et Blanche El Gammal présentent un article de synthèse intitulé « Sur la pratique 

des anciens alchimistes grecs ». Ils  viennent de publier en 2021 dans la Collection des Universités de 

France le volume des Alchimistes grecs  IX, 1 « Traités des arts et métiers ». Cette édition apporte un 

nouvel éclairage sur les relations entre l'alchimie et les arts et métiers. Le fondateur de cette relation est 

Marcellin Berthelot. Mais la nouvelle collection des Alchimistes grecs entreprise sous les auspices de 

l'Union Académique Internationale (UAI) a considérablement accru la masse des traités techniques. Le 

moment est donc venu de reprendre la question fondamentale des rapports entre l'artisanat gréco-

égyptien et l'alchimie, c'est-à-dire l'art chimérique de produire l'or, l'argent, les pierres précieuses et la 

pourpre à partir de matériaux vils. Le processus de transfert et de mutation des connaissances d'un 

domaine à l'autre doit être réexaminé dans un bilan enrichi par les nouveaux témoignages. La présente 

communication expose ce bilan en trois étapes.  

 La première étape s'attache au transfert des connaissances en repérant les interférences et les 

contaminations dans les manuscrits des alchimistes, puis les nombreuses références dans les traités des 



alchimistes aux métiers les plus divers, et enfin les instruments et les matériaux qu'ils ont utilisés comme 

d'autres  artisans : par exemple, pour chauffer la matière, les fours des métallurgistes ou des boulangers 

et des potiers ; pour diviser la matière, les mortiers des apothicaires et pour recueillir les liquides de 

multiples vases en argile, en cuivre ou en plomb d'usage domestique. Les alchimistes ont même eu 

recours à la palette des peintres à encaustique, c'est-à-dire une plaque de métal chauffée par en dessous 

avec des braises et sur laquelle les peintres liquéfiaient leur pain de cire colorée, afin de procéder à la 

teinture du métal par sublimation.  

 La deuxième étape consiste à pénétrer dans le laboratoire de l'alchimiste et dans l'atelier de 

l'artisan pour identifier la récurrence de substances et d'association de substances qui correspondent à 

des réactions physico-chimiques communes à l'artisanat et à l'alchimie. La question est de savoir 

comment ces réactions chimiques très réelles ont été intégrées dans la pratique transmutatoire des 

alchimistes. Le concept fondamental est celui de bafhv qui désigne l'action de tremper un solide dans 

un liquide et deviendra le terme usuel pour désigner la transmutation pour fabriquer l'or, l'argent, les 

pierres précieuses et la pourpre. Deux voies resteront classiques en alchimie, la voie sèche et la voie 

humide. Avec beaucoup de science et d'attention au détail, Robert Halleux compare les procédés 

analogues dans chacune de ces deux voies entre l'atelier de l'artisan et le laboratoire de l'alchimiste. Par 

exemple, dans la voie sèche, deux procédés métallurgiques, la fusion et la cémentation, s'appliquent en 

alchimie à la fabrication de l'argent et de l'or. Pour la voie humide, dans l'atelier, elle s'appliquait surtout  

à la teinture de la laine après lavage et mordançage. Ce sont des techniques analogues qui servent en 

alchimie à contrefaire des pierres précieuses. 

 La troisième étape mène de la pratique à la théorie. Elle commence par des remarques 

importantes sur le statut de la technique dans l'Antiquité. Contrairement à une idée moderne trop 

répandue, la Grèce ancienne n'a pas connu une stagnation technique et les élites intellectuelles ne se sont 

pas toutes réfugiées dans une science pure. Le monde antique a connu des avancées technologiques dont 

témoigne l'archéologie, et une tradition de la pensée grecque célèbre les inventions techniques de 

l'homme. Robert Halleux voit au centre de la conception ancienne des techniques la notion de mimesis 

qui établit une relation entre l'art et la nature. L'art imite la nature, ce qui implique la connaissance de 

ses structures et des lois qui la régissent. Il y a une théorie de la matière sous-jacente à la littérature 

alchimique et à sa pratique où le matériau de base est d'abord relâché, puis imprégné et resserré, ce qui 

implique une intuition corpusculaire de la matière. Les alchimistes ont fondé un modèle opératoire de 

la transmutation sur la discontinuite de la matière. Mais ce modèle, issu de la pratique, est dans ses 

résultats souvent aléatoire comme toute pratique artisanale. Et pour gérer l'aléatoire, il convient de 

rechercher le moment opportun (kairov"), notion qui doit en principe affiner les conditions de la réussite, 

mais où vont se tapir, en réalité, l'action des démons et le fatalisme astral.  

 

 Après ces deux premiers articles illustrant les productions de l'hellénisme viennent des articles 

relatifs au Moyen Âge.  

 

 L'un est centré sur le monastère de Marmoutier (Touraine) aux XIe/XIIe siècles. Il est dû à Jean-

Hervé Foulon et s'intitule : « De la difficulté à discerner le vrai du faux : enquête sur les premiers 

privilèges pontificaux d'exemption de l'abbaye de Marmoutier (1087-1145) ». Il nous livre le fruit d'une 

longue recherche relative aux privilèges pontificaux acccordés à l'abbaye de Marmoutier sous les sept 

pontificats qui vont de Victor III (1086-1887) jusqu'à Eugène III (1145-1153). Le monastère de 

Marmoutier dont le réseau prieural est étendu se distingue par la richesse de ces archives. Pourtant il 

existe une différence notable. Alors que des chartes originales sont conservées en  grand nombre, en 

revanche les premiers privilèges pontificaux d'exemption dont l'abbaye a bénéficié ne subsistent que 

sous la forme de copies de l'époque médéviale ou moderne ou bien n'ont été conservées que par 

l'intermédiaire des cartulaires de prieuré (Vivoin, Chemillé). C'est cette question qui est au  cœur de 

l'étude. La faible conservation des originaux sur place est d'autant plus étonnante que ces documents 

importants datent de l'époque où l'abbaye délaisse l'alliance comtale angevine pour rechercher la double 

protection du pape et du roi. L'enquête commence par un tableau de tous les privilèges d'exemption au 

nombre de dix décernés par les sept papes de la période concernée (1086-1153) avec une mention 

spéciale au pontificat d'Urbain II (1088-1099) où quatre privilèges sont attestés, alors que pour les autres 

papes une seule bulle est émise  au début du pontificat.  



 Après une analyse minutieuse d'une situation complexe où les sources diplomatiques et 

narratives interagissent les unes sur les autres, il s'avère que les  moines, sous la pression archiépiscopale 

de longue durée, répondirent de façon variable pour défendre leurs intérêts : conservation différentielle 

des actes, production de faux, appel à Rome ou au roi, production narrative instituant une légende 

officielle de l'origine des libertés du monastère. La situation était d'autant plus complexe que les intérêts 

du prieuré pouvaient différer de ceux de l'abbaye-mère.  

 L'exposé est suivi d'une longue Annexe (p. 228-253) où les grands privilèges de Marmoutier 

(1087-1145) sont tous présentés séparément. Il n'a pas été jugé nécessaire de refaire l'édition de ceux 

qui ont été bien édités par le savant allemand J. Ramackers dans ses  Papsturkunden in Frankreich (1956 

et 1958),  mais il a été utile de proposer aux chercheurs dans cette Annexe une édition plus fiable des 

privilèges pontificaux de Marmoutier dont l'édition demeurait défectueuse ou qui sont restés jusqu'à ce 

jour totalement inédits. 

  

 Le second article consacré au Moyen Âge nous conduit trois siècles plus tard et nous fait changer 

de milieu, en nous transportant des moines d'une abbaye et de leurs relations avec la papauté aux grands 

de la noblesse et de leurs relations avec le roi. La contribution est celle d'Olivier Mattéoni intitulée : 

« Les grands et leur noblesse au milieu du XVe siècle : l'Armorial de Guillaume Revel, exaltation d'un 

ordre féodal et princier. »  

 Les relations entre le roi et les nobles se déclinent généralement, à partir de la construction de 

« l'empire du roi » au milieu du  XVe siècle, sous la forme de la revendication et de l'opposition. 

Néanmoins, il ne faut pas céder à une vision binaire qui serait caricaturale. Les grands et les princes 

veulent une place auprès du roi, place première qui tient à leur sang et à leur entourage de nobles et de 

vassaux. Ce contexte est fondamental pour comprendre certaines productions livresques qui 

apparaissent dans l'entourage des princes et qui endossent la forme du texte et de l'image pour exalter 

pouvoir princier et force de la noblesse. Au sein de cette production, l'Armorial de Guillaue Revel 

constitue une pièce maîtresse. La notoriété du document réalisé au début des années 1450 est due plus 

à ses dessins de villes ou bourgades médiévales, comme celle de Moulins, qu'aux armoiries des nobles 

qui les habitent. L'ouvrage a fait l'objet d'études complètes de la part des historiens du peuplement, des 

archéologues et des spécialistes de l'héraldique au XXe siècle. Néannoins toutes les études précédentes 

laissent de côté la finalité première de l'ouvrage, ses enjeux, sa dimension politique, ce qui explique  que 

le prologue ait été délaissé. Cela conduit à reprendre à nouveaux frais la lecture de ce document. 

L'armorial, dont la définition est rappelée (recueil d'armoiries) est décrit de façon précise. C'est un 

volume de 506 p. de parchemin, provenant de la bibliothèque des ducs au château de Moulins, conservé 

à la BNF sous la cote Français 22297 (numérisé par Gallica). Il a été entrepris pour le duc Charles 1er de 

Bourbon (r. 1434-1456) avant d'être dédié au roi Charles VII par son auteur, le héraut d'armes Guillaume 

Revel qui s'intitule dans le prologue « Auvergne». L'ouvrage, resté inachevé, couvre trois espaces 

politiques : le duché d'Auvergne, le duché de Bourbonnais et le comté de Forez. Il tranche avec les 

armoriaux anciens et contemporains dans la mesure où le recensement des armes répond à une logique 

géographique qui est aussi une logique politique. La page relative à la ville et au château de Moulins (p. 

369) est prise particulièrement en exemple au cours de la communication à plusieurs endroits comme 

page type de l'armorial. Elle comprend dans la partie inférieure les écus avec les armes et dans la partie 

supérieure, ce qui est une originalité, la vue figurée d'une ville, d'un château ou d'une bourgade qui 

correspond à un cadre politique (capitale, chef-lieu de châtellenie, fief). La puissance ainsi ordonnée 

vaut manifeste : elle affirme la domination du prince et l'engagement des nobles à servir le projet 

princier. Pour la lecture du document, il faut tenir compte aussi du prologue de Revel plus riche qu'on 

ne le dit et qui donne à l'armorial une forte dimension politique. Par son exposé sur le bon régime du 

prince, le prologue entend lier gouvernement princier et force de l'entourage nobiliaire. Cela est valable 

non seulement au niveau d'un duc, mais aussi d'un roi. Le roi Charles VII est invité à associer princes et 

nobles à la reconstruction du pays et son gouvernement doit prendre appui sur leur fidélité et leur 

compétence. 

 

 Les deux derniers articles du fascicule illustrent les recherches de notre Académie dans le 

secteur de l'Orientalisme.  

 



 L'un apporte des éléments nouveaux sur l'évolution des idées mathématiques en Inde et en Chine 

grâce à l'analyse d'un texte chinois récemment édité qui n'avait pas encore été traduit. L'article est dû à 

S. Kichenassamy, agrégé de mathématiques, et à M. Ruixin. Il s'intitule « La vie de Ratnamati dans le 

Xu Gaoseng Zhuan et la transmission de savoirs mathématiques en contexte bouddhique. »  

 Cette vie d'un moine bouddhique indien en Chine appartient au Xu Gaoseng Zhuan dont l'auteur 

est Daoxuan (c. 596-667). C'est la suite du Gaoseng Zhuan « Biographies des moines  éminents »). La 

traduction du texte apparaît aux pages 307-317 de la communication. Elle est faite sur le texte chinois 

édité en 2018 par Lin Shengzhi et les membres du groupe d'études sur le Xu Gaoseng Zhuan. Le texte 

chinois est repris et traduit en français en respectant la distribution en chapitres du texte original. Lemanti 

(= sans doute Ratnamati) est un moine bouddhiste indien qui résidait au monastère Yongning à Luoyang, 

alors qu'elle était capitale impériale des Wei du Nord. Le récit a lieu au VIe siècle entre 516, date de la 

construction du monastère, et 534, date de son incendie. Le cœur du texte met en scène la confrontation 

entre Ratnamati et Qimuhuaiwen, connu par ailleurs pour l'invention d'un procédé de trempe de l'acier, 

et il fait intervenir un étranger Ruran, ami de Ratnamati qui détient un savoir mathématique dont on n'a 

pas trace ailleurs. Ce texte renouvelle notre compréhension des épistémologies mathématiques indienne 

et chinoise. Il fournit en effet pour la première fois des informations sur la teneur des connaissances 

mathématiques des savants indiens installés en Chine au début du sixième siècle. Si les influences 

indiennes sur la philosophie, la littérature et l'analyse du langage en Chine ont été largement étudiées, 

les échanges mathématiques directs à haute époque ne semblent pas avoir été mis en évidence 

antérieurement. Un second enseignement concerne la nature des monastères bouddhiques en Chine. Ils 

étaient manifestement le lieu d'échanges purement scientifiques sans lien direct avec le bouddhisme, 

non seulement avec les Chinois, mais aussi des Rourans venus du Nord. Ces échanges portaient sur la 

nature même de la connaissance scientifique. Enfin, ce nouveau témoignage chinois jette une lumière 

inattendue sur le défi mathématique au cours de l'épisode de Nala et Damayanti dans le Mahābhārata. 

Dès lors, il devient clair que pour reconstituer l'histoire des mathématiques en Orient, les sources 

indiennes et chinoises s'éclairent réciproquement et doivent être considérées désormais ensemble. 

 

 Le fascicule II du Journal des Savants de 2022 se termine par une communication sur la vie 

intellectuelle dans le Maroc de la seconde moitié du XVIe siècle, sous la nouvelle dynastie des Saadiens. 

Elle est due à notre confrère François Déroche et à Lbachir Tahali ; elle s'intitule « Du bon usage des 

livres : Aḥmad al-Manṣur, mécène de la bibliothèque Quarawiyyīn ».  

 Cette communication n'est pas l'effet du hasard. Elle fait partie des résultats d'une recherche 

financée par le Conseil Européen de la recherche (ERC), sur la vie intellectuelle et culturelle saadienne. 

Dans cette nouvelle dynastie des Saadiens venue du  Sud, les projecteurs commencent par éclairer 

Aḥmad al-Manṣur que l'on a appelé « le Sultan des Savants ». Né à Fès en 1549, le sixième sultan de la 

dynastie saadienne, est présenté surtout par ce qui n'est pas bien connu, son éducation, et pendant son 

règne (r. 1578-1603), son implication dans des discussions savantes avec des érudits marocains, et aussi 

sa correspondance avec de grands savants égyptiens. Grâce à toutes les ressources dont il disposait, 

surtout après la conquête du Soudan (à partir de 1591) il fit preuve de générosité pour les savants, et il 

constitua dans son palais du Badī à Marrakech une bibliothèque personnelle dont on vantait la richesse.  

 Après la présentation intellectuelle du Sultan, on en vient à l'ancien foyer intellectuel qu'était la 

ville de Fès, cette ville où est né Aḥmad al-Manṣur et où la mosquée Quarawiyyīn était (et est encore à 

l'époque moderne) un centre d'enseignement. Une bibliothèque y existait (et existe encore), fondée 

d'abord à l'initiative d'un sultan du XIVe siècle, le mérinide Abū Inān Fāris (r. 1348-1359 ) dont la culture 

littéraire et juridique était déjà vantée. Il fit édifier un bâtiment et y déposa des livres. On découvre, à 

partir de là, le grand mérite de l'article : c'est la publication de nombre de témoignages en arabe avec 

une traduction française. Le premier est l'inscription de fondation de la bibliothèque d'Abū Inān Fāris 

qui tira de sa propre collection des ouvrages pour les constituer en bien de mainmorte (waqf). Et il fit 

inscrire sur les livres qu'il dota les actes (taḥbīs) qui enregitraient individuellement chaque don. La 

bibliothèque actuelle Quarawiyyīn possède encore des exemplaires donnés par le sultan en mainmorte. 

On a la chance d'avoir p. 338 de l'article. un taḥbīs du sultan Abū Inān Fāris en arabe avec la traduction 

française et en face dans la page 339 la photo de grande qualité en couleur de la page de l'exemplaire. 

Cette technique de présentation continue à être appliquée dans la troisième partie de l'article intitulé 

« Aḥmad al-Manṣur et la bibliothèque Quarawiyyīn ». Suivant les pas de son prédécesseur mérinide, le 

sultan Aḥmad al-Manṣur commença à aménager une salle attenante à la mosquée avec l'argent des biens 



waqf des mosquées. Puis il légua à la bibliothèque des manuscrits en biens de mainmorte. L'inventaire 

d'une section des manuscrits, conservé dans un fonds de la Bibliothèque Quarawiyyīn où il était resté 

inédit, est ici reproduit en arabe, traduit en français et illustré par une photo. Il comprend au total 

quarante volumes. Il a été dressé, alors que le sultan était encore en vie. Une autre source qui nous 

renseigne sur l'apport du sultan à la bibliothèque est formée par les actes (taḥbīs) qui avaient été transmis 

sur les manuscrits eux-mêmes. Deux exemples sont donnés suivant la même technique employée pour 

les taḥbīs d'Abū Inān Fāris et ils sont suivi d'un long commentaire d'ensemble sur les contenus de la 

bibliothèque et ses orientations. Une quatrième partie de l'article intitulée « Livres et politique »  réinsère 

la fondation de la bibliothèque dans l'histoire des relations politiques d'Aḥmad al-Manṣur avec Fès, cité 

du nord du royaume qui n'avait pas accueilli les Saadiens avec enthousiasme et qui était mal gérée par 

son fils aîné al-Ma'mūn qu'il fut obligé en définitive d'appréhender par la force. Grâce à la date des 

taḥbīs les plus anciens (1599-1600), on dispose d'un nouveau point solide pour réexaminer la date de 

construction de la bibliothèque et les intentions politiques qui peuvent l'expliquer. L'histoire du fonds 

constitué waqf par al-Manṣur n'est donc pas seulement celle du mécénat sultanien ; elle est aussi le reflet 

d'une crise majeure qui a marqué la fin de son règne, où le livre a servi à sauvegarder les relations 

privilégiées du « sultan des savants » avec les oulémas fāsī de Fès. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


