Jacques JOUANNA

«Jai I'honneur de déposer sur le Bureau de
I'’Académie le fascicule 2 (juillet-décembre) du Journal des
Savants paru en décembre 2022. Il comprend 243 pages et se

JOURNAL compose de six articles d_ont trois ont pour auteurs deux
b membres de notre Académie et un membre associé étranger.
Les articles seront présentés ici dans I'ordre de parution dans

SAVANTS le volume.

FONDE EN 1665

Les deux premiers sont consacrés a la Grece. Celui qui
ouvre ce second fascicule porte a la fois sur la médecine et la
philosophie. 1l est di a votre serviteur, Jacques Jouanna, qui
analyse un long passage nouvellement édité du Commentaire
de Galien au préambule du traité d'Hippocrate sur 1'Officine
du médecin. Galien considere ce préambule comme capital. Il
expose, en effet, la méthode initiale en médecine qui consiste
a établir le diagnostic de la maladie par la comparaison entre
e I'état sain et I'état pathologique du malade gréace a tous les
moyens de la connaissance, c'est-a-dire par les cing sens et par
la faculté de concevoir. Le titre de l'article est long, car il doit
informer le lecteur de I'exactitude de son contenu : « Un philosophe stoicien fantdme (Simivou Stwikou")
et un petit trésor de la langue grecque sur la faculté de concevoir (gnwvmh) : Critias, Antiphon, Platon,
Lysias, Eschine le Socratique, Hypéride. Galien, Commentaire a I'Officine du médecin d'Hippocrate I,
3 (Kihn XV111/B, 649-657) nouvellement édité. »

L'objet de la présente contribution est de montrer comment des filiéres du savoir ont pu se
construire sur des erreurs depuis le XVI° siécle jusgqu'a nos jours, d'une part a cause d'une trop grande
confiance dans les derniéres éditions sans consultation des manuscrits, et d'autre part a cause de I'absence
d'une vision cohérente et synthétique sur les sources. Ainsi le philosophe stoicien Simias qui aurait eu
de l'influence sur l'un des premiers maitres de Galien, bien qu'il ait encore une entrée dans le
Dictionnaire des philosophes de R. Goulet, n'est qu'un fantdme. Son existence tient & une mauvaise
lecture de sa source, le manuscrit grec de Paris 1849, fol. 178, I. 21 in fine.

De fagon plus positive, a I'occasion de I'emploi de gnwvmh dans le préambule de I'Officine du
médecin, Galien rassemble un petit trésor de gnwvmh au sens général de « faculté de concevoir »,
provenant de six auteurs de la période classique : Critias, Antiphon, Platon, Lysias, Eschine le Socratique
et Hypéride. Ce trésor a été oublié comme tel, car il a été éparpillé dans des recueils de fragments parmi
lesquels sont les Vorsokratiker de Diels. Or le réexamen du manuscrit de base, ce méme Parisinus gr.
1849, apporte des enseignements nouveaux sur les incertitutdes et les certitudes des textes que Galien
nous livre pour la premiére fois.

ACADEMIE DES INSCRIPTIONS EI' BELLES-LE T'TRES

Robert Halleux et Blanche EI Gammal présentent un article de synthése intitulé « Sur la pratique
des anciens alchimistes grecs ». lls viennent de publier en 2021 dans la Collection des Universités de
France le volume des Alchimistes grecs I1X, 1 « Traités des arts et métiers ». Cette édition apporte un
nouvel éclairage sur les relations entre I'alchimie et les arts et métiers. Le fondateur de cette relation est
Marcellin Berthelot. Mais la nouvelle collection des Alchimistes grecs entreprise sous les auspices de
I'Union Académique Internationale (UAI) a considérablement accru la masse des traités techniques. Le
moment est donc venu de reprendre la question fondamentale des rapports entre l'artisanat gréco-
égyptien et l'alchimie, c'est-a-dire I'art chimérique de produire I'or, I'argent, les pierres précieuses et la
pourpre a partir de matériaux vils. Le processus de transfert et de mutation des connaissances d'un
domaine & l'autre doit étre réexaminé dans un bilan enrichi par les nouveaux témoignages. La présente
communication expose ce bilan en trois étapes.

La premiére étape s'attache au transfert des connaissances en repérant les interférences et les
contaminations dans les manuscrits des alchimistes, puis les nombreuses références dans les traités des



alchimistes aux métiers les plus divers, et enfin les instruments et les matériaux qu'ils ont utilisés comme
d'autres artisans : par exemple, pour chauffer la matiere, les fours des métallurgistes ou des boulangers
et des potiers ; pour diviser la matiere, les mortiers des apothicaires et pour recueillir les liquides de
multiples vases en argile, en cuivre ou en plomb d'usage domestique. Les alchimistes ont méme eu
recours a la palette des peintres a encaustique, c'est-a-dire une plaque de métal chauffée par en dessous
avec des braises et sur laquelle les peintres liquéfiaient leur pain de cire colorée, afin de procéder a la
teinture du métal par sublimation.

La deuxiéme étape consiste a pénétrer dans le laboratoire de I'alchimiste et dans l'atelier de
I'artisan pour identifier la récurrence de substances et d'association de substances qui correspondent a
des réactions physico-chimiques communes a l'artisanat et a l'alchimie. La question est de savoir
comment ces réactions chimiques trés réelles ont été intégrées dans la pratique transmutatoire des
alchimistes. Le concept fondamental est celui de bafhv qui désigne I'action de tremper un solide dans
un liquide et deviendra le terme usuel pour désigner la transmutation pour fabriquer I'or, lI'argent, les
pierres précieuses et la pourpre. Deux voies resteront classiques en alchimie, la voie séche et la voie
humide. Avec beaucoup de science et d'attention au détail, Robert Halleux compare les procédés
analogues dans chacune de ces deux voies entre l'atelier de l'artisan et le laboratoire de I'alchimiste. Par
exemple, dans la voie seche, deux procédés métallurgiques, la fusion et la cémentation, s'appliquent en
alchimie a la fabrication de I'argent et de I'or. Pour la voie humide, dans l'atelier, elle s'appliquait surtout
a la teinture de la laine aprés lavage et mordangage. Ce sont des techniques analogues qui servent en
alchimie a contrefaire des pierres précieuses.

La troisieme étape mene de la pratique a la théorie. Elle commence par des remarques
importantes sur le statut de la technique dans I'Antiquité. Contrairement a une idée moderne trop
répandue, la Gréce ancienne n'a pas connu une stagnation technique et les élites intellectuelles ne se sont
pas toutes réfugiées dans une science pure. Le monde antique a connu des avancées technologiques dont
témoigne l'archéologie, et une tradition de la pensée grecque célébre les inventions techniques de
I'nomme. Robert Halleux voit au centre de la conception ancienne des techniques la notion de mimesis
qui établit une relation entre I'art et la nature. L'art imite la nature, ce qui implique la connaissance de
ses structures et des lois qui la régissent. 1l y a une théorie de la matiére sous-jacente a la littérature
alchimique et a sa pratique ol le matériau de base est d'abord relaché, puis imprégné et resserré, ce qui
implique une intuition corpusculaire de la matiére. Les alchimistes ont fondé un modéle opératoire de
la transmutation sur la discontinuite de la matiére. Mais ce modeéle, issu de la pratique, est dans ses
résultats souvent aléatoire comme toute pratique artisanale. Et pour gérer l'aléatoire, il convient de
rechercher le moment opportun (kairov"), notion qui doit en principe affiner les conditions de la réussite,
mais ou vont se tapir, en réalité, I'action des démons et le fatalisme astral.

Aprés ces deux premiers articles illustrant les productions de I'hellénisme viennent des articles
relatifs au Moyen Age.

L'un est centré sur le monastére de Marmoutier (Touraine) aux XI¢/XI1¢ siécles. Il est d0 a Jean-
Hervé Foulon et s'intitule : « De la difficulté a discerner le vrai du faux : enquéte sur les premiers
priviléges pontificaux d'exemption de I'abbaye de Marmoutier (1087-1145) ». Il nous livre le fruit d'une
longue recherche relative aux privileges pontificaux acccordés a I'abbaye de Marmoutier sous les sept
pontificats qui vont de Victor Il (1086-1887) jusqu'a Eugéne Ill (1145-1153). Le monastére de
Marmoutier dont le réseau prieural est étendu se distingue par la richesse de ces archives. Pourtant il
existe une différence notable. Alors que des chartes originales sont conservées en grand nombre, en
revanche les premiers priviléges pontificaux d'exemption dont I'abbaye a bénéficié ne subsistent que
sous la forme de copies de I'époque médéviale ou moderne ou bien n'ont été conservées que par
I'intermédiaire des cartulaires de prieuré (Vivoin, Chemillé). C'est cette question qui est au cceur de
I'étude. La faible conservation des originaux sur place est d'autant plus étonnante que ces documents
importants datent de I'époque ou I'abbaye délaisse I'alliance comtale angevine pour rechercher la double
protection du pape et du roi. L'enquéte commence par un tableau de tous les privileges d'exemption au
nombre de dix décernés par les sept papes de la période concernée (1086-1153) avec une mention
speciale au pontificat d'Urbain 11 (1088-1099) ou quatre priviléges sont attestés, alors que pour les autres
papes une seule bulle est émise au début du pontificat.



Aprés une analyse minutieuse d'une situation complexe ou les sources diplomatiques et
narratives interagissent les unes sur les autres, il s'avére que les moines, sous la pression archiépiscopale
de longue durée, répondirent de fagon variable pour défendre leurs intéréts : conservation différentielle
des actes, production de faux, appel a Rome ou au roi, production narrative instituant une légende
officielle de I'origine des libertés du monastére. La situation était d'autant plus complexe que les intéréts
du prieuré pouvaient différer de ceux de I'abbaye-mere.

L'exposé est suivi d'une longue Annexe (p. 228-253) ou les grands priviléges de Marmoutier
(1087-1145) sont tous présentés separément. 1l n'a pas été jugé nécessaire de refaire I'édition de ceux
qui ont été bien édités par le savant allemand J. Ramackers dans ses Papsturkunden in Frankreich (1956
et 1958), mais il a été utile de proposer aux chercheurs dans cette Annexe une édition plus fiable des
priviléges pontificaux de Marmoutier dont I'édition demeurait défectueuse ou qui sont restés jusqu'a ce
jour totalement inédits.

Le second article consacré au Moyen Age nous conduit trois siécles plus tard et nous fait changer
de milieu, en nous transportant des moines d'une abbaye et de leurs relations avec la papauté aux grands
de la noblesse et de leurs relations avec le roi. La contribution est celle d'Olivier Mattéoni intitulée :
« Les grands et leur noblesse au milieu du XV siécle : I'Armorial de Guillaume Revel, exaltation d'un
ordre féodal et princier. »

Les relations entre le roi et les nobles se déclinent généralement, a partir de la construction de
« I'empire du roi » au milieu du XV* siécle, sous la forme de la revendication et de I'opposition.
Néanmoins, il ne faut pas céder a une vision binaire qui serait caricaturale. Les grands et les princes
veulent une place auprés du roi, place premiére qui tient a leur sang et a leur entourage de nobles et de
vassaux. Ce contexte est fondamental pour comprendre certaines productions livresques qui
apparaissent dans I'entourage des princes et qui endossent la forme du texte et de I'image pour exalter
pouvoir princier et force de la noblesse. Au sein de cette production, I'Armorial de Guillaue Revel
constitue une piéce maitresse. La notoriété du document réalisé au début des années 1450 est due plus
a ses dessins de villes ou bourgades médiévales, comme celle de Moulins, qu‘aux armoiries des nobles
qui les habitent. L'ouvrage a fait I'objet d'études complétes de la part des historiens du peuplement, des
archéologues et des spécialistes de I'héraldique au XX°® siécle. Néannoins toutes les études précédentes
laissent de c6té la finalité premiére de I'ouvrage, ses enjeux, sa dimension politique, ce qui explique que
le prologue ait été délaissé. Cela conduit & reprendre & nouveaux frais la lecture de ce document.
L'armorial, dont la définition est rappelée (recueil d'armoiries) est décrit de fagon précise. C'est un
volume de 506 p. de parchemin, provenant de la bibliothéque des ducs au chateau de Moulins, conservé
a la BNF sous la cote Francais 22297 (numérisé par Gallica). Il a été entrepris pour le duc Charles 1 de
Bourbon (r. 1434-1456) avant d'étre dédié au roi Charles VII par son auteur, le héraut d'armes Guillaume
Revel qui s'intitule dans le prologue « Auvergne». L'ouvrage, resté inachevé, couvre trois espaces
politiques : le duché d'Auvergne, le duché de Bourbonnais et le comté de Forez. Il tranche avec les
armoriaux anciens et contemporains dans la mesure ou le recensement des armes répond a une logique
géographique qui est aussi une logique politique. La page relative a la ville et au chateau de Moulins (p.
369) est prise particulierement en exemple au cours de la communication a plusieurs endroits comme
page type de I'armorial. Elle comprend dans la partie inférieure les écus avec les armes et dans la partie
supérieure, ce qui est une originalité, la vue figurée d'une ville, d'un chateau ou d'une bourgade qui
correspond a un cadre politique (capitale, chef-lieu de chatellenie, fief). La puissance ainsi ordonnée
vaut manifeste : elle affirme la domination du prince et I'engagement des nobles a servir le projet
princier. Pour la lecture du document, il faut tenir compte aussi du prologue de Revel plus riche qu'on
ne le dit et qui donne a I'armorial une forte dimension politique. Par son exposé sur le bon régime du
prince, le prologue entend lier gouvernement princier et force de I'entourage nobiliaire. Cela est valable
non seulement au niveau d'un duc, mais aussi d'un roi. Le roi Charles VII est invité a associer princes et
nobles a la reconstruction du pays et son gouvernement doit prendre appui sur leur fidélité et leur
compétence.

Les deux derniers articles du fascicule illustrent les recherches de notre Académie dans le
secteur de I'Orientalisme.



L'un apporte des éléments nouveaux sur I'évolution des idées mathématiques en Inde et en Chine
grace a l'analyse d'un texte chinois récemment édité qui n'avait pas encore été traduit. L'article est dd a
S. Kichenassamy, agrégé de mathématiques, et a M. Ruixin. Il s'intitule « La vie de Ratnamati dans le
Xu Gaoseng Zhuan et la transmission de savoirs mathématiques en contexte bouddhique. »

Cette vie d'un moine bouddhique indien en Chine appartient au Xu Gaoseng Zhuan dont l'auteur
est Daoxuan (c. 596-667). C'est la suite du Gaoseng Zhuan « Biographies des moines éminents »). La
traduction du texte apparait aux pages 307-317 de la communication. Elle est faite sur le texte chinois
édité en 2018 par Lin Shengzhi et les membres du groupe d'études sur le Xu Gaoseng Zhuan. Le texte
chinois est repris et traduit en frangais en respectant la distribution en chapitres du texte original. Lemanti
(= sans doute Ratnamati) est un moine bouddhiste indien qui résidait au monastere Yongning a Luoyang,
alors qu'elle était capitale impériale des Wei du Nord. Le récit a lieu au VI° siecle entre 516, date de la
construction du monastere, et 534, date de son incendie. Le cceur du texte met en scéne la confrontation
entre Ratnamati et Qimuhuaiwen, connu par ailleurs pour I'invention d'un procédé de trempe de l'acier,
et il fait intervenir un étranger Ruran, ami de Ratnamati qui détient un savoir mathématique dont on n'a
pas trace ailleurs. Ce texte renouvelle notre compréhension des épistémologies mathématiques indienne
et chinoise. Il fournit en effet pour la premiére fois des informations sur la teneur des connaissances
mathématiques des savants indiens installés en Chine au début du sixieme siécle. Si les influences
indiennes sur la philosophie, la littérature et I'analyse du langage en Chine ont été largement étudiées,
les échanges mathématiques directs a haute époque ne semblent pas avoir été mis en évidence
antérieurement. Un second enseignement concerne la nature des monasteres bouddhiques en Chine. 1ls
étaient manifestement le lieu d'échanges purement scientifiques sans lien direct avec le bouddhisme,
non seulement avec les Chinois, mais aussi des Rourans venus du Nord. Ces échanges portaient sur la
nature méme de la connaissance scientifique. Enfin, ce nouveau témoignage chinois jette une lumiére
inattendue sur le défi mathématique au cours de I'épisode de Nala et Damayanti dans le Mahabharata.
Dés lors, il devient clair que pour reconstituer I'histoire des mathématiques en Orient, les sources
indiennes et chinoises s'éclairent réciproguement et doivent étre considérées désormais ensemble.

Le fascicule Il du Journal des Savants de 2022 se termine par une communication sur la vie
intellectuelle dans le Maroc de la seconde moitié du XVI¢ siecle, sous la nouvelle dynastie des Saadiens.
Elle est due a notre confrére Francois Déroche et a Lbachir Tahali ; elle s'intitule « Du bon usage des
livres : Ahmad al-Mansur, mécéne de la bibliotheque Quarawiyyin ».

Cette communication n'est pas I'effet du hasard. Elle fait partie des résultats d'une recherche
financée par le Conseil Européen de la recherche (ERC), sur la vie intellectuelle et culturelle saadienne.
Dans cette nouvelle dynastie des Saadiens venue du Sud, les projecteurs commencent par éclairer
Ahmad al-Mansur que I'on a appelé « le Sultan des Savants ». Né & Fes en 1549, le sixieme sultan de la
dynastie saadienne, est présenté surtout par ce qui n'est pas bien connu, son éducation, et pendant son
régne (r. 1578-1603), son implication dans des discussions savantes avec des érudits marocains, et aussi
sa correspondance avec de grands savants égyptiens. Grace a toutes les ressources dont il disposait,
surtout aprés la conquéte du Soudan (a partir de 1591) il fit preuve de générosité pour les savants, et il
constitua dans son palais du Badi a Marrakech une bibliotheque personnelle dont on vantait la richesse.

Apres la présentation intellectuelle du Sultan, on en vient a I'ancien foyer intellectuel qu'était la
ville de Fés, cette ville ou est né Ahmad al-Mansur et ou la mosquée Quarawiyyin était (et est encore a
I'époque moderne) un centre d'enseignement. Une bibliothéque y existait (et existe encore), fondée
d'abord a l'initiative d'un sultan du XIV¢siecle, le mérinide Abt Inan Faris (r. 1348-1359 ) dont la culture
littéraire et juridique était déja vantée. Il fit édifier un batiment et y déposa des livres. On découvre, a
partir de 13, le grand mérite de l'article : c'est la publication de nombre de témoignages en arabe avec
une traduction frangaise. Le premier est l'inscription de fondation de la bibliotheque d'Abu Inan Faris
qui tira de sa propre collection des ouvrages pour les constituer en bien de mainmorte (wagf). Et il fit
inscrire sur les livres qu'il dota les actes (takzbizs) qui enregitraient individuellement chaque don. La
bibliotheque actuelle Quarawiyyin possede encore des exemplaires donnés par le sultan en mainmorte.
On a la chance d'avoir p. 338 de l'article. un takbis du sultan Abt Inan Faris en arabe avec la traduction
francaise et en face dans la page 339 la photo de grande qualité en couleur de la page de I'exemplaire.
Cette technique de présentation continue a étre appliquée dans la troisieme partie de l'article intitulé
« Ahmad al-Mansur et la bibliotheque Quarawiyyin ». Suivant les pas de son prédécesseur mérinide, le
sultan Ahmad al-Mansur commenca & aménager une salle attenante a la mosquée avec I'argent des biens



wagf des mosquées. Puis il Iégua a la bibliothéque des manuscrits en biens de mainmorte. L'inventaire
d'une section des manuscrits, conservé dans un fonds de la Bibliothéque Quarawiyyin ou il était resté
inédit, est ici reproduit en arabe, traduit en frangais et illustré par une photo. Il comprend au total
quarante volumes. Il a été dressé, alors que le sultan était encore en vie. Une autre source qui nous
renseigne sur l'apport du sultan a la bibliothéque est formée par les actes (takzbis) qui avaient été transmis
sur les manuscrits eux-mémes. Deux exemples sont donnés suivant la méme technique employée pour
les takbis d'Abi Inan Faris et ils sont suivi d'un long commentaire d'ensemble sur les contenus de la
bibliotheque et ses orientations. Une quatriéme partie de I'article intitulée « Livres et politique » réinsere
la fondation de la bibliotheque dans I'histoire des relations politiques d'Ahmad al-Mansur avec Fes, cité
du nord du royaume qui n'avait pas accueilli les Saadiens avec enthousiasme et qui était mal gerée par
son fils ainé al-Ma'main qu'il fut obligé en définitive d'appréhender par la force. Grace a la date des
takbis les plus anciens (1599-1600), on dispose d'un nouveau point solide pour réexaminer la date de
construction de la bibliothéque et les intentions politiques qui peuvent I'expliquer. L'histoire du fonds
constitué wagf par al-Mansur n'est donc pas seulement celle du mécénat sultanien ; elle est aussi le reflet
d'une crise majeure qui a marqué la fin de son regne, ou le livre a servi a sauvegarder les relations
privilégiées du « sultan des savants » avec les oulémas fasr de Fés. »



