André VAUCHEZ

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de I’ Académie
le livre de Céline Perol, maitre de conférences a
Duniversité de Clermont-Ferrand, intitulé Le choix de
Marthe. Femme et sacré au Moyen Age, publié a Paris par
les Editions du Cerf, en 2021 (412p.)

« Le choix de Marthe » ...De prime abord, ce titre peut
paraitre sibyllin, car le destin de Marthe, la sceur de Marie
Madeleine dans le récit évangélique, semble scellé pour
1’éternité par la parole du Christ qu’elle avait recu dans sa
maison : « Marthe, Marthe, tu te soucies et t’agites pour

4 ‘ beaucoup de choses ; pourtant il en faut peu, une seule
N Céline Perol méme. C’est Marie qui a choisi la meilleure part ; elle ne
. lui sera pas enlevée » (Lc,10,38-42). D’entrée de jeu,
LG ChOlX dG Marthe se trouve donc vouée au role peu flatteur de vieille
fille acariatre absorbée par les tdches domestiques — une
sorte d’avatar chrétien de Cendrillon -, que tout opposait
a la figure lumineuse de sa sceur, qui profitait de la
présence du Seigneur a leur domicile commun pour parler
avec lui des choses d’en haut.

Dans cette perspective, il n’est pas étonnant que le
culte de Marthe — qualifiée de sainte par I’Eglise en raison
de son amitié avec Jésus et de sa foi dans sa capacité de
ressusciter leur frére Lazare —soit demeureée trés discret pendant le premier millénaire. La prépondérance
du modéle monastique au sein du christianisme, qui exaltait la vie contemplative et développait un
certain mépris du monde, ne fit qu’accentuer la distance entre les deux sceurs. C’est ce que montrent
bien I’essor du culte de Marie-Madeleine, promu par les Clunisiens a partir du Xe siecle, et le succés du
sanctuaire de Vézelay ou I’on vénérait ses reliques, tandis que Marthe restait une figure hagiographique
de second plan. Mais les choses n’étaient pas figées pour toujours : dans un livre paru en 1997, notre
confrére le médiéviste américain Giles Constable a montré, qu’a partir du XlIle siécle, dans la ligne du
grand mouvement de renouveau spirituel qui s’affirma alors en Occident, un certain nombre d’auteurs
ecclésiastiques, dont le premier fut saint Bernard, avaient donné une vue plus nuancée de la relation
entre les deux femmes, en soulignant qu’il ne fallait pas lire le modéle de sainteté active de Marthe en
opposition mais en complément de la sainteté contemplative incarnée par sa soeur. C’est cette
conception positive du réle de Marthe que 1’on trouve au début du Xllle siécle chez Frangois d’Assise
qui, dans sa « Régle pour les ermitages », fait jouer en alternance le r6le de Marthe et celui de Marie a
ses fréres désireux de reprendre des forces spirituelles dans le calme de la solitude, avant de retourner
affronter le monde.

Céline Perol, dans ce livre, est allée plus loin : dans le temps d’abord, puisque ses recherches
ont porté sur les XIVe et XVe siecles ou I’on voit le culte de Ste Marthe se développer en Occident , en
particulier en Italie et en Provence, mais surtout dans la recherche et la découverte de nouveaux textes.
Elle a été la premiére a mettre en évidence tout ce que les Vies de saints et de saintes en langue vulgaire,
qui se multiplient a partir des années 1330/40, pouvaient apporter & une compréhension en profondeur
de la spiritualité de cette époque. Jusqu’a présent en effet, ces oeuvres avaient été peu étudiées par les
historiens qui les ont considérées comme de simples traductions des textes latins d’ou elles procédaient :
dans cette perspective, mieux valait se concentrer sur les originaux que sur de mauvaises copies !
Ajoutons a cela que la plupart de ces Vies de saints en langue vulgaire sont inédites et qu’il faut donc



aller les rechercher et les lire dans des manuscrits qui ne sont pas toujours d’un accés facile. C’est ce
qu’a fait pourtant Céline Perol spécialiste reconnue de 1’histoire de la Toscane a la fin du Moyen Age,
qui s’est concentrée sur une série de Vies de Ste Marthe des XIVe et XVe siccles conservées dans les
grandes bibliotheques de Florence. Leur existence est déja en soi un phénoméne important, dans la
mesure ou il atteste la popularité de cette figure ; mais, au fil de ses recherches, I’historienne n’a pas
tardé a découvrir que ces textes en « vulgaire » toscan, destinées a des moniales, a des béguines ou a de
pieuses femmes laiques qui ne savaient pas le latin, n’étaient pas de simples traductions des Vies latines
antérieures. 1l s’agissait plutot d’adaptations et parfois méme d’écrits ne correspondant a aucun modeéle
connu, dans lesquels se fait jour une « lecture » originale de la figure de Marthe. Celle-ci n’y est plus
présentée simplement comme une femme accaparée par les soucis domestiques, mais bien comme une
hotesse attentionnée du Christ, qui accueillait également dans sa maison de Béthanie tous ceux qui se
présentaient a elle en suppliants : les pauvres, les pelerins, les étrangers et les « gens du voyage »,
comme on dit aujourd’hui. En bref, une sainte de I’hospitalité, dont le role n’avait plus rien a envier a
celui de sa sceur Marie-Madeleine, traditionnellement vouée a la contemplation.

Pour comprendre cette réhabilitation, il faut la situer, dans le cadre du nouvel idéal de « vita
mista » associant action et contemplation, promu par les Ordres Mendiants dans les villes d’ltalie a
travers la prédication et la diffusion des Vies et des images des saints. Ces religieux cherchaient a
répondre aux besoins spirituels des laics qui aspiraient a vivre leur foi en Dieu tout en demeurant dans
un monde qui, malgreé les épreuves de la vie, n’était plus considéré comme une « vallée de larmes » qu’il
fallait fuir a tout prix pour étre sauvé. La nouveauté de ces textes ne se limite cependant pas a cela. En
articulant des traditions relatives a la fratrie de Béthanie et a I’hémorroisse délivrée par le Christ d’un
flux de sang inguérissable, assimilée & Marthe a partir du Xlle siécle, les Vies étudiées par Céline Perol
font également des deux soeurs des missionnaires qui n’avaient pas hésité a traverser la mer
Méditerranée sur un modeste esquif pour venir évangéliser la Provence. Parmi ces « boat people
apostoliques », Marthe se serait particulierement distinguée en convertissant au christianisme les
habitants de Tarascon, aprés avoir dompté un cruel dragon qui terrorisait la population locale, la
Tarasque ; et c’est 1a qu’elle serait morte aprées avoir fondé une communauté monastique sans cléture et
avoir dialogué longuement avec le Christ. Devenue, par la grace des hagiographes, a la fois diaconesse,
recluse amoureuse, prédicatrice de la foi et méme mystique par son désir de rester a jamais unie a son
divin maitre et guérisseur, Marthe offre une figure de sainteté féminine compléte et hautement
significative. Pas seulement pour son temps : ce n’est sans doute pas un hasard si le pape Francois, a
peine ¢€lu, a quitté les somptueux appartements des palais pontificaux pour aller s’installer dans
I’Hospice de Sainte Marthe, une simple maison d’hdtes située de I’autre coté de la cité du Vatican...

Historienne chevronnée, Céline Perol sait rendre 1’érudition légere. Sa riche personnalité, la
vivacité de son style, ses ouvertures sur des disciplines comme I’iconographie, 1’anthropologie
religieuse ou la littérature italienne du Moyen Age contribuent a faire de cet ouvrage trés stimulant sur
le plan intellectuel une lecture enrichissante et non dépourvue d’actualité, a une époque ou le statut de
la femme dans la société et dans 1’Eglise catholigque fait ’objet de nombreux débats. »



André VAUCHEZ

L’ABBAYE CISTERCIENNE « J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
DE PREUILLY I’Académie  D’ouvrage  intitulé  L’abbaye

UNE REDECOUVERTE

cistercienne de Preuilly.Une redécouverte, publié
par Frangois Blary et Anne-Marie Flambard-
& Héricher, Bruxelles, CReA-Patrimoine, 2021, 518

Frangois Blary & Anne-Marie Flambard Héricher pageS

ErUDES DARCHEOLOGE 16 Preuilly, qui se trouve dans le sud de la
Seine-et-Marne, n’est pas la plus célébre des
«filles» de Citeaux, méme si la date de sa
fondation, en 1116/17, c’est-a-dire dans les
premiers temps de I’expansion cistercienne, fait
d’elle traditionnellement la cinquieme. Créée par
Thibaud de Champagne aux confins de son comté
et du domaine royal, elle prospéra bientdt sous la
protection des Capétiens des 1138 et de la papauté
a partir de 1160, mais ne joua pas un réle de
premier plan au sein de ’ordre. Elle méritait
cependant d’étre mieux connue, comme le montre
le beau volume publié sous la direction de Francois
Blary et d’Anne-Marie Flambard-Héricher, en
raison de I’abondante production documentaire
qu’elle a laissée et de I’exceptionnelle continuité de
son patrimoine immaobilier et foncier. Ce dernier est
en effet resté depuis la Révolution Francaise entre
les mains de la famille Husson, dont plusieurs membres se sont investis, depuis le milieu du X1Xe siecle
jusqu’a nos jours, dans des recherches sur I’histoire des batiments conventuels et dans des actions de
protection de leur patrimoine. Non que 1’état de conservation de I’abbaye soit remarquable : il ne reste
pas grand-chose de 1’église abbatiale, dont la construction remonte aux années 1170/1220, et les restes
de la salle capitulaire n’ont rien d’exceptionnel. Mais les batiments d’exploitation et la structure de son
domaine sont particulierement bien documentés (on a conservé 3400 actes qui s’y rapportent entre le
Xlle et le XVllle siécle !) et souvent repérables sur le terrain, ce qui a permis aux archéologues de
déployer a bon escient les méthodes d’investigation les plus modernes. Si les fouilles proprement dites
se sont limitées a quelques endroits stratégiques comme la salle capitulaire et la grange de Beauvais, les
prospections géophysiques et les enquétes de terrain, ainsi que les analyses des pierres de la construction
et du bois des charpentes, ont permis d’aboutir a des résultats tres intéressants. Les actes de 1’abbaye,
en cours de publication, et ses comptes qui se déploient dans la longue durée permettent de reconstituer
de facon trés fine I’histoire de I’enclos monastique et du domaine de [’abbaye, mais aussi celle de ses
granges, dont plusieurs sont parvenues jusqu’a nous en assez bon état de conservation, et des immeubles
qu’elle avait acquis a Paris et a Provins au temps de sa prospérité, c’est-a-dire entre le Xllle et le XVe
siecle.

Comme le soulignent dans leur introduction Frangois Blary, déja bien connu des médiévistes
pour ses recherches antérieures sur I’abbaye de Chaalis, et Anne-Marie Flambard, I’enquéte menée sous
leur direction par de nombreuses équipes de collaborateurs a privilégié 1’étude de 1’exploitation de leur
domaine par les moines de Preuilly : « Les édifices monastiques », écrivent-ils, « doivent étre pensés
comme un ensemble cohérent placé dans un territoire donné dont 1’aménagement est primordial ,afin
d’allier toutes les contraintes : celles des batiments, dans un vaste plan de construction, la symbolique
et les ressources naturelles ». Cette approche globale de I’emprise du monachisme sur I’espace rural
permet de comprendre 1’originalité de I’ordre cistercien dans le domaine économique, sans surévaluer —
comme on 1’a fait parfois — sa portée ni sa singularité. Grace a de nombreux plans et cartes ainsi qu’a



d’excellentes photographies, le lecteur parvient a saisir la consistance du terroir de Preuilly et de ses
dépendances, avec ses granges, ses étangs, ses pécheries, ses moulins et son établissement
métallurgique, auquel les analyses qui lui sont consacrées conferent une grande lisibilité. L’étude ne
néglige pas pour autant les ceuvres d’art qu’on a pu y trouver, connues surtout par des dessins de
Gaignicres, qui font I’objet d’études tres fouillées de la part de "Pierre-Yves Le Pogam et d’Elisabeth
Antoine-Koenig.

On pourra évidemment regretter que la dimension religieuse et culturelle de la vie de ces
générations de moines ne soit pas davantage prise en compte dans ce livre, mais les sources dont nous
disposons ne permettent sans doute pas d’aller trés loin dans ce domaine. Notons cependant qu’une
histoire totale du phénomeéne cistercien ne sera possible que lorsqu’on réussira a joindre les deux aspects
du monachisme : la vie spirituelle et artistique, et I’aménagement de 1’espace agricole et rural. Dans
I’immédiat, réjouissons-nous de posséder — pour la premiere fois, me semble-t-il - une étude aussi
poussée et approfondie de la vie économique d’une abbaye cistercienne et félicitons tous ceux qui [’ont
menée a bien sous la direction des deux maitres d’ceuvre ! »



André VAUCHEZ

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de
ANDRE VAUCHEZ I’Académie mon dernier livre intitulé Sanctuaires
chrétiens d’Occident, [Ve-XVle siecle, paru récemment

c aux Editions du Cerf (Paris, 2021,335 p.,16 ill. couleur
SanCtualreS hors texte)
Ch I‘thel’ls A cOté des églises, cadres du culte et de la vie
d, d sacramentelle, il existe dans le christianisme des lieux
OCC] ent considérés comme sacrés parce qu’ils abritent les

reliques d’un saint ou qu’on y garde le souvenir de
I’apparition d’un ange ou de la Vierge Marie. Ce livre
étudie les étapes de formation de ces lieux saints et leur
évolution au sein de la chrétienté occidentale entre le
IVe et le XVle siécle. Les plus célébres furent
Jérusalem, Rome, Saint-Martin de Tours, les Monts
Saint-Michel de Pouille et de Normandie,
Rocamadour, Assise et Notre-Dame de Lorette. Avec
bien d’autres, plus modestes mais non moins
populaires, ces sanctuaires, fréquentés par de
nombreux pelerins en quéte de guérison du corps et de
I’ame, constituérent un réseau si dense qu’il finit par
remplir I’espace européen de nouvelles formes de
sacralité au sein d’une religion qui en principe les avait
bannies.

IVe-XVIe SIECLE

On a beaucoup étudié, au cours des cinquante derniéres années, les pelerinages et les pélerins
du Moyen Age, leurs souffrances et leurs itinéraires , mais, de fagcon assez étonnante, on s’est moins
préoccupé des endroits auxquels ils se rendaient et des motivations de leur choix .Au cours de mes
recherches sur I’histoire de la sainteté au Moyen Age, j’ai pris conscience du fait que celle-ci s’était
un contact direct avec le surnaturel et bénéficier d’une grace. A partir de 1996, ces questionnements ont
trouvé un écho particulier en Italie ou je me trouvais alors et j’ai lancé, avec quelques collégues et une
quinzaine d’universités, un inventaire des sanctuaires chrétiens de ce pays. Les retombées de nos
enquétes furent aussi nombreuses que variées, depuis une banque de données ou furent enregistrés plus
de 3000 sanctuaires jusqu’a des colloques, tous publiés, qui nous ont permis d’approfondir et d’enrichir
la problématique qui était a 1’origine de nos recherches. Celles-Ci se poursuivirent, aprés la fin du
programme en 2003, et s’étendirent a la France a partir de 1’étude des sanctuaires de S. Michel Archange
et de S. Nicolas. Aussi m’a-t-il semblé qu’il était indispensable de faire maintenant le point sur ces
recherches foisonnantes dans le cadre d’un essai de synthése, sous peine d’étre écrasés par une
documentation surabondante.

La premiére partie de I’ouvrage est consacrée a la définition de la notion de sanctuaire. Au
cours de I’Antiquité tardive et du Moyen Age, le sens du mot sanctuarium a beaucoup évolué ; a
I’origine et jusqu’au début du Xle siécle, il s’agissait d’un ensemble de reliques particulierement
prestigieuses que les papes ou les empereurs conservaient précieusement dans des lieux comme 1’édifice
appelé « Sancta sanctorum » , & c6té de Saint-Jean de Latran a Rome. Mais on désignait également par
ce terme la partie d’une église ou le prétre célébrait le sacrifice eucharistique et ou se tenaient les clercs,
séparés des laics par une barriere ou chancel ; enfin, il finit par étre attribué a tout endroit ou, en liaison
avec la tombe d’un saint ou le souvenir d’une apparition, un pouvoir surnaturel se manifestait a travers
des miracles qui y attiraient des pélerins. Ces sanctuaires jouérent un réle important dans la
christianisation de 1’Occident, tant en ville que dans les campagnes.



La seconde partie de 1I’ouvrage est consacrée a 1’étude de cette inscription du sacré dans 1’espace
europeéen a travers la diffusion des reliques et la multiplication des monastéres, qui cherchérent souvent
a accroitre leur influence en développant le culte des restes de leur fondateur, comme on le voit bien a
Fleury et au Mont-Cassin qui se disputérent pendant des siécles le privilége de détenir le corps de S.
Benoit. A partir du Xlle siecle, I’Eglise chercha a donner une charge spirituelle a ces attentes et I’on vit
se multiplier les sanctuaires dédiés au Saint-Sépulcre du Christ et a la Vrais Croix, aux Apdtres et a de
saintes femmes mentionnées dans les évangiles comme Marie Madeleine et Marthe. A partir du Xllle
siecle et surtout apres la prise de Constantinople par les croisés en 1204, les chrétiens d’Occident
songerent moins a se rendre en Terre Sainte qu’a transférer chez eux les reliques de 1’Orient, ce qui fut
a I’origine de la création d’une nouvelle vague de sanctuaires comme la Sainte-Chapelle, construite par
S.Louis pour abriter la Couronne d’épines. Par la suite, la diffusion des images considérées comme
miraculeuses de la Vierge Marie accrut considérablement le nombre et I’influence des sanctuaires,
comme le montre le rayonnement croissant de Notre-Dame de Lorette entre le Xllle et le XVle siécle.
Et quand les Turcs eurent rendu trés difficile, sinon impossible, le pelerinage en Terre Sainte, les
Franciscains italiens construisirent, surtout dans les régions alpines, des « Sacri Monti » ou I’on
reconstituait dans un cadre de nature le paysage urbain de Jérusalem pour rendre visible et sensible a
tout le déroulement de la Passion du Christ et les épisodes majeurs de I’histoire du salut.

Dans une troisiéme et dernicre partie, on s’est efforcé d’étudier les fonctions, la vie et le role
des sanctuaires dans la vie religieuse et politique de la chrétienté. Un essai de typologie met en évidence
I’existence de plusieurs niveaux hiérarchisés : d’un c6té, des sanctuaires majeurs, comme Saint-Pierre
de Rome, Saint Jacques de Compostelle, Saint-Michel au Mont-Gargan ; de 1’autre, des sanctuaires-
répliques qui reproduisaient ces patronages sur un plan régional ou local, en offrant aux fideles qui ne
pouvaient s’y rendre des avantages identiques. Quelles que soient leur taille ou leur rayonnement, les
sanctuaires étaient liés & des lieux qu’il fallait gagner en s’y rendant a pied; il n’y avait guere
d’itinéraires privilégiés et les fameux « chemins de Saint Jacques » relévent dans une large mesure de
la surinterprétation du texte du « Guide du pélerin » rédigé vers le milieu du Xlle siecle. Le sanctuaire
est d’abord un lieu privilégié — il bénéficie généralement d’un droit d’asile — ot I’on peut voir ou toucher
des reliques ou une image sainte, et obtenir des miracles ; aux derniers siécles du Moyen Age, la plupart
de ces derniers se produisaient a distance et le pélerinage était I’occasion de remercier le saint invoqué
pour la faveur obtenue a travers 1’offrande de cierges et d’un ex voto a son tombeau.

Le prestige des sanctuaires était tel que les pouvoirs laics et ecclésiastiques ne pouvaient
mangquer de s’y intéresser. Si les sanctuaires locaux, dont la fonction était surtout thérapeutique, étaient
souvent gérés par les communautés d’habitants concernées, les moyens et les grands furent le plus
souvent pris en main par le clergé et surtout par les ordres religieux, depuis les Franciscains jusqu’aux
Jésuites. La papauté s’effor¢a de privilégier ceux qui lui paraissaient le mieux répondre a une pratique
religieuse authentique en accordant des indulgences a ceux qui s’y rendaient a 1’occasion d’un certain
nombre de fétes, ce qui déplagait I’accent de 1’espace au temps liturgique. A partir du XVe siecle, on
assiste a un effort de la part de la part de la hiérarchie ecclésiastique pour mieux encadrer les sacralités
populaires, ce qui aboutira, par exemple, a la suppression des sanctuaires « a répit » ou 1’on portait les
enfants morts avant d’avoir pu étre baptisés. Mais, qu’ils aient été dédiés a d’obscurs saints locaux 0oU a
la Mere de Dieu, les sanctuaires ont contribué a forger a la fois des identités territoriales bien définies et
le sentiment d’une appartenance commune a la chrétienté a travers le recours aux forces surnaturelles. »



