
André VAUCHEZ 

 

 

   « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie 

le livre de Céline Perol, maître de conférences à 

l’université de Clermont-Ferrand, intitulé Le choix de 

Marthe. Femme et sacré au Moyen Age, publié à Paris par 

les  Editions du Cerf, en 2021  (412p.) 

 « Le choix de Marthe » …De prime abord, ce titre peut 

paraître sibyllin, car le destin de Marthe, la sœur de Marie 

Madeleine dans le récit évangélique, semble scellé pour 

l’éternité par la parole du Christ qu’elle avait reçu dans sa 

maison : « Marthe, Marthe, tu te soucies et t’agites pour 

beaucoup de choses ; pourtant il en faut peu, une seule 

même. C’est Marie qui a choisi la meilleure part ; elle ne 

lui sera pas enlevée » (Lc,10,38-42). D’entrée de jeu, 

Marthe se trouve donc vouée au rôle peu flatteur de vieille 

fille acariâtre absorbée par les tâches domestiques – une 

sorte d’avatar chrétien de Cendrillon -, que tout opposait 

à la figure lumineuse de sa sœur, qui profitait de la 

présence du Seigneur à leur domicile commun pour parler 

avec lui des choses d’en haut.  

Dans cette perspective, il n’est pas étonnant que le 

culte de Marthe – qualifiée de sainte par l’Eglise en raison 

de son amitié avec Jésus et de sa foi dans sa capacité de 

ressusciter leur frère Lazare – soit demeurée très discret pendant le premier millénaire. La prépondérance 

du modèle monastique au sein du christianisme, qui exaltait la vie contemplative et développait un 

certain mépris du monde, ne fit qu’accentuer la distance entre les deux sœurs. C’est ce que montrent 

bien l’essor du culte de Marie-Madeleine, promu par les Clunisiens à partir du Xe siècle, et le succès du 

sanctuaire de Vézelay où l’on vénérait ses reliques, tandis que Marthe restait une figure hagiographique 

de second plan.  Mais les choses n’étaient pas figées pour toujours :  dans un livre paru en 1997, notre 

confrère le médiéviste américain Giles Constable a montré, qu’à partir du XIIe siècle, dans la ligne du 

grand mouvement de renouveau spirituel qui s’affirma alors en Occident, un certain nombre d’auteurs 

ecclésiastiques, dont le premier fut saint Bernard, avaient donné une vue plus nuancée de la relation 

entre les deux femmes, en soulignant qu’il ne fallait pas lire le modèle de sainteté active de Marthe en 

opposition mais en complément de la sainteté contemplative incarnée par sa soeur. C’est cette 

conception positive du rôle de Marthe que l’on trouve au début du XIIIe siècle chez François d’Assise 

qui, dans sa « Règle pour les ermitages », fait jouer en alternance le rôle de Marthe et celui de Marie à 

ses frères désireux de reprendre des forces spirituelles dans le calme de la solitude, avant de retourner 

affronter le monde. 

  

Céline Perol, dans ce livre, est allée plus loin : dans le temps d’abord, puisque ses recherches 

ont porté sur les XIVe et XVe siècles où l’on voit le culte de Ste Marthe se développer en Occident , en 

particulier en Italie et en Provence, mais  surtout dans la recherche et la découverte de nouveaux textes. 

Elle a été la première à mettre en évidence tout ce que les Vies de saints et de saintes en langue vulgaire, 

qui se multiplient à partir des années 1330/40, pouvaient apporter à une compréhension en profondeur 

de la spiritualité de cette époque. Jusqu’à présent en effet, ces oeuvres avaient été peu étudiées par les 

historiens qui les ont considérées comme de simples traductions des textes latins d’où elles procédaient : 

dans cette perspective, mieux valait se concentrer sur les originaux que sur de mauvaises copies ! 

Ajoutons à cela que la plupart de ces Vies de saints en langue vulgaire sont inédites et qu’il faut donc 



aller les rechercher et les lire dans des manuscrits qui ne sont pas toujours d’un accès facile. C’est ce 

qu’a fait pourtant Céline Perol spécialiste reconnue de l’histoire de la Toscane à la fin du Moyen Age, 

qui s’est concentrée sur une série de Vies de Ste Marthe des XIVe et XVe siècles conservées dans les 

grandes bibliothèques de Florence. Leur existence est déjà en soi un phénomène important, dans la 

mesure où il atteste la popularité de cette figure ; mais, au fil de ses recherches, l’historienne n’a pas 

tardé à découvrir que ces textes en « vulgaire » toscan, destinées à des moniales, à des béguines ou à de 

pieuses femmes laïques qui ne savaient pas le latin, n’étaient pas de simples traductions des Vies latines 

antérieures. Il s’agissait plutôt d’adaptations et parfois même d’écrits ne correspondant à aucun modèle 

connu, dans lesquels se fait jour une « lecture » originale de la figure de Marthe. Celle-ci n’y est plus 

présentée simplement comme une femme accaparée par les soucis domestiques, mais bien comme une 

hôtesse attentionnée du Christ, qui accueillait également dans sa maison de Béthanie tous ceux qui se 

présentaient à elle en suppliants : les pauvres, les pèlerins, les étrangers et les « gens du voyage », 

comme on dit aujourd’hui. En bref, une sainte de l’hospitalité, dont le rôle n’avait plus rien à envier à 

celui de sa sœur Marie-Madeleine, traditionnellement vouée à la contemplation.  

Pour comprendre cette réhabilitation, il faut la situer, dans le cadre du nouvel idéal de « vita 

mista » associant action et contemplation, promu par les Ordres Mendiants dans les villes d’Italie à 

travers la prédication et la diffusion des Vies et des images des saints. Ces religieux cherchaient à 

répondre aux besoins spirituels des laïcs qui aspiraient à vivre leur foi en Dieu tout en demeurant dans 

un monde qui, malgré les épreuves de la vie, n’était plus considéré comme une « vallée de larmes » qu’il 

fallait fuir à tout prix pour être sauvé. La nouveauté de ces textes ne se limite cependant pas à cela. En 

articulant des traditions relatives à la fratrie de Béthanie et à l’hémorroïsse délivrée par le Christ d’un 

flux de sang inguérissable, assimilée à Marthe à partir du XIIe siècle, les Vies étudiées par Céline Perol 

font également des deux soeurs des missionnaires qui n’avaient pas hésité à traverser la mer 

Méditerranée sur un modeste esquif pour venir évangéliser la Provence. Parmi ces « boat people 

apostoliques », Marthe se serait particulièrement distinguée en convertissant au christianisme les 

habitants de Tarascon, après avoir dompté un cruel dragon qui terrorisait la population locale, la 

Tarasque ; et c’est là qu’elle serait morte après avoir fondé une communauté monastique sans clôture et 

avoir dialogué longuement avec le Christ. Devenue, par la grâce des hagiographes, à la fois diaconesse, 

recluse amoureuse, prédicatrice de la foi et même mystique par son désir de rester à jamais unie à son 

divin maître et guérisseur, Marthe offre une figure de sainteté féminine complète et hautement 

significative. Pas seulement pour son temps : ce n’est sans doute pas un hasard si le pape François, à 

peine élu, a quitté les somptueux appartements des palais pontificaux pour aller s’installer dans 

l’Hospice de Sainte Marthe, une simple maison d’hôtes située de l’autre côté de la cité du Vatican… 

Historienne chevronnée, Céline Perol sait rendre l’érudition légère. Sa riche personnalité, la 

vivacité de son style, ses ouvertures sur des disciplines comme l’iconographie, l’anthropologie 

religieuse ou la littérature italienne du Moyen Age contribuent à faire de cet ouvrage très stimulant sur 

le plan intellectuel une lecture enrichissante et non dépourvue d’actualité, à une époque où le statut de 

la femme dans la société et dans l’Eglise catholique fait l’objet de nombreux débats. » 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



André VAUCHEZ 

 

  

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie l’ouvrage intitulé L’abbaye 

cistercienne de Preuilly.Une redécouverte, publié 

par François Blary et Anne-Marie Flambard-

Héricher, Bruxelles, CReA-Patrimoine, 2021, 518 

pages  

Preuilly, qui se trouve dans le sud de la 

Seine-et-Marne, n’est pas la plus célèbre des 

« filles » de Cîteaux, même si la date de sa 

fondation, en 1116/17, c’est-à-dire dans les 

premiers temps de l’expansion cistercienne, fait 

d’elle traditionnellement la cinquième. Créée par 

Thibaud de Champagne aux confins de son comté 

et du domaine royal, elle prospéra bientôt sous la 

protection des Capétiens dès 1138 et de la papauté 

à partir de 1160, mais ne joua pas un rôle de 

premier plan au sein de l’ordre.  Elle méritait 

cependant d’être mieux connue, comme le montre 

le beau volume publié sous la direction de François 

Blary et d’Anne-Marie Flambard-Héricher, en 

raison de l’abondante production documentaire 

qu’elle a laissée et de l’exceptionnelle continuité de 

son patrimoine immobilier et foncier. Ce dernier est 

en effet resté depuis la Révolution Française entre 

les mains de la famille Husson, dont plusieurs membres se sont investis, depuis le milieu du XIXe siècle 

jusqu’à nos jours, dans des recherches sur l’histoire des bâtiments conventuels et dans des actions de 

protection de leur patrimoine. Non que l’état de conservation de l’abbaye soit remarquable : il ne reste 

pas grand-chose de l’église abbatiale, dont la construction remonte aux années 1170/1220, et les restes 

de la salle capitulaire n’ont rien d’exceptionnel. Mais les bâtiments d’exploitation et la structure de son 

domaine sont particulièrement bien documentés (on a conservé 3400 actes qui s’y rapportent entre le 

XIIe et le XVIIIe siècle !) et souvent repérables sur le terrain, ce qui a permis aux archéologues de 

déployer à bon escient les méthodes d’investigation les plus modernes. Si les fouilles proprement dites 

se sont limitées à quelques endroits stratégiques comme la salle capitulaire et la grange de Beauvais, les 

prospections géophysiques et les enquêtes de terrain, ainsi que les analyses des pierres de la construction 

et du bois des charpentes, ont permis d’aboutir à des résultats très intéressants. Les actes de l’abbaye, 

en cours de publication, et ses comptes qui se déploient dans la longue durée permettent de reconstituer 

de façon très fine l’histoire de l’enclos monastique et du domaine de l’abbaye, mais aussi celle de ses 

granges, dont plusieurs sont parvenues jusqu’à nous en assez bon état de conservation, et des immeubles 

qu’elle avait acquis à Paris et à Provins au temps de sa prospérité, c’est-à-dire entre le XIIIe et le XVe 

siècle. 

 Comme le soulignent dans leur introduction François Blary, déjà bien connu des médiévistes 

pour ses recherches antérieures sur l’abbaye de Chaalis, et Anne-Marie Flambard, l’enquête menée sous 

leur direction  par de nombreuses équipes de collaborateurs a privilégié l’étude de l’exploitation de leur 

domaine par les moines de Preuilly :  « Les édifices monastiques », écrivent-ils, « doivent être pensés 

comme un ensemble cohérent placé dans un territoire donné dont  l’aménagement est primordial ,afin 

d’allier toutes les contraintes : celles des bâtiments, dans un vaste plan de construction, la symbolique 

et les ressources naturelles ». Cette approche globale de l’emprise du monachisme sur l’espace rural 

permet de comprendre l’originalité de l’ordre cistercien dans le domaine économique, sans surévaluer – 

comme on l’a fait parfois – sa portée ni sa singularité. Grâce à de nombreux plans et cartes ainsi qu’à 



d’excellentes photographies, le lecteur parvient à saisir la consistance du terroir de Preuilly et de ses 

dépendances, avec ses granges, ses étangs, ses pêcheries, ses moulins et son établissement 

métallurgique, auquel les analyses qui lui sont consacrées confèrent une grande lisibilité. L’étude ne 

néglige pas pour autant les œuvres d’art qu’on a pu y trouver, connues surtout par des dessins de 

Gaignières, qui font l’objet d’études très fouillées de la part de ¨Pierre-Yves Le Pogam et d’Elisabeth 

Antoine-Koenig.  

On pourra évidemment regretter que la dimension religieuse et culturelle de la vie de ces 

générations de moines ne soit pas davantage prise en compte dans ce livre, mais les sources dont nous 

disposons ne permettent sans doute pas d’aller très loin dans ce domaine. Notons cependant qu’une 

histoire totale du phénomène cistercien ne sera possible que lorsqu’on réussira à joindre les deux aspects 

du monachisme : la vie spirituelle et artistique, et l’aménagement de l’espace agricole et rural. Dans 

l’immédiat, réjouissons-nous de posséder – pour la première fois, me semble-t-il - une étude aussi 

poussée et approfondie de la vie économique d’une abbaye cistercienne et félicitons tous ceux qui l’ont 

menée à bien sous la direction des deux maîtres d’œuvre ! » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



André VAUCHEZ 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie mon dernier livre intitulé Sanctuaires 

chrétiens d’Occident, IVe-XVIe siècle, paru récemment 

aux Editions du Cerf (Paris, 2021,335 p.,16 ill. couleur 

hors texte)  

 A côté des églises, cadres du culte et de la vie 

sacramentelle, il existe dans le christianisme des lieux 

considérés comme sacrés parce qu’ils abritent les 

reliques d’un saint ou qu’on y garde le souvenir de 

l’apparition d’un ange ou de la Vierge Marie. Ce livre 

étudie les étapes de formation de ces lieux saints et leur 

évolution au sein de la chrétienté occidentale entre le 

IVe et le XVIe siècle. Les plus célèbres furent 

Jérusalem, Rome, Saint-Martin de Tours, les Monts 

Saint-Michel de Pouille et de Normandie, 

Rocamadour, Assise et Notre-Dame de Lorette. Avec 

bien d’autres, plus modestes mais non moins 

populaires, ces sanctuaires, fréquentés par de 

nombreux pèlerins en quête de guérison du corps et de 

l’âme, constituèrent un réseau si dense qu’il finit par 

remplir l’espace européen de nouvelles formes de 

sacralité au sein d’une religion qui en principe les avait 

bannies.  

On a beaucoup étudié, au cours des cinquante dernières années, les pèlerinages et les pèlerins 

du Moyen Age, leurs souffrances et leurs itinéraires , mais, de façon assez étonnante, on s’est moins 

préoccupé des endroits auxquels ils se rendaient et des motivations de leur choix .Au cours de mes 

recherches sur l’histoire de  la sainteté au Moyen Age, j’ai pris conscience du fait que celle-ci s’était 

incarnée dans des lieux dans lesquels  avaient été édifiés des sanctuaires où l’on pouvait espérer avoir 

un contact direct avec le surnaturel et bénéficier d’une grâce. A partir de 1996, ces questionnements ont 

trouvé un écho particulier en Italie où je me trouvais alors et j’ai lancé, avec quelques collègues et une 

quinzaine d’universités, un inventaire des sanctuaires chrétiens de ce pays. Les retombées de nos 

enquêtes furent aussi nombreuses que variées, depuis une banque de données où furent enregistrés plus 

de 3000 sanctuaires jusqu’à des colloques, tous publiés, qui nous ont permis d’approfondir et d’enrichir 

la problématique qui était à l’origine de nos recherches. Celles-ci se poursuivirent, après la fin du 

programme en 2003, et s’étendirent à la France à partir de l’étude des sanctuaires de S. Michel Archange 

et de S. Nicolas. Aussi m’a-t-il semblé qu’il était indispensable de faire maintenant le point sur ces 

recherches foisonnantes dans le cadre d’un essai de synthèse, sous peine d’être écrasés par une 

documentation surabondante. 

 La première partie de l’ouvrage est consacrée à la définition de la notion de sanctuaire. Au 

cours de l’Antiquité tardive et du Moyen Age, le sens du mot sanctuarium a beaucoup évolué ; à 

l’origine et jusqu’au début du XIe siècle, il s’agissait d’un ensemble de reliques particulièrement 

prestigieuses que les papes ou les empereurs conservaient précieusement dans des lieux comme l’édifice 

appelé « Sancta sanctorum » , à côté de Saint-Jean de Latran à Rome. Mais on désignait également par 

ce terme la partie d’une église où le prêtre célébrait le sacrifice eucharistique et où se tenaient les clercs, 

séparés des laïcs par une barrière ou chancel ; enfin, il finit par être attribué à tout endroit où, en liaison 

avec la tombe d’un saint ou le souvenir d’une apparition, un pouvoir surnaturel se manifestait à travers 

des miracles qui y attiraient des pèlerins. Ces sanctuaires jouèrent un rôle important dans la 

christianisation de l’Occident, tant en ville que dans les campagnes. 



La seconde partie de l’ouvrage est consacrée à l’étude de cette inscription du sacré dans l’espace 

européen à travers la diffusion des reliques et la multiplication des monastères, qui cherchèrent souvent 

à accroître leur influence en développant le culte des restes de leur fondateur, comme on le voit bien à 

Fleury et au Mont-Cassin qui se disputèrent pendant des siècles le privilège de détenir le corps de S. 

Benoît. A partir du XIIe siècle, l’Eglise chercha à donner une charge spirituelle à ces attentes et l’on vit 

se multiplier les sanctuaires dédiés au Saint-Sépulcre du Christ et à la Vrais Croix, aux Apôtres et à de 

saintes femmes mentionnées dans les évangiles comme Marie Madeleine et Marthe. A partir du XIIIe 

siècle et surtout après la prise de Constantinople par les croisés en 1204, les chrétiens d’Occident 

songèrent moins à se rendre en Terre Sainte qu’à transférer chez eux les reliques de l’Orient, ce qui fut 

à l’origine de la création d’une nouvelle vague de sanctuaires comme la Sainte-Chapelle, construite par 

S.Louis pour abriter la Couronne d’épines. Par la suite, la diffusion des images considérées comme 

miraculeuses de la Vierge Marie accrut considérablement le nombre et l’influence des sanctuaires, 

comme le montre le rayonnement croissant de Notre-Dame de Lorette entre le XIIIe et le XVIe siècle. 

Et quand les Turcs eurent rendu très difficile, sinon impossible, le pèlerinage en Terre Sainte, les 

Franciscains italiens construisirent, surtout dans les régions alpines, des « Sacri Monti » où l’on 

reconstituait dans un cadre de nature le paysage urbain de Jérusalem pour rendre visible et sensible à 

tout le déroulement de la Passion du Christ et les épisodes majeurs de l’histoire du salut. 

   Dans une troisième et dernière partie, on s’est efforcé d’étudier les fonctions, la vie et le rôle 

des sanctuaires dans la vie religieuse et politique de la chrétienté. Un essai de typologie met en évidence 

l’existence de plusieurs niveaux hiérarchisés : d’un côté, des sanctuaires majeurs, comme Saint-Pierre 

de Rome, Saint Jacques de Compostelle, Saint-Michel au Mont-Gargan ; de l’autre, des sanctuaires-

répliques qui reproduisaient ces patronages sur un plan régional ou local, en offrant aux fidèles qui ne 

pouvaient s’y rendre des avantages identiques. Quelles que soient leur taille ou leur rayonnement, les 

sanctuaires étaient liés à des lieux qu’il fallait gagner en s’y rendant à pied ; il n’y avait guère 

d’itinéraires privilégiés et les fameux « chemins de Saint Jacques » relèvent dans une large mesure de 

la surinterprétation du texte du « Guide du pèlerin » rédigé vers le milieu du XIIe siècle. Le sanctuaire 

est d’abord un lieu privilégié – il bénéficie généralement d’un droit d’asile – où l’on peut voir ou toucher 

des reliques ou une image sainte, et obtenir des miracles ; aux derniers siècles du Moyen Age, la plupart 

de ces derniers se produisaient à distance et le pèlerinage était l’occasion de remercier le saint invoqué 

pour la faveur obtenue à travers l’offrande de cierges et d’un ex voto à son tombeau. 

Le prestige des sanctuaires était tel que les pouvoirs laïcs et ecclésiastiques ne pouvaient 

manquer de s’y intéresser. Si les sanctuaires locaux, dont la fonction était surtout thérapeutique, étaient 

souvent gérés par les communautés d’habitants concernées, les moyens et les grands furent le plus 

souvent pris en main par le clergé et surtout par les ordres religieux, depuis les Franciscains jusqu’aux 

Jésuites. La papauté s’efforça de privilégier ceux qui lui paraissaient le mieux répondre à une pratique 

religieuse authentique en accordant des indulgences à ceux qui s’y rendaient à l’occasion d’un certain 

nombre de fêtes, ce qui déplaçait l’accent de l’espace au temps liturgique. A partir du XVe siècle, on 

assiste à un effort de la part de la part de la hiérarchie ecclésiastique pour mieux encadrer les sacralités 

populaires, ce qui aboutira, par exemple, à la suppression des sanctuaires « à répit » où l’on portait les 

enfants morts avant d’avoir pu être baptisés. Mais, qu’ils aient été dédiés à d’obscurs saints locaux où à 

la Mère de Dieu, les sanctuaires ont contribué à forger à la fois des identités territoriales bien définies et 

le sentiment d’une appartenance commune à la chrétienté à travers le recours aux forces surnaturelles. » 

 


