
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Compilation des hommages de la séance du 8 novembre 2024 

_____________________ 

 

André VAUCHEZ 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie le livre d’Etienne 

Delaruelle intitulé Sainte Catherine de Sienne 

et la chrétienté de son temps (Paris, éd. du 

Cerf, Studia Friburgensia, 2024, 566 p.)   

On ne peut que se réjouir et se féliciter 

de voir enfin publiée, grâce aux efforts du P. 

Bernard Hodel et de ses collaborateurs, la thèse 

de Doctorat que le chanoine Etienne Delaruelle 

avait consacrée à « Sainte Catherine de Sienne 

et la chrétienté de son temps » et soutenue à 

l’université de Toulouse en 1947. Il ne s’agit 

pas là d’un simple « devoir de mémoire », 

comme on dit aujourd’hui, envers un grand 

historien, mais de la redécouverte d’un ouvrage 

important, dont on peut se demander pour 

quelles raisons son auteur ne l’avait pas mis 

dans le domaine public de son vivant. En fait, il 

semble qu’il ait voulu procéder à des mises à 

jour bibliographiques au début des années 

1960, comme l’atteste une note où il cite comme récent un livre italien paru en 1959 ; mais, 

sans doute accaparé par ses nombreux engagements éditoriaux et par la création du Centre et 

des Cahiers de Fanjeaux dont il fut l’un des promoteurs en 1965, ne réussit-il pas à mener à 

bien cette tâche avant sa mort prématurée, en 1971. Entre temps, certains éléments de sa thèse 

de Doctorat – en particulier le tableau initial de la vie religieuse en Italie dans la seconde 

moitié du XIVe siècle - étaient passés dans le tome XIV de l’ « Histoire de l’Eglise » de 

A.Fliche et V.Martin , intitulé « L’Eglise au temps du Grand Schisme et de la crise 

conciliaire »,  paru en 1962-1964 . Mais tout le reste – c’est-à-dire les parties II et III, 

consacrées respectivement aux conceptions politiques de Sainte Catherine de Sienne et 

à l’originalité de son œuvre et de sa démarche - était demeuré inédit et méritait d’être porté à 

la connaissance du public. Certes la bibliographie de l’ouvrage a vieilli depuis les années 

19760/70, mais les travaux originaux sur la « Mantellata » siennoise n’ont pas été très 

nombreux jusqu’à la fin du XXe siècle et Delaruelle, bien, que n’ayant jamais vécu en Italie, 

possédait une connaissance exceptionnelle des sources médiévales sur ce sujet, à commencer 



par les écrits de la sainte – en particulier ses Lettres –qu’il met en œuvre à chaque instant à 

travers de nombreuses citations, toujours éclairantes. Cela vaut au lecteur d’excellents 

développements sur « la religion comme service public à Sienne au XIVe siècle » et sur ce 

que l’auteur appelle la « spiritualité siennoise », empreinte de pessimisme chrétien mais 

périodiquement renouvelée par des mouvements de « revival » évangélique, comme celui de 

Giovanni Colombini (+1367), dont Catherine de Sienne a subi sans aucun doute l’influence. 

De même, le tableau qu’il dresse de la situation de l’ordre dominicain en Toscane au XIVe 

siècle et de la façon dont la sainte s’imprégna dès sa jeunesse de son approche doctrinale de la 

vie religieuse est resté jusqu’à aujourd’hui sans équivalent.  

Certes, compte tenu de sa date de rédaction et des progrès de la recherche dans ce 

domaine depuis plus d’un demi-siècle, l’ouvrage d’Etienne Delaruelle comporte quelques 

inexactitudes : on sait aujourd’hui que le pieux duc de Bretagne Charles de Blois (+1364) n’a 

pas été canonisé par Grégoire XI en 1376 , et les travaux des historiens lombards depuis un 

demi-siècle ne permettent plus de dire que les Cathares et les Vaudois du Piémont qui furent 

alors persécutés par l’Inquisition, «  s’étaient transformés en une secte étrange » , comme il 

l’affirmait en s’appuyant sur des publications françaises déjà anciennes. On pourra également 

ne pas être d’accord avec lui quand il soutient – à plusieurs reprises – que Catherine de Sienne 

ne savait pas écrire, ce qui l’amène à considérer comme apocryphe – à tort selon moi - la 

lettre où elle exprime sa joie d’être miraculeusement devenue capable de s’exprimer par écrit. 

Mais il s’agit là de points de détail : dans l’ensemble et pour l’essentiel, on ne peut qu’admirer 

la qualité de l’information de l’auteur et surtout le caractère pertinent de ses jugements 

historiques, qu’il s’agisse de la place des révélations privées dans l’Eglise du XIVe siècle, ou 

du rêve catherinien d’une Eglise gouvernée par des saints, qui ne put finalement se 

concrétiser. Sur tous ces sujets et bien d’autres encore, Delaruelle a écrit des pages à la fois 

brillantes et profondes, marquées par des intuitions dont des travaux ultérieurs – tant italiens 

que français – ont par la suite confirmé la validité. Ainsi, il est le premier auteur à avoir mis 

en évidence le rôle essentiel joué par Alphonse de Vadaterra, le directeur spirituel de Brigitte 

de Suède (+1373), dans le passage à l’action publique de Catherine et dans sa reconnaissance 

par le Saint-Siège en 1374, peu de temps après le décès de la sainte suédoise. L’intervention 

de cette « éminence grise » - un évêque espagnol démissionnaire épris de réforme, qui avait 

l’oreille du pape – semble avoir été en effet déterminante pour faire de la « Mantellata » 

siennoise, confinée jusque-là dans un horizon local, l’héritière et la continuatrice de la 

« Sibylle du Nord » au niveau de la chrétienté.  

L’admiration sincère qu’il éprouvait pour son héroïne n’a pas pour autant empêché 

Delaruelle de souligner, avec une grande lucidité, que son approche purement religieuse et 

spirituelle des réalités de ce monde qu’elle connaissait mal et dont les vicissitudes 

l’intéressaient peu, a contribué à faire de certaines de ses lettres de simples rappels des 

grandes vérités morales qui devaient être de peu d’utilité pour ses correspondants. Il y avait en 

effet chez elle une forme d’ingénuité et d’incompétence politique qui l’a souvent empêchée de 

s’adapter aux situations concrètes auxquelles elle s’est trouvée confrontée et de comprendre 

les autres, quand leur comportement n’était pas conforme à son idéal. Ainsi, pendant la 

période du Grand Schisme à laquelle elle s’est trouvée mêlée (d’août 1378 à sa mort, en avril 



1380), ses interventions passionnées et véhémentes ont contribué à exaspérer le conflit entre 

les deux papes rivaux – Urbain VI et Clément VII – plutôt qu’à l’apaiser. De façon générale, 

il n’est donc pas surprenant que Catherine de Sienne ait échoué dans la plupart des grandes 

causes pour lesquelles elle s’était pleinement investie  à partir de son entrée dans la vie active, 

en 1374 : la croisade, dans laquelle elle avait placé tant d’espoirs pour la récupération de la 

Terre Sainte et la conversion des « infidèles » , qui n’aura jamais lieu ; le rétablissement de la 

paix en Italie et dans la chrétienté, et la résolution du schisme de 1378 .Même son rôle dans le 

retour de la papauté d’Avignon à Rome – dont on lui fit gloire à partir de sa canonisation, au 

XVe siècle – doit être relativisé ; on sait aujourd’hui que ses interventions passionnées auprès 

de Grégoire XI ne furent ni le seul ni même le principal élément qui  poussa le souverain 

pontife  à prendre la décision de quitter les rives du Rhône du Rhône pour celles du Tibre, en 

septembre 1376. 

 Cette reconnaissance des limites de l’œuvre politique et ecclésiale de Catherine n’a 

pas empêché - au contraire - Etienne Delaruelle d’être sensible à la vraie grandeur et à 

l’originalité de la « Mantellata » siennoise. Il souligne à juste titre que celle-ci a été   la 

première dans l’histoire de l’Eglise de son temps à mener une vie pleinement apostolique -

chose impensable jusque-là pour une femme -, tout en demeurant dans le monde et dans l’état 

laïc. Par ailleurs, elle a réussi à être à la fois une contemplative et même une mystique, 

consacrant beaucoup de temps à la prière et à l’adoration de l’eucharistie, et une chrétienne 

toujours en action, engagée dans une forme prédication pour des groupes restreints d’« amis 

de Dieu »,et dans une véritable direction de conscience à travers sa correspondance avec des 

Grands de ce monde, mais aussi de simples  fidèles. Dépourvue à l’origine de toute formation 

théologique et ignorant le latin, elle parvint à s’imposer au sein de l’ordre dominicain, auquel 

elle devait sa formation, et à devenir un guide spirituel pour les religieux qui l’entouraient et 

pour la hiérarchie ecclésiastique, qui n’hésitait pas à la consulter quand elle se trouvait en 

difficulté. A une époque où le poids des institutions et de la gestion temporelle était devenu 

écrasant dans l’Eglise, Catherine n’hésite pas à rappeler aux papes de son temps qu’ils sont 

avant tout des chefs spirituels et qu’ils doivent viser en premier lieu à rétablir l’Epouse du 

Christ – à commencer par le clergé – dans la dignité et la sainteté. Mais, à la différence de 

nombre de ses contemporains influencés par la pensée de Joachim de Flore, elle n’oppose pas 

l’Eglise de Pierre à celle de Jean, l’Eglise de l’autorité à celle de l’Esprit. Loin de récuser dans 

son principe l’Eglise visible et son clergé, si corrompu ou indigne qu’il ait pu être, elle s’est 

efforcée de mettre l’Esprit au service de l’Eglise telle qu’elle existait alors, avec tous ses 

défauts et ses insuffisances, sous la direction du pape dans lequel elle voyait un vrai « Christ 

en terre ». Son attachement passionné à la chaire de Pierre et à Rome ne procède pas de 

raisons théologiques ou d’une logique canonique : l’accent qu’elle met dans ses écrits et son 

action sur le rôle de la papauté tient à son désir passionné de réforme, tant elle était persuadée 

que celle-ci ne pourrait advenir que sous l’impulsion des successeurs des Apôtres et de la 

hiérarchie. Aussi sa déception fut elle  grande, à la fin de sa brève existence, quand elle se 

rendit compte que  le pape Urbain VI, dans lequel elle avait mis tous ses espoirs lors de son 

avènement et qu’elle avait soutenu ensuite contre vents et marées, trahissait  la confiance 

qu’elle avait placée en lui en s’enfermant dans une logique de puissance .Dès lors, elle estima 

qu’il ne lui restait plus qu’à s’offrir elle-même en sacrifice pour que Dieu veuille bien rendre 



à son Eglise l’unité et la paix et elle se laissa mourir dans cette attente. Sa disparition passa 

relativement inaperçue, en dehors du cercle de ses disciples. Mais, comme le souligne Etienne 

Delaruelle, un siècle et demi plus tard, c’est toute l’Eglise médiévale qui allait disparaître, en 

raison même de son incapacité à procéder à cette réforme que la sainte siennoise n’avait pas 

cessé d’appeler de ses vœux, à temps et à contre-temps. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Denis KNOEPFLER 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le Bureau 

de l’Académie, de la part de son auteur, 

l’ouvrage de M. Dan Dana, « Les inscriptions 

pour l’histoire ». Trente ans de correspondance 

entre Louis Robert et Dionysie M. Pippidi, avec 

un avant-propos de Denis Knoepfler, associé 

étranger de l’Académie, Paris, 2024 (Mémoires 

de l’Académie des Inscriptions et Belles-

Lettres, tome 63), 552 pages et 47 figures dans 

le texte. 

Publié par notre Académie avec le soutien du 

Laboratoire HiSoMa à Lyon et de l’Académie 

roumaine, ce gros volume est l’œuvre d’un 

jeune savant franco-roumain, Dan Dana, chargé 

de recherche au CNRS (et rattaché à ce 

Laboratoire lyonnais de la Maison de l’Orient), 

qui s’est illustré en ces dernières années par 

plusieurs publications de qualité, dont un très 

utile répertoire commenté des noms d’origine 

thrace en transcription grecque et/ou latine 

(Onomasticon Thracicum, 2014) et d’une série déjà abondante d’articles d’épigraphie antique 

portant sur l’espace pontique et danubien. C’est qu’il a eu le privilège d’avoir pour maître le 

très regretté Alexandru Avram, professeur en Roumanie à l’Université de Bucarest d’abord, 

puis en France à l’Université du Maine jusqu’à son décès en 2021, épigraphiste de renommée 

internationale dont les mérites avaient été reconnus par l’Académie dès la fin du précédent 

millénaire, comme en témoigne le patronage qu’il reçut d’elle pour son magnifique corpus des 

inscriptions de la cité de Callatis. Initiateur du présent ouvrage, A. Avram aurait dû en être, tout 

naturellement, le principal auteur, puisqu’il avait été non seulement l’élève de D. M. Pippidi, 

mais son successeur dans la direction des fouilles d’Istros/Histria, la grande cité des bouches de 

l’Ister (Danube). Frappé sur ce chantier même par une mort aussi soudaine que prématurée, 

notre collègue et ami aura, du moins, eu la chance  de compter parmi ses nombreux élèves, en 

la personne de Dan Dana, un continuateur des plus compétents, qui, en un temps record, a su 

faire aboutir l’œuvre entreprise en étroite collaboration avec son maître, compensant d’une 

certaine façon, par un énorme travail d’érudition remarquablement maîtrisée, le fait qu’il n’ait 

pu connaître personnellement D. M. Pippidi, décédé en 1993. En effet, ce n’est pas seulement 

sur la vie et les travaux du maître roumain de l’épigraphie grecque et latine que Dan Dana a fait 

porter son enquête, mais également sur tout le milieu intellectuel, archéologique comme aussi 

politique et social où le destin avait amené Pippidi à produire une œuvre considérable, qui 

s’étend sur un large éventail du champ historique, Urbi - ainsi sur l’empereur Tibère – et Orbi 

(dans tout l’espace de la Dobroudja notamment). 



L’ouvrage se compose de six chapitres. Le premier est une courte notice sur notre ancien 

confrère Louis Robert (1904-10958), savant trop connu pour qu’il eût été utile, dans cette 

publication parisienne, de reprendre les choses ab ovo, car bien des notices, on le sait, ont été 

consacrées à cet épigraphiste hors de pair (qui avait d’ailleurs, en 2008  encore – et sous la 

Coupole – fait l’objet d’un mémorable discours de notre confrère américain Glen W. 

Bowersock  célébrant «la gloire et la joie d’une vie consacrée à l’antiquité grecque »). Du 

moins trouve-t-on là tout l’essentiel pour comprendre la place qu’a occupée Louis Robert – que 

l’on ne saurait guère dissocier de son épouse et si précieuse collaboratrice Jeanne Robert – dans 

la recherche épigraphique du XXe siècle, sans même parler du rôle joué par le savant français 

dans ce que l’on peut tenir, avec Dan Dana, pour une véritable conversion de Dionisie M. 

Pippidi (1905-1993) à l’épigraphie au début des années 1950 (en relation avec son implication 

dans l’exploration archéologique du site d’Istros). Incomparablement plus ample - comme il est 

naturel en l’occurrence - est la notice consacrée à l’historien roumain, considéré depuis 

longtemps comme un pionnier et comme un maître dans son pays, mais forcément un peu 

moins connu en dehors des frontières de la Roumanie. Cette notice, qui constitue le chapitre II, 

dépasse en effet les 150 pages, si du moins l’on y ajoute le chapitre III, à savoir la bibliographie 

exhaustive de ses livres et articles (328 numéros soigneusement classés selon l’ordre 

chronologique, avec traduction française des titres roumains ; bibliographie qui laisse toutefois 

de côté les très nombreuses – plus de 400 ! – recensions d’ouvrages). Le chapitre biographique 

proprement dit est le résultat d’une enquête aussi ample qu’approfondie dans l’ensemble des 

sources disponibles, écrites le plus souvent, mais aussi orales, puisque D. Dana a pu interroger 

encore nombre de témoins vivants, au premier rang desquels se trouve, bien entendu, le fils de 

l’épigraphiste disparu, Andrei Pippidi, lui-même savant reconnu de longue date comme 

historien moderniste du sud-est européen, marchant ainsi dans les pas de son illustre grand-père 

Nicolae Jorga, ancien associé de notre Académie. En rappelant que ce personnage de premier 

plan, et dans l’arène politique aussi, fut lâchement assassiné en 1940 par un commando 

d’obédience nazie, on donne la mesure du climat de tensions et de craintes dans lequel a vécu, 

avant comme après ce crime, le couple Pippidi – Jorga. à quoi s’ajoutent, bien entendu, les 

années d’après-guerre, marquées par l’emprise du Parti communiste roumain et, bientôt, par la 

mise sous tutelle et la réduction au silence de tout un pays, réalisées à partir de 1965 par le 

dictateur N. Ceausçescu (dont le nom n’est jamais prononcé, et pour cause, dans la 

correspondance) jusqu’à sa chute très tardive, on le sait, en 1989 seulement. C’est dire que la 

vie de D. M. Pippidi ne peut se comprendre et s’apprécier qu’à la lumière d’un travail de 

mémoire minutieusement conduit, exploitant les moindres informations encore disponibles 

(parfois très éloignées, en apparence au moins, du domaine des études classiques, liées qu’elles 

sont aux opérations d’une foule d’acteurs plus ou moins obscurs). En même temps, les 

échanges épistolaires - d’abord très timides et espacés, puis beaucoup plus fréquents et 

relativement libres - avec les savants étrangers révèlent un autre volet de cette vie, fait de 

passion partagée pour l’étude de l’Antiquité gréco-romaine et des langues anciennes, avec 

l’espoir de la venue prochaine d’un monde plus libre et plus heureux. Tel est notamment 

l’apport de la correspondance entre D. M. Pippidi et L. Robert, qui, certes, n’est pas la seule de 

cette espèce – car le savant roumain put progressivement étendre ses relations avec d’autres 

historiens, en-deçà comme au-delà du « Rideau de fer » : ainsi avec le rigoureux épigraphiste 

allemand Günther Klaffenbach à Berlin-Est ou le dynamique Georgi Mihailov à Sofia, avec les 



Français Jérôme Carcopino (son ancien maître à la Sorbonne), Henri Seyrig à Beyrouth, 

Georges Daux à Athènes, bien d’autres encore en Italie, en Suisse, en Grande-Bretagne et aux 

Etats-Unis. Mais avec aucun savant, manifestement, l’épigraphiste roumain n’aura eu de 

contacts plus réguliers et plus confiants qu’avec Louis Robert, la relation entre eux s’étendant 

d’ailleurs de couple à couple, surtout après un premier et mémorable voyage des Robert en 

Roumanie en 1965. Aussi D. Dana peut-il parler à bon droit (on l’a noté) du tournant marqué, 

dans la carrière scientifique de Pippidi, par « le moment Robert », qui suivit de peu, au-milieu 

des années 1950, sa véritable « conversion à l’épigraphie ». 

 Le chapitre IV, qui forme le cœur de l’ouvrage, contient donc l’édition des 172 lettres 

connues échangées entre les deux hommes entre 1955 et 1985, durant trente ans très 

exactement, jusqu’aux derniers mois de la vie du maître français de l’épigraphie. Ces lettres 

sont conservées pour l’essentiel en deux ensembles, l’un, à Paris, déposé depuis un quart de 

siècle dans le Fonds Louis Robert de notre Académie, l’autre à Bucarest, resté jusqu’ici entre 

les mains du fils, déjà nommé ci-dessus, du savant roumain. Si les lettres de Robert sont un peu 

plus nombreuses (109) que celles de Pippidi (63), cette différence n’est pas significative, car 

l’éditeur montre bien qu’il faut compter avec un nombre relativement élevé de lettres perdues 

d’un côté comme de l’autre. Il n’empêche que ce corpus est extrêmement instructif, dans la 

mesure où, en dépit des lacunes, il permet au lecteur de prendre la mesure d’un échange nourri 

de toutes sortes de réflexions. Les questions épigraphiques y occupent une place de choix, et ce 

n'est pas, bien entendu, le moindre intérêt de cette correspondance. Mais une foule d’autres 

sujets y sont abordés, en termes plus ou moins voilés certes (par précaution, bien sûr, face à la 

Police de sécurité partout présente), de sorte qu’elle constitue en même temps la chronique de 

toute une époque, pour la Roumanie en particulier (mais pour la France et l’Europe occidentale 

aussi, car Louis Robert, observateur perspicace et souvent désabusé, y évoque bien souvent les 

événements qui se déroulent - ou évolutions qui se dessinent – sous ses yeux et ceux de son 

épouse). 

 Deux appendices (mais qui forment chacun un chapitre numéroté dans la suite des 

quatre premiers) complètent cette riche publication. Le premier (= ch. V) est consacré à un 

autre savant roumain qui fut proche à la fois de D. M. Pippidi et peut-être surtout de L. Robert. 

Ici encore on ne peut que féliciter D. Dana d’avoir pris l’initiative de rédiger cette notice très 

bienvenue sur l’épigraphiste Scarlat Lambrino (1891-1964), qui dirigea pendant un temps les 

fouilles d’Istros/Histria, et son épouse l’archéologue française Marcelle Flot-Lambrino. Fondé 

en partie sur six lettres adressées par Lambrino au tout jeune Louis Robert entre 1929 et 1936 

(conservées elles aussi dans le Fonds Robert de notre Académie et désormais soigneusement 

publiées ici) et sur d’autres sources très diverses, cette annexe rend justice à un chercheur d’une 

grande distinction - francophone et francophile, comme l’étaient alors tant de ses compatriotes - 

qui, entraîné dans la tourmente des années de guerre et d’après-guerre dans son pays et en 

Italie, fut une sorte d’Ovide roumain exilé à l’extrémité occidentale de l’Europe (Portugal), où 

il continua à travailler jusqu’à la fin sur ses belles trouvailles d’Istros (sa bibliographie est 

également donnée dans cet appendice). Il est vrai qu’il ne publia qu’en 1960 – ce qui lui fut 

beaucoup reproché par Pippidi (impatient à juste titre, certes, mais manquant sans doute de 

compassion à l’égard d’un aîné que le sort n’avait pas ménagé) - le grand décret de cette cité 



pour le bienfaiteur Agathoklès, dont le commentaire était nourri de ce que Lambrino avait pu 

tirer de meilleur de l’enseignement de ses maîtres parisiens dans les années 1920. Car vers la 

fin des années 1950 c’est Louis Robert, alors toujours en contact avec Lambrino et déjà lié à 

Pippidi depuis quelque temps, qui fut comme le passeur du témoin entre les deux hommes. 

 Le second appendice (= ch. VI) est la reproduction à l’identique de trois articles de L. 

Robert parus, de façon plutôt confidentielle, en 1934-1936, dans le périodique roumain Istros. 

Elle peut se justifier par le fait que ces travaux, dûment enregistrés sa bibliographie définitive 

(cf. Choix d’écrits, Paris, 2007, n° 50-51 et 71), n’avaient pas été réédités dans les Opera 

Minora Selecta, encore que la matière en eût été reprise ailleurs. Aujourd’hui, ils apportent 

surtout un témoignage sur l’ancienneté des liens noués par l’épigraphiste français avec les 

savants roumains, en particulier - à cette date - avec S. Lambrino. Les illustrations qui 

complètent l’ouvrage sont constituées essentiellement de photographies, les unes montrant les 

deux correspondants côte à côte (en particulier lors du séjour de 1965 ; mais aucune n’a été 

retrouvée, chose surprenante, qui rappellerait par l’image les retrouvailles des deux hommes 

lors du grand congrès international d’épigraphie de 1977 à Constantza ou, cinq ans plus tard, à 

l’occasion du congrès d’Athènes), les autres reproduisant quelques-unes des lettres, 

manuscrites ou dactylographiées, avec aussi des envois d’ouvrage, par divers auteurs, à D. M. 

Pippidi. On ne manquera pas de souligner aussi l’utilité de l’index final (ch. VIII), qui 

n’enregistre toutefois que les « noms de personnes, de lieux, ainsi que des sujets » mentionnés 

dans les lettres elles-mêmes (même chose pour l’index des lettres de S. Lambrino). Compte 

tenu de la richesse des chapitres introductifs et de la notice sur Lambrino, on aurait pu souhaiter 

un second index permettant d’exploiter plus sûrement l’apport de ces pages extrêmement 

denses à l’histoire des études classiques comme à celle d’une foule de personnages et, en fin de 

compte, de la Roumanie en général. 

Signalons enfin que, dans un assez substantiel avant-propos (p. 13-22), l’auteur du présent 

hommage a pu faire état de ses propres souvenirs sur les liens qui unissaient le couple Robert 

au couple Pippidi, puisqu’il a eu le privilège, devenu rare aujourd’hui, de fréquenter ces deux 

éminents savants et de correspondre avec l’un comme avec l’autre – mis tous deux, du reste, au 

nombre des maîtres dont il chérit le plus la mémoire -, sans même parler de ses liens personnels 

avec Andrei Pippidi d’abord, avec Alexandru Avram ensuite, respectivement fils très aimé et 

disciple des plus fidèles du grand épigraphiste qu’aura été Dionisie M. Pippidi dans le sillage 

du maître Louis Robert. »   

 

 

 

 

 

 



Jean GUILAINE 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie au nom de Mme Muriel 

Gandelin et de moi-même l’ouvrage Véraza et 

le Vérazien. Les fouilles aux grottes de La 

Valette (1963-1964), et le Vérazien 

aujourd’hui, Archives d’Ecologie 

Préhistorique, Toulouse, 2023, 624 p. Cette 

publication a pour thème l’une des cultures 

ouest-méditerranéennes du Néolithique final 

chevauchant pour partie la France méridionale 

et le Nord-Est de la péninsule Ibérique. 

Rappelons que l’étude du Néolithique est, en 

France, d’émergence relativement récente en 

regard des pays voisins : Allemagne, Italie ou 

Grande-Bretagne. Terre de lithiciens dès les 

origines de l’archéologie préhistorique, notre 

pays a trop longtemps appliqué au Néolithique 

les méthodes d’analyse propres aux seuls 

outils de pierre. Aussi l’étude de cette période 

s’est-elle longtemps limitée  à opposer les 

terres septentrionales (à outillage taillé « campignien ») aux régions méridionales (fournies en 

haches polies et qualifiées de « lacustres »). Ce n’est qu’en 1926-1927 que deux chercheurs 

catalans, P. Bosch-Gimpera et J. de C. Serra Rafols, en prenant la céramique comme marqueur 

distinctif,  ont présenté une première esquisse chrono-culturelle du Néolithique hexagonal. Et 

c’est un archéologue Italien, L.Bernabo Brea, qui en publiant en 1946 la stratigraphie du 

gisement des Arene Candide (Ligurie) , a fait la démonstration que diverses cultures originales 

s’étaient succédé tout au long du déroulement de la période. Ces prémices ont abouti, dans les 

années cinquante du siècle dernier, à l’identification de diverses entités ayant occupé le 

territoire de la France selon un découpage  tripartite : Néolithiques ancien (Cardial, Rubané), 

moyen (Chasséen), final (Seine-Oise-Marne). Sur cette base, la grande diversité culturelle du 

Néolithique français n’a été que progressivement reconnue. Si un cadre général a pu être tenté 

dès les années cinquante, grâce notamment aux synthèses de J.Arnal et G.Bailloud, divers 

aspects culturels ne sont apparus que progressivement, au fil d’une intensification des 

opérations de terrain. 

C’est ainsi que le Vérazien, ensemble culturel du Néolithique final, ne fut identifié que vers la 

fin des années soixante à la suite de recherches poursuivies sur des sites stratifiés du massif 

karstique de Véraza (Aude). On y observa notamment des ensembles céramiques qui, par leurs 

caractères (formes, prises, décors) renvoyaient à un faciès jusque là ignoré. Leur description 

engendra un rapide développement des recherches et un premier colloque, tenu en 1977, fixa 

les principaux marqueurs de cette entité. L’intensification des interventions de terrain, 



notamment à partir du moment où se renforcèrent les fouilles préventives,  permit peu à peu  de 

donner de cette culture une vision plus approfondie. Aussi cet ouvrage a-t-il pour objectif de 

présenter les données issues des gisements-éponymes mais surtout de brosser  un tableau 

synthétique très actuel de nos connaissances. Au plan géographique, l’extension montre un 

chevauchement des deux versants des Pyrénées de l’Est : en France, une répartition allant du 

fleuve Hérault à l’Albigeois, au Toulousain et au cœur des Pyrénées ; en Espagne, un 

développement englobant l’Aragon oriental et l’ensemble de la Catalogne jusqu’à 

l’embouchure de l’Ebre. Dans le temps, le déroulement de cette entité recouvre un bon 

millénaire (3500-2400 avant notre ère) et est marqué par une évolution interne en plusieurs 

étapes scandées par une transformation des styles céramiques, toutes choses calées par 370 

datations au radiocarbone. L’outillage de pierre comporte deux facettes : les instruments du 

quotidien sont obtenus à partir des matériaux locaux, souvent de faible à médiocre qualité ; en 

revanche les pièces très investies (longues lames, poignards, armatures) sont issues de gîtes 

extérieurs au territoire vérazien (silex gardois de Salinelles et de Collorgues, silex rubané de 

Forcalquier, Alpes de Haute-Provence), indice d’une ample circulation d’instruments de pierre 

entre les Alpes et le Sud de la Catalogne.  La métallurgie du cuivre semble orientée vers la 

production de lames de haches, de poignards, de parures. Les sites sont essentiellement de 

petits établissements agricoles dans un contexte d’habitat dispersé marqué par  une extension 

de l’espace anthropisé par rapport aux périodes précédentes. On assista alors à un intense 

développement des sépultures collectives en dolmens et cavités  naturelles.  Le déclin survient 

dans la seconde moitié du IIIe millénaire face à l’expansion des populations à céramique 

campaniforme. Clôturant les divers chapitres de l’ouvrage, un corpus complété par un ensemble 

de cartes répertorie plus de 800 sites dispersés entre l’Hérault, la Garonne et l’Ebre. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Pascale BOURGAIN 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie, de la part de son auteur le 

volume intitulé Jean-Yves Tilliette, Littérature 

latine du Moyen Âge. Les jeux d’une langue 

poétique, Paris, Champion, 2024 (Essais sur le 

Moyen Âge, 79), in-8°, 568 p., ISBN 978-2-

7453-6090-8. 

Faire parler les textes, uniquement les 

textes, pour comprendre au mieux leur 

profondeur et retrouver leur saveur, c’est la 

démarche constitutive de ce recueil, qui propose 

seize chapitres, inédits ou issus de recherches 

antérieures mis à jour, dont l’ensemble, sans être 

un manuel comme le titre pourrait le faire croire, 

est bien une présentation complète de ce que 

l’amour des mots a produit de plus fort et de 

plus séduisant pendant la période médiévale, à 

partir de plongées dans l’abysse des textes, 

découvert par le faisceau lumineux d’une 

analyse qui descend toujours plus profondément 

de la surface apparente de la mise en mots aux 

fondations  et infrastructures de la pensée. 

Mais il n’est pas question de se contenter d’empathie. La première partie du volume 

réfléchit sur la possibilité théorique de l’enquête envisagée : les difficultés de la critique 

littéraire longtemps handicapée par des attentes venues de l’humanisme classique et 

dédaigneuses par incompréhension, la définition de ce qui est littérature (‘Pour une approche 

littéraire des textes latins’, p. 23-36), les possibilités et les limites de la critique littéraire 

jaugeant (« Poétique de la poésie : Le latin médiéval et la critique littéraire », p. 37-64). On 

appréciera particulièrement la « Stylistique de la poésie médiolatine », p. 65-99, ici pour la 

première fois en français, qui est sous son apparence vagabonde la meilleure introduction 

possible à la poésie médiolatine sous toutes ses formes, à ses charmes et à ses embûches, à ses 

procédés et à ses ambitions.  

La méthode a été mise au point à partir de trois chantiers, pourrait-on dire, d’œuvres 

poétiques successivement autopsiées, qui ont donné à J.-Y. Tilliette la pénétration du regard 

qu’il applique aux œuvres nées du même humus intellectuel et littéraire : Baudri de Bourgueil, 

le premier à proclamer l’autonomie du jeu poétique, lui a apporté la compréhension de 

l’ambition esthétique des auteurs et du goût exigeant des lecteurs médiévaux. Le théoricien 

Geoffroi de Vinsauf, dont nos prédécesseurs n’avaient pas compris la raison du succès de sa 

Poetria nova, l’a amené à décrypter les épousailles de la forme et du sens dont nous ne 

comprenions plus les mécanismes, d’une façon qui réoriente nos modes de lecture. Enfin 

l’auteur le plus complet sans doute de la fin du XIIe siècle, Gautier de Châtillon, lui a montré 



la subtilité de l’herméneutique à déployer. Muni de ces clés, il explore son domaine de 

prédilection, du XIe au XIIIe siècle, avec toujours la même finesse et des principes directeurs : 

Interpréter toute l’œuvre, rien que l’œuvre ; pour cela, considérer l’horizon d’attente et les 

capacités herméneutiques des lecteurs, auxquelles les auteurs font semble-t-il confiance, 

l’intertextualité souvent ludique qui est au cœur de la création littéraire, l’importance du style 

dans la construction du sens, l’environnement conceptuel en un point du temps et de l’espace, 

la polysémie de lectures à plusieurs niveaux ; et ne pas négliger la philologie au sens large, 

analyse de la transmission du texte comme de sa langue, qui fournit les instruments 

nécessaires (« la rigueur philologique est une auxiliaire efficace du plaisir du texte », p. 37). Il 

faut plonger sous la surface des mots pour qu’ils apparaissent magnifiés de toute l’épaisseur 

de leur humus culturel. C’est cette méthode qui fait l’unité de ces déchiffrements du sens, de 

ces rapprochements où les textes s’éclairent les uns par les autres ; comme Zénon prouvant le 

mouvement en marchant, Jean-Yves Tilliette prouve qu’il existe une littérature médiolatine en 

la lisant, au sens plein du mot. 

La deuxième partie, ‘Dialogues avec l’antiquité’, explore, à partir d’exemples, les 

rapports avec les textes classiques : il s’agit de réinventer les anciens en se les appropriant, de 

façon qu’ils restent un héritage actif et non figé. Pour un moine de stricte observance, les 

poètes antiques étaient répugnants, ou auraient dû l’être ; quand ils ne pouvaient s’en 

détacher, le remords leur donnait des cauchemars, ainsi d’Ermenrich d’Ellwangen, des demi-

fous racontés par Raoul Glaber, d’Otloh de Saint-Emmeran, et même Baudri de Bourgueil qui 

craint que ses vers ne nuisent à sa réputation et se rassure en rêve (« Belles lettres et mauvais 

rêves », p. 103-129). Les statues antiques encore visibles ont éveillé autant le refus d’une 

représentation en trois dimensions, propre à la création divine, que l’admiration (« La 

statuaire antique au miroir de la littérature latine », p.131-144), et les élégies romaines 

d’Hildebert de Lavardin se lisent comme une méditation sur le temps, sa véritable direction 

(eschatologique) et la croix du Christ qui s’y inscrit et l’oriente (« Sur les Elégies romaines 

d’Hildebert de Lavardin », p. 145-168). Vital de Blois reprend des comédies de l’antiquité, en 

faisant du rapport entre l’être et son nom un ressort essentiel du comique (« ‘Comme si de 

rien n'était’. Le ressort comique du Geta et de l’Aulularia de Vital de Blois », p. 169-181). 

Gautier de Châtillon choisit de dépasser Virgile en montrant par en lecture sous-jacente les 

échecs de l’idéal héroïque d’Alexandre, donc du carmen heroicum (« L’Alexandréide de 

Gautier de Châtillon : Enéide médiévale ou ‘Virgile travesti’ ? », p. 183-196). Arnoul 

d’Orléans commente les Fastes d’Ovide en l’éclairant par une théologie platonisante et avec 

un intérêt passionné pour les realia de la civilisation antique, qu’il éclaire par des 

comparaisons contemporaines (« Ovide lu par un ‘antiquaire’ médiéval », p.197-209).  

La troisième partie (‘Dialogues avec la littérature en langue vulgaire’) se penche sur la 

différence d’écriture, due à un autre usage de la langue, avec les littératures romanes en 

formation dans le même temps, et montre que les clercs qui écrivent en latin les considèrent 

avec une sorte de détachement, car elles ne peuvent véhiculer le même poids eschatologique. 

Ceux qui reprennent en latin des thèmes ou motifs des littératures vernaculaires pensent 

toujours qu’ils peuvent faire mieux, ajouter la virtuosité, la surcharge rhétorique et les jeux 

intertextuels, ne pas se laisser abuser par la vacuité morale de textes trop profanes, et sont 

ainsi en polémique avec les nouvelles formes d’expression, en accentuant leur propre 

artificialité (« La littérature latine médiévale au regard des littératures vernaculaires », p. 213-



233). Comparant les poèmes d’amour latins et romans, l’auteur conclut à la différence la 

dimension réflexive étant plutôt le fait, cette fois, de la poésie romane qui prend l’amour plus 

au sérieux (« Existe-t-il une poésie courtoise en latin ? », p. 235-255). À propos du thème de 

la vision, il montre les contradictions internes du De amore d’André le Chapelain (« Amor est 

passio quedam innata », p. 257-270). Les mésaventures du loup dans l’Ysengrimus latin, où il 

perd sa peau puis sa vie avec une violence inouïe, dépassent la simple satire et la parodie pour 

un vertige des mots qui ravage le formulaire épique virgilien et met à nu les artifices du 

langage (« La peau du loup, l’Apocalypse », p. 271-286). Les contes latins du XIIe siècle 

(Sadius et Galo de Gautier Map, l’Historia Meriadoci, le Dolopathos) montrent les effets 

dévastateurs que peut avoir la parole tout en ouvrant des aperçus sur le silence salvifique 

(« Trop parler nuit », p. 287-300). Enfin, les transformations de la matière ovidienne en 

français, notamment avec l’entreprise déconcertante de l’Ovide moralisé, sont des 

manipulations qui montrent comment l’auteur antique était assimilé et approprié au-delà de la 

simple révérence (« Adapter, transposer, exposer. Aspects de la réception de la poésie 

ovidienne dans la littérature française autour de 1300 », p. 301-318). 

Avec une jolie méditation sur le latin des oiseaux, le livre se termine sur une phrase que 

l’auteur nous dit résumer sa vie d’enseignant, et qu’il prouve tout au long de ces pages : 

l’émerveillement est le fruit du savoir. 

Et l’index des auteurs cités, tant médiévaux que modernes, met très commodément ce 

savoir à la disposition de tous ceux qui voudront s’y retrouver et s’en inspirer, pour réactiver 

cet émerveillement. » 

 

 


