Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Compilation des hommages de la séance du 8 novembre 2024

André VAUCHEZ

« Jai I’honneur de déposer sur le
burcau de 1’Académie le livre d’Etienne
Delaruelle intitulé Sainte Catherine de Sienne
et la chrétienté de son temps (Paris, éd. du
Cerf, Studia Friburgensia, 2024, 566 p.)

On ne peut que se réjouir et se féliciter
de voir enfin publiée, grace aux efforts du P.
Bernard Hodel et de ses collaborateurs, la thése
de Doctorat que le chanoine Etienne Delaruelle
avait consacrée a « Sainte Catherine de Sienne
et la chrétienté de son temps » et soutenue a
I’université de Toulouse en 1947. Il ne s’agit
pas la d’un simple « devoir de meémoire »,
comme on dit aujourd’hui, envers un grand

ETiENNE DELARUELLE
Sainte Catherine de Sienne
et la chrétienté de son temps historien, mais de la redécouverte d’un ouvrage
important, dont on peut se demander pour
quelles raisons son auteur ne l’avait pas mis
dans le domaine public de son vivant. En fait, il
Sitilin: Friburgensia semble qu’il ait voulu procéder a des mises a
jour bibliographiques au début des années
1960, comme I’atteste une note ou il cite comme récent un livre italien paru en 1959 ; mais,
sans doute accaparé par ses nombreux engagements éditoriaux et par la création du Centre et
des Cahiers de Fanjeaux dont il fut I’un des promoteurs en 1965, ne réussit-il pas a mener a
bien cette tache avant sa mort prématurée, en 1971. Entre temps, certains éléments de sa thése
de Doctorat — en particulier le tableau initial de la vie religieuse en lItalie dans la seconde
moitié du XIVe siecle - étaient passés dans le tome XIV de I’ « Histoire de 1’Eglise » de
A Fliche et V.Martin , intitulé « L’Eglise au temps du Grand Schisme et de la crise
conciliaire », paru en 1962-1964 . Mais tout le reste — c’est-a-dire les parties Il et IlI,
consacrées respectivement aux conceptions politiques de Sainte Catherine de Sienne et
a I’originalité de son ceuvre et de sa démarche - était demeuré inédit et méritait d’étre porté a

la connaissance du public. Certes la bibliographie de I’ouvrage a vieilli depuis les années
19760/70, mais les travaux originaux sur la « Mantellata » siennoise n’ont pas été tres
nombreux jusqu’a la fin du XXe siecle et Delaruelle, bien, que n’ayant jamais vécu en Italie,
possédait une connaissance exceptionnelle des sources mediévales sur ce sujet, a commencer



par les écrits de la sainte — en particulier ses Lettres —qu’il met en ceuvre a chaque instant a
travers de nombreuses citations, toujours éclairantes. Cela vaut au lecteur d’excellents
développements sur « la religion comme service public & Sienne au XIVe siecle » et sur ce
que l’auteur appelle la « spiritualité siennoise », empreinte de pessimisme chrétien mais
périodiquement renouvelée par des mouvements de « revival » évangélique, comme celui de
Giovanni Colombini (+1367), dont Catherine de Sienne a subi sans aucun doute 1’influence.
De méme, le tableau qu’il dresse de la situation de I’ordre dominicain en Toscane au XIVe
siecle et de la facon dont la sainte s’imprégna des sa jeunesse de son approche doctrinale de la
vie religieuse est resté jusqu’a aujourd’hui sans équivalent.

Certes, compte tenu de sa date de rédaction et des progres de la recherche dans ce
domaine depuis plus d’un demi-siécle, I’ouvrage d’Etienne Delaruelle comporte quelques
inexactitudes : on sait aujourd’hui que le pieux duc de Bretagne Charles de Blois (+1364) n’a
pas été canonisé par Grégoire XI en 1376 , et les travaux des historiens lombards depuis un
demi-siécle ne permettent plus de dire que les Cathares et les Vaudois du Piémont qui furent
alors persécutés par 1’Inquisition, « s’étaient transformés en une secte étrange » , comme il
I’affirmait en s’appuyant sur des publications frangaises déja anciennes. On pourra également
ne pas étre d’accord avec lui quand il soutient — a plusieurs reprises — que Catherine de Sienne
ne savait pas écrire, ce qui I’améne a considérer comme apocryphe — a tort selon moi - la
lettre ou elle exprime sa joie d’étre miraculeusement devenue capable de s’exprimer par écrit.
Mais il s’agit 1a de points de détail : dans I’ensemble et pour 1’essentiel, on ne peut qu’admirer
la qualit¢ de I’information de I’auteur et surtout le caractére pertinent de ses jugements
historiques, qu’il s’agisse de la place des révélations privées dans I’Eglise du XIVe siecle, ou
du réve catherinien d’une Eglise gouvernée par des saints, qui ne put finalement se
concrétiser. Sur tous ces sujets et bien d’autres encore, Delaruelle a écrit des pages a la fois
brillantes et profondes, marquées par des intuitions dont des travaux ultérieurs — tant italiens
que francais — ont par la suite confirmé la validité. Ainsi, il est le premier auteur a avoir mis
en évidence le rdle essentiel joué par Alphonse de Vadaterra, le directeur spirituel de Brigitte
de Suede (+1373), dans le passage a I’action publique de Catherine et dans sa reconnaissance
par le Saint-Siége en 1374, peu de temps apres le déceés de la sainte suédoise. L’intervention
de cette « éminence grise » - un évéque espagnol démissionnaire épris de réforme, qui avait
I’oreille du pape — semble avoir été en effet déterminante pour faire de la « Mantellata »
siennoise, confinée jusque-la dans un horizon local, I’héritiére et la continuatrice de la
« Sibylle du Nord » au niveau de la chrétienté.

L’admiration sincere qu’il éprouvait pour son héroine n’a pas pour autant empéché
Delaruelle de souligner, avec une grande lucidité, que son approche purement religieuse et
spirituelle des réalités de ce monde qu’elle connaissait mal et dont les vicissitudes
I’intéressaient peu, a contribu¢ a faire de certaines de ses lettres de simples rappels des
grandes vérités morales qui devaient étre de peu d’utilité pour ses correspondants. Il y avait en
effet chez elle une forme d’ingénuité et d’incompétence politique qui I’a souvent empéchée de
s’adapter aux situations concrétes auxquelles elle s’est trouvée confrontée et de comprendre

les autres, quand leur comportement n’était pas conforme a son idéal. Ainsi, pendant la
période du Grand Schisme a laquelle elle s’est trouvée mélée (d’aotit 1378 a sa mort, en avril



1380), ses interventions passionnées et véhémentes ont contribué a exaspérer le conflit entre
les deux papes rivaux — Urbain VI et Clément VII — plutdt qu’a ’apaiser. De fagon générale,
il n’est donc pas surprenant que Catherine de Sienne ait échoué dans la plupart des grandes
causes pour lesquelles elle s’était pleinement investie a partir de son entrée dans la vie active,
en 1374 : la croisade, dans laquelle elle avait placé tant d’espoirs pour la récupération de la
Terre Sainte et la conversion des « infidéles » , qui n’aura jamais lieu ; le rétablissement de la
paix en Italie et dans la chrétienté, et la résolution du schisme de 1378 .Méme son rdle dans le
retour de la papauté d’Avignon a Rome — dont on lui fit gloire a partir de sa canonisation, au
XVe siecle — doit étre relativisé ; on sait aujourd’hui que ses interventions passionnées aupres
de Grégoire Xl ne furent ni le seul ni méme le principal élément qui poussa le souverain
pontife a prendre la décision de quitter les rives du Rhone du Rhone pour celles du Tibre, en
septembre 1376.

Cette reconnaissance des limites de 1’ceuvre politique et ecclésiale de Catherine n’a
pas empéché - au contraire - Etienne Delaruelle d’étre sensible a la vraie grandeur et a
I’originalité de la « Mantellata » siennoise. Il souligne a juste titre que celle-ci a été la
premiére dans I’histoire de I’Eglise de son temps a mener une vie pleinement apostolique -
chose impensable jusque-la pour une femme -, tout en demeurant dans le monde et dans 1’état
laic. Par ailleurs, elle a réussi a étre a la fois une contemplative et méme une mystique,
consacrant beaucoup de temps a la pri¢re et a I’adoration de 1’eucharistie, et une chrétienne
toujours en action, engagée dans une forme prédication pour des groupes restreints d’« amis
de Dieu »,et dans une véritable direction de conscience a travers sa correspondance avec des
Grands de ce monde, mais aussi de simples fideles. Dépourvue a 1’origine de toute formation
théologique et ignorant le latin, elle parvint & s’imposer au sein de 1’ordre dominicain, auquel
elle devait sa formation, et a devenir un guide spirituel pour les religieux qui I’entouraient et
pour la hiérarchie ecclésiastique, qui n’hésitait pas a la consulter quand elle se trouvait en
difficulté. A une époque ou le poids des institutions et de la gestion temporelle était devenu
écrasant dans I’Eglise, Catherine n’hésite pas a rappeler aux papes de son temps qu’ils sont
avant tout des chefs spirituels et qu’ils doivent viser en premier lieu a rétablir ’Epouse du
Christ —a commencer par le clergé — dans la dignité et la sainteté. Mais, a la différence de
nombre de ses contemporains influencés par la pensée de Joachim de Flore, elle n’oppose pas
I’Eglise de Pierre a celle de Jean, I’Eglise de I’autorité a celle de I’Esprit. Loin de récuser dans
son principe 1’Eglise visible et son clergé, si corrompu ou indigne qu’il ait pu étre, elle s’est
efforcée de mettre I’Esprit au service de I’Eglise telle qu’elle existait alors, avec tous ses
défauts et ses insuffisances, sous la direction du pape dans lequel elle voyait un vrai « Christ
en terre ». Son attachement passionné a la chaire de Pierre et a Rome ne procede pas de
raisons théologiques ou d’une logique canonique : ’accent qu’elle met dans ses écrits et son
action sur le role de la papauté tient a son désir passionné de réforme, tant elle était persuadée
que celle-ci ne pourrait advenir que sous 1’impulsion des successeurs des Apdtres et de la
hiérarchie. Aussi sa déception fut elle grande, a la fin de sa breve existence, quand elle se
rendit compte que le pape Urbain VI, dans lequel elle avait mis tous ses espoirs lors de son
avenement et qu’elle avait soutenu ensuite contre vents et marées, trahissait la confiance
qu’elle avait placée en lui en s’enfermant dans une logique de puissance .Des lors, elle estima
qu’il ne lui restait plus qu’a s’offrir elle-méme en sacrifice pour que Dieu veuille bien rendre



a son Eglise I'unité et la paix et elle se laissa mourir dans cette attente. Sa disparition passa
relativement inapercgue, en dehors du cercle de ses disciples. Mais, comme le souligne Etienne
Delaruelle, un siecle et demi plus tard, c’est toute I’Eglise médiévale qui allait disparaitre, en
raison méme de son incapacité a procéder a cette réforme que la sainte siennoise n’avait pas
cess¢ d’appeler de ses veeux, a temps et a contre-temps. »



Denis KNOEPFLER

« J’ai I’honneur de déposer sur le Bureau
Dan DANA = de I’Académie, de la part de son auteur,
« Les inscriptions pour I'histoire » I’ouvrage de M. Dan Dana, « Les inscriptions

Trente ans de correspondance sy
entre Louis Robert et Dionisic M. Pippidi .., pour Ihistoire ». Trente ans de correspondance

entre Louis Robert et Dionysie M. Pippidi, avec
un avant-propos de Denis Knoepfler, associé
étranger de 1’Académie, Paris, 2024 (Mémoires
de 1’Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres, tome 63), 552 pages et 47 figures dans
le texte.

Publié par notre Académie avec le soutien du
Laboratoire HiSoMa a Lyon et de 1’Académie
roumaine, ce gros volume est I’ceuvre d’un
jeune savant franco-roumain, Dan Dana, chargé
de recherche au CNRS (et rattaché a ce
Laboratoire lyonnais de la Maison de 1’Orient),
qui s’est illustré en ces derniéres années par

ot e Sy
s /rm.A\B—' ’

l.cu// pok

e T

e

Tl s, oo A sl O S LEEL plusieurs publications de qualité, dont un trés
R ‘,  WSLiiN utile répertoire commenté des noms d’origine

47 wdian - il 115 ___,“..:-.:-.--‘.'.
S AT e thrace en transcription grecque et/ou latine

(Onomasticon Thracicum, 2014) et d’une série déja abondante d’articles d’épigraphie antique
portant sur I’espace pontique et danubien. C’est qu’il a eu le privilege d’avoir pour maitre le
tres regretté Alexandru Avram, professeur en Roumanie a 1’Université de Bucarest d’abord,
puis en France a I’Université du Maine jusqu’a son décés en 2021, épigraphiste de renommée
internationale dont les mérites avaient été reconnus par 1’Académie dés la fin du précédent
millénaire, comme en témoigne le patronage qu’il regut d’elle pour son magnifique corpus des
inscriptions de la cité de Callatis. Initiateur du présent ouvrage, A. Avram aurait d0 en étre, tout
naturellement, le principal auteur, puisqu’il avait été non seulement 1’¢léve de D. M. Pippidi,
mais son successeur dans la direction des fouilles d’Istros/Histria, la grande cité des bouches de
I’Ister (Danube). Frappé sur ce chantier méme par une mort aussi soudaine que prématurée,
notre collegue et ami aura, du moins, eu la chance de compter parmi ses nombreux éléves, en
la personne de Dan Dana, un continuateur des plus compétents, qui, en un temps record, a su
faire aboutir I’ceuvre entreprise en étroite collaboration avec son maitre, compensant d’une
certaine fagon, par un énorme travail d’érudition remarquablement maitrisée, le fait qu’il n’ait
pu connaitre personnellement D. M. Pippidi, décédé en 1993. En effet, ce n’est pas seulement
sur la vie et les travaux du maitre roumain de 1’épigraphie grecque et latine que Dan Dana a fait
porter son enquéte, mais également sur tout le milieu intellectuel, archéologique comme aussi
politique et social ou le destin avait amené Pippidi a produire une ceuvre considérable, qui
s’étend sur un large éventail du champ historique, Urbi - ainsi sur I’empereur Tibére — et Orbi
(dans tout I’espace de la Dobroudja notamment).



L’ouvrage se compose de six chapitres. Le premier est une courte notice sur notre ancien
confrére Louis Robert (1904-10958), savant trop connu pour qu’il e(t été utile, dans cette
publication parisienne, de reprendre les choses ab ovo, car bien des notices, on le sait, ont été
consacrees a cet epigraphiste hors de pair (qui avait d’ailleurs, en 2008 encore — et sous la
Coupole — fait I’objet d’un mémorable discours de notre confrére américain Glen W.
Bowersock célébrant «la gloire et la joie d’une vie consacrée a 1’antiquité grecque »). Du
moins trouve-t-on 1a tout 1’essentiel pour comprendre la place qu’a occupée Louis Robert — que
I’on ne saurait guére dissocier de son épouse et si précieuse collaboratrice Jeanne Robert — dans
la recherche épigraphique du XX°¢ siécle, sans méme parler du réle joué par le savant francais
dans ce que I’on peut tenir, avec Dan Dana, pour une véritable conversion de Dionisie M.
Pippidi (1905-1993) a 1’épigraphie au début des années 1950 (en relation avec son implication
dans I’exploration archéologique du site d’Istros). Incomparablement plus ample - comme il est
naturel en 1’occurrence - est la notice consacrée a I’historien roumain, considéré depuis
longtemps comme un pionnier et comme un maitre dans son pays, mais forcément un peu
moins connu en dehors des frontiéres de la Roumanie. Cette notice, qui constitue le chapitre I,
dépasse en effet les 150 pages, si du moins I’on y ajoute le chapitre I11, a savoir la bibliographie
exhaustive de ses livres et articles (328 numéros soigneusement classés selon 1’ordre
chronologique, avec traduction francaise des titres roumains ; bibliographie qui laisse toutefois
de cbté les trés nombreuses — plus de 400 ! — recensions d’ouvrages). Le chapitre biographique
proprement dit est le résultat d’une enquéte aussi ample qu’approfondie dans 1’ensemble des
sources disponibles, écrites le plus souvent, mais aussi orales, puisque D. Dana a pu interroger
encore nombre de témoins vivants, au premier rang desquels se trouve, bien entendu, le fils de
I’épigraphiste disparu, Andrei Pippidi, lui-méme savant reconnu de longue date comme
historien moderniste du sud-est européen, marchant ainsi dans les pas de son illustre grand-pére
Nicolae Jorga, ancien associé de notre Académie. En rappelant que ce personnage de premier
plan, et dans I’aréne politique aussi, fut lachement assassiné en 1940 par un commando
d’obédience nazie, on donne la mesure du climat de tensions et de craintes dans lequel a vécu,
avant comme apres ce crime, le couple Pippidi — Jorga. a quoi s’ajoutent, bien entendu, les
années d’aprés-guerre, marquées par 1’emprise du Parti communiste roumain et, bient6t, par la
mise sous tutelle et la réduction au silence de tout un pays, réalisées a partir de 1965 par le
dictateur N. Ceauscescu (dont le nom n’est jamais prononcé, et pour cause, dans la
correspondance) jusqu’a sa chute trés tardive, on le sait, en 1989 seulement. C’est dire que la
vie de D. M. Pippidi ne peut se comprendre et s’apprécier qu’a la lumiére d’un travail de
mémoire minutieusement conduit, exploitant les moindres informations encore disponibles
(parfois tres éloignées, en apparence au moins, du domaine des études classiques, liées qu’elles
sont aux opeérations d’une foule d’acteurs plus ou moins obscurs). En méme temps, les
échanges épistolaires - d’abord trés timides et espacés, puis beaucoup plus fréquents et
relativement libres - avec les savants etrangers révelent un autre volet de cette vie, fait de
passion partagée pour I’étude de 1I’Antiquité gréco-romaine et des langues anciennes, avec
I’espoir de la venue prochaine d’un monde plus libre et plus heureux. Tel est notamment
I’apport de la correspondance entre D. M. Pippidi et L. Robert, qui, certes, n’est pas la seule de
cette espece — car le savant roumain put progressivement étendre ses relations avec d’autres
historiens, en-decd comme au-dela du « Rideau de fer » : ainsi avec le rigoureux epigraphiste
allemand Gunther Klaffenbach a Berlin-Est ou le dynamique Georgi Mihailov a Sofia, avec les



Francais Jérdbme Carcopino (son ancien maitre a la Sorbonne), Henri Seyrig a Beyrouth,
Georges Daux a Athenes, bien d’autres encore en Italie, en Suisse, en Grande-Bretagne et aux
Etats-Unis. Mais avec aucun savant, manifestement, 1’épigraphiste roumain n’aura eu de
contacts plus réguliers et plus confiants qu’avec Louis Robert, la relation entre eux s’étendant
d’ailleurs de couple a couple, surtout aprés un premier et mémorable voyage des Robert en
Roumanie en 1965. Aussi D. Dana peut-il parler a bon droit (on I’a noté) du tournant marque,
dans la carriere scientifique de Pippidi, par « le moment Robert », qui suivit de peu, au-milieu
des années 1950, sa Véritable « conversion a 1’épigraphie ».

Le chapitre IV, qui forme le coeur de 1’ouvrage, contient donc 1’édition des 172 lettres
connues échangées entre les deux hommes entre 1955 et 1985, durant trente ans tres
exactement, jusqu’aux derniers mois de la vie du maitre francais de 1’épigraphie. Ces lettres
sont conservées pour I’essentiel en deux ensembles, 1’un, a Paris, déposé depuis un quart de
siécle dans le Fonds Louis Robert de notre Académie, I’autre a Bucarest, resté jusqu’ici entre
les mains du fils, déja nommé ci-dessus, du savant roumain. Si les lettres de Robert sont un peu
plus nombreuses (109) que celles de Pippidi (63), cette différence n’est pas significative, car
I’éditeur montre bien qu’il faut compter avec un nombre relativement élevé de lettres perdues
d’un coté comme de 1’autre. Il n’empéche que ce corpus est extrémement instructif, dans la
mesure ou, en dépit des lacunes, il permet au lecteur de prendre la mesure d’un échange nourri
de toutes sortes de réflexions. Les questions épigraphiques y occupent une place de choix, et ce
n'est pas, bien entendu, le moindre intérét de cette correspondance. Mais une foule d’autres
sujets y sont abordés, en termes plus ou moins voilés certes (par précaution, bien sdr, face a la
Police de sécurité partout présente), de sorte qu’elle constitue en méme temps la chronique de
toute une époque, pour la Roumanie en particulier (mais pour la France et I’Europe occidentale
aussi, car Louis Robert, observateur perspicace et souvent désabusé, y évoque bien souvent les
événements qui se déroulent - ou évolutions qui se dessinent — sous ses yeux et ceux de son
épouse).

Deux appendices (mais qui forment chacun un chapitre numéroté dans la suite des
quatre premiers) complétent cette riche publication. Le premier (= ch. V) est consacré a un
autre savant roumain qui fut proche a la fois de D. M. Pippidi et peut-étre surtout de L. Robert.
Ici encore on ne peut que féliciter D. Dana d’avoir pris I’initiative de rédiger cette notice tres
bienvenue sur 1’épigraphiste Scarlat Lambrino (1891-1964), qui dirigea pendant un temps les
fouilles d’Istros/Histria, et son épouse 1’archéologue francaise Marcelle Flot-Lambrino. Fondé
en partie sur six lettres adressées par Lambrino au tout jeune Louis Robert entre 1929 et 1936
(conservées elles aussi dans le Fonds Robert de notre Académie et désormais soigneusement
publiées ici) et sur d’autres sources tres diverses, cette annexe rend justice a un chercheur d’une
grande distinction - francophone et francophile, comme 1’étaient alors tant de ses compatriotes -
qui, entrainé dans la tourmente des années de guerre et d’aprés-guerre dans son pays et en
Italie, fut une sorte d’Ovide roumain exilé a I’extrémité occidentale de 1I’Europe (Portugal), ou
il continua a travailler jusqu’a la fin sur ses belles trouvailles d’Istros (Sa bibliographie est
¢galement donnée dans cet appendice). Il est vrai qu’il ne publia qu’en 1960 — ce qui lui fut
beaucoup reproché par Pippidi (impatient a juste titre, certes, mais manquant sans doute de
compassion a I’égard d’un ainé que le sort n’avait pas ménagé) - le grand décret de cette cité



pour le bienfaiteur Agathoklés, dont le commentaire était nourri de ce que Lambrino avait pu
tirer de meilleur de I’enseignement de ses maitres parisiens dans les années 1920. Car vers la
fin des années 1950 c’est Louis Robert, alors toujours en contact avec Lambrino et déja lié a
Pippidi depuis quelque temps, qui fut comme le passeur du témoin entre les deux hommes.

Le second appendice (= ch. VI) est la reproduction a I’identique de trois articles de L.
Robert parus, de facon plutét confidentielle, en 1934-1936, dans le périodique roumain Istros.
Elle peut se justifier par le fait que ces travaux, diment enregistrés sa bibliographie définitive
(cf. Choix d’écrits, Paris, 2007, n° 50-51 et 71), n’avaient pas été réédités dans les Opera
Minora Selecta, encore que la matiére en elt été reprise ailleurs. Aujourd’hui, ils apportent
surtout un témoignage sur I’ancienneté des liens noués par 1’épigraphiste francais avec les
savants roumains, en particulier - a cette date - avec S. Lambrino. Les illustrations qui
complétent 1’ouvrage sont constituées essentiellement de photographies, les unes montrant les
deux correspondants cOte a cote (en particulier lors du séjour de 1965 ; mais aucune n’a été
retrouvée, chose surprenante, qui rappellerait par I’image les retrouvailles des deux hommes
lors du grand congres international d’épigraphie de 1977 a Constantza ou, cinq ans plus tard, a
I’occasion du congrés d’Athénes), les autres reproduisant quelques-unes des lettres,
manuscrites ou dactylographiées, avec aussi des envois d’ouvrage, par divers auteurs, a D. M.
Pippidi. On ne manquera pas de souligner aussi 'utilit¢ de I’index final (ch. VIII), qui
n’enregistre toutefois que les « noms de personnes, de lieux, ainsi que des sujets » mentionnes
dans les lettres elles-mémes (méme chose pour I’index des lettres de S. Lambrino). Compte
tenu de la richesse des chapitres introductifs et de la notice sur Lambrino, on aurait pu souhaiter
un second index permettant d’exploiter plus strement I’apport de ces pages extrémement
denses a I’histoire des études classiques comme a celle d’une foule de personnages et, en fin de
compte, de la Roumanie en général.

Signalons enfin que, dans un assez substantiel avant-propos (p. 13-22), ’auteur du présent
hommage a pu faire état de ses propres souvenirs sur les liens qui unissaient le couple Robert
au couple Pippidi, puisqu’il a eu le privilege, devenu rare aujourd’hui, de fréquenter ces deux
éminents savants et de correspondre avec 1’'un comme avec ’autre — mis tous deux, du reste, au
nombre des maitres dont il chérit le plus la mémoire -, sans méme parler de ses liens personnels
avec Andrei Pippidi d’abord, avec Alexandru Avram ensuite, respectivement fils tres aimé et
disciple des plus fideles du grand épigraphiste qu’aura été Dionisie M. Pippidi dans le sillage
du maitre Louis Robert. »



Jean GUILAINE

«J’ai I’honneur de déposer sur le
burecau de I’Académie au nom de Mme Muriel
Gandelin et de moi-méme 1’ouvrage Véraza et
le Vérazien. Les fouilles aux grottes de La
Valette (1963-1964), et le Vérazien
aujourd ’hui, Archives d’Ecologie
Préhistorique, Toulouse, 2023, 624 p. Cette
publication a pour théme 1’une des cultures
ouest-méditerranéennes du Néolithique final
chevauchant pour partie la France méridionale
et le Nord-Est de la péninsule Ibérique.
Fosilles Rappelons que 1’é¢tude du Néolithique est, en
e R PRl | rance, d’émergence relativement récente en

(1963-1964) regard des pays voisins : Allemagne, Italie ou
QLRGN Grande-Bretagne. Terre de lithiciens dés les
i origines de 1’archéologie préhistorique, notre
Jean Guilaine & Muriel Gandelin pays a trop longtemps appliqué au Néolithique
O i, les méthodes d’analyse propres aux seuls
et At outils de pierre. Aussi 1’étude de cette période
s’est-elle longtemps limitée a opposer les
terres septentrionales (a outillage taillé « campignien ») aux régions méridionales (fournies en
haches polies et qualifiées de « lacustres »). Ce n’est qu’en 1926-1927 que deux chercheurs
catalans, P. Bosch-Gimpera et J. de C. Serra Rafols, en prenant la céramique comme marqueur
distinctif, ont présenté une premiére esquisse chrono-culturelle du Néolithique hexagonal. Et
c’est un archéologue Italien, L.Bernabo Brea, qui en publiant en 1946 la stratigraphie du
gisement des Arene Candide (Ligurie) , a fait la démonstration que diverses cultures originales
s’étaient succédé tout au long du déroulement de la période. Ces prémices ont abouti, dans les
années cinquante du siecle dernier, a I’identification de diverses entités ayant occupé le
territoire de la France selon un découpage tripartite : Néolithiques ancien (Cardial, Rubané),
moyen (Chasséen), final (Seine-Oise-Marne). Sur cette base, la grande diversité culturelle du
Néolithique frangais n’a été que progressivement reconnue. Si un cadre général a pu étre tenté
dés les années cinquante, grace notamment aux syntheses de J.Arnal et G.Bailloud, divers
aspects culturels ne sont apparus que progressivement, au fil d’une intensification des
opérations de terrain.

C’est ainsi que le Vérazien, ensemble culturel du Néolithique final, ne fut identifié¢ que vers la
fin des années soixante a la suite de recherches poursuivies sur des sites stratifiés du massif
karstique de Véraza (Aude). On y observa notamment des ensembles céramiques qui, par leurs
caractéres (formes, prises, décors) renvoyaient a un facies jusque la ignoré. Leur description
engendra un rapide développement des recherches et un premier colloque, tenu en 1977, fixa
les principaux marqueurs de cette entité. L’intensification des interventions de terrain,



notamment a partir du moment ou se renforcérent les fouilles préventives, permit peu a peu de
donner de cette culture une vision plus approfondie. Aussi cet ouvrage a-t-il pour objectif de
présenter les données issues des gisements-éponymes mais surtout de brosser un tableau
synthétique tres actuel de nos connaissances. Au plan géographique, I’extension montre un
chevauchement des deux versants des Pyrénées de I’Est : en France, une répartition allant du
fleuve Hérault a 1’Albigeois, au Toulousain et au cceur des Pyrénées; en Espagne, un
développement englobant 1’Aragon oriental et 1’ensemble de la Catalogne jusqu’a
I’embouchure de I’Ebre. Dans le temps, le déroulement de cette entité recouvre un bon
millénaire (3500-2400 avant notre ere) et est marqué par une évolution interne en plusieurs
étapes scandées par une transformation des styles céramiques, toutes choses calées par 370
datations au radiocarbone. L’outillage de pierre comporte deux facettes : les instruments du
quotidien sont obtenus a partir des matériaux locaux, souvent de faible @ médiocre qualité ; en
revanche les piéces trés investies (longues lames, poignards, armatures) sont issues de gites
extérieurs au territoire vérazien (silex gardois de Salinelles et de Collorgues, silex rubané de
Forcalquier, Alpes de Haute-Provence), indice d’une ample circulation d’instruments de pierre
entre les Alpes et le Sud de la Catalogne. La meétallurgie du cuivre semble orientée vers la
production de lames de haches, de poignards, de parures. Les sites sont essentiellement de
petits établissements agricoles dans un contexte d’habitat dispersé marqué par une extension
de I’espace anthropisé par rapport aux périodes précédentes. On assista alors a un intense
développement des sépultures collectives en dolmens et cavités naturelles. Le déclin survient
dans la seconde moiti¢ du Ille millénaire face a I’expansion des populations a céramique
campaniforme. Cloturant les divers chapitres de 1’ouvrage, un corpus complété par un ensemble
de cartes répertorie plus de 800 sites dispersés entre I’Hérault, la Garonne et I’Ebre. »



Pascale BOURGAIN

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau

de I’Académie, de la part de son auteur le

Jean-Wes Tilistte volume intitulé Jean-Yves Tilliette, Littérature
latine du Moyen Age. Les jeux d’une langue

502 . poetique, Paris, Champion, 2024 (Essais sur le

thterature ltf\ltlne Moyen Age, 79), in-8°, 568 p., ISBN 978-2-
du Moyen Age 7453-6090-8.

Faire parler les textes, uniquement les

Les jeux d’une langue poétique textes, pour comprendre au mieux leur

profondeur et retrouver leur saveur, c’est la
démarche constitutive de ce recueil, qui propose
seize chapitres, inédits ou issus de recherches
antérieures mis a jour, dont ’ensemble, sans étre
un manuel comme le titre pourrait le faire croire,
est bien une présentation compléte de ce que
I’amour des mots a produit de plus fort et de
plus séduisant pendant la période médiévale, a
HONORE CHAMPION partir de plongées dans 1’abysse des textes,

PARIS

découvert par le faisceau lumineux d’une

analyse qui descend toujours plus profondément

de la surface apparente de la mise en mots aux
fondations et infrastructures de la pensée.

Mais il n’est pas question de se contenter d’empathie. La premiére partie du volume
réfléchit sur la possibilité théorique de I’enquéte envisagée : les difficultés de la critique
littéraire longtemps handicapée par des attentes venues de 1’humanisme classique et
dédaigneuses par incompréhension, la définition de ce qui est littérature (‘Pour une approche
littéraire des textes latins’, p. 23-36), les possibilités et les limites de la critique littéraire
jaugeant (« Poétique de la poésie : Le latin médiéval et la critique littéraire », p. 37-64). On
appréciera particuliérement la « Stylistique de la poésie médiolatine », p. 65-99, ici pour la
premiére fois en francais, qui est sous son apparence vagabonde la meilleure introduction
possible a la poésie médiolatine sous toutes ses formes, a ses charmes et a ses embdches, a ses
procédés et a ses ambitions.

La méthode a été mise au point a partir de trois chantiers, pourrait-on dire, d’ceuvres
poétiques successivement autopsiées, qui ont donné a J.-Y. Tilliette la pénétration du regard
qu’il applique aux ceuvres nées du méme humus intellectuel et littéraire : Baudri de Bourgueil,
le premier a proclamer 1’autonomie du jeu poétique, lui a apporté la compréhension de
I’ambition esthétique des auteurs et du golit exigeant des lecteurs médiévaux. Le théoricien
Geoffroi de Vinsauf, dont nos prédécesseurs n’avaient pas compris la raison du succes de sa
Poetria nova, I’a amené a décrypter les épousailles de la forme et du sens dont nous ne
comprenions plus les mécanismes, d’une fagon qui réoriente nos modes de lecture. Enfin
’auteur le plus complet sans doute de la fin du XII® siécle, Gautier de Chétillon, lui a montré



la subtilit¢é de I’herméneutique a déployer. Muni de ces clés, il explore son domaine de
prédilection, du XI° au XIII° siécle, avec toujours la méme finesse et des principes directeurs :
Interpréter toute I’ceuvre, rien que 1’ceuvre ; pour cela, considérer I’horizon d’attente et les
capacités herméneutiques des lecteurs, auxquelles les auteurs font semble-t-il confiance,
I’intertextualité souvent ludique qui est au cceur de la création littéraire, I’importance du style
dans la construction du sens, I’environnement conceptuel en un point du temps et de 1’espace,
la polysémie de lectures a plusieurs niveaux ; et ne pas négliger la philologie au sens large,
analyse de la transmission du texte comme de sa langue, qui fournit les instruments
nécessaires (« la rigueur philologique est une auxiliaire efficace du plaisir du texte », p. 37). Il
faut plonger sous la surface des mots pour qu’ils apparaissent magnifiés de toute 1’épaisseur
de leur humus culturel. C’est cette méthode qui fait I’'unité de ces déchiffrements du sens, de
ces rapprochements ou les textes s’éclairent les uns par les autres ; comme Zénon prouvant le
mouvement en marchant, Jean-Yves Tilliette prouve qu’il existe une littérature médiolatine en
la lisant, au sens plein du mot.

La deuxiéme partie, ‘Dialogues avec I’antiquité’, explore, a partir d’exemples, les
rapports avec les textes classiques : il s’agit de réinventer les anciens en se les appropriant, de
fagon qu’ils restent un héritage actif et non figé. Pour un moine de stricte observance, les
poetes antiques étaient répugnants, ou auraient dii I’étre ; quand ils ne pouvaient s’en
détacher, le remords leur donnait des cauchemars, ainsi d’Ermenrich d’Ellwangen, des demi-
fous racontés par Raoul Glaber, d’Otloh de Saint-Emmeran, et méme Baudri de Bourgueil qui
craint que ses vers ne nuisent a sa réputation et se rassure en réve (« Belles lettres et mauvais
réves », p. 103-129). Les statues antiques encore visibles ont éveillé autant le refus d’une
représentation en trois dimensions, propre a la création divine, que I’admiration (« La
statuaire antique au miroir de la littérature latine », p.131-144), et les €elégies romaines
d’Hildebert de Lavardin se lisent comme une méditation sur le temps, sa véritable direction
(eschatologique) et la croix du Christ qui s’y inscrit et I’oriente (« Sur les Elégies romaines
d’Hildebert de Lavardin », p. 145-168). Vital de Blois reprend des comédies de 1’antiquité, en
faisant du rapport entre I’€tre et son nom un ressort essentiel du comique (« ‘Comme si de
rien n'était’. Le ressort comique du Geta et de 1’Aulularia de Vital de Blois », p. 169-181).
Gautier de Chétillon choisit de dépasser Virgile en montrant par en lecture sous-jacente les
échecs de I’idéal héroique d’Alexandre, donc du carmen heroicum (« L’Alexandréide de
Gautier de Chatillon: Enéide médiévale ou ‘Virgile travesti’?», p. 183-196). Arnoul
d’Orléans commente les Fastes d’Ovide en 1’éclairant par une théologie platonisante et avec
un intérét passionneé pour les realia de la civilisation antique, qu’il éclaire par des
comparaisons contemporaines (« Ovide lu par un ‘antiquaire’ médiéval », p.197-209).

La troisieéme partie (‘Dialogues avec la littérature en langue vulgaire’) se penche sur la
différence d’écriture, due a un autre usage de la langue, avec les littératures romanes en
formation dans le méme temps, et montre que les clercs qui écrivent en latin les considérent
avec une sorte de détachement, car elles ne peuvent véhiculer le méme poids eschatologique.
Ceux qui reprennent en latin des thémes ou motifs des littératures vernaculaires pensent
toujours qu’ils peuvent faire mieux, ajouter la virtuosité, la surcharge rhétorique et les jeux
intertextuels, ne pas se laisser abuser par la vacuité morale de textes trop profanes, et sont
ainsi en polémique avec les nouvelles formes d’expression, en accentuant leur propre
artificialité (« La littérature latine médiévale au regard des littératures vernaculaires », p. 213-



233). Comparant les poémes d’amour latins et romans, 1’auteur conclut a la différence la
dimension réflexive étant plutot le fait, cette fois, de la poésie romane qui prend 1’amour plus
au sérieux (« Existe-t-il une poésie courtoise en latin ? », p. 235-255). A propos du théme de
la vision, il montre les contradictions internes du De amore d’ André le Chapelain (« Amor est
passio quedam innata », p. 257-270). Les mésaventures du loup dans 1’Ysengrimus latin, ou il
perd sa peau puis sa vie avec une violence inouie, dépassent la simple satire et la parodie pour
un vertige des mots qui ravage le formulaire épique virgilien et met a nu les artifices du
langage (« La peau du loup, I’Apocalypse », p. 271-286). Les contes latins du XII® siécle
(Sadius et Galo de Gautier Map, I’Historia Meriadoci, le Dolopathos) montrent les effets
dévastateurs que peut avoir la parole tout en ouvrant des apercus sur le silence salvifique
(« Trop parler nuit », p. 287-300). Enfin, les transformations de la matiére ovidienne en
frangais, notamment avec I’entreprise déconcertante de 1’Ovide moralisé, sont des
manipulations qui montrent comment 1’auteur antique était assimilé et approprié au-dela de la
simple révérence (« Adapter, transposer, exposer. Aspects de la réception de la poésie
ovidienne dans la littérature francaise autour de 1300 », p. 301-318).

Avec une jolie méditation sur le latin des oiseaux, le livre se termine sur une phrase que
I’auteur nous dit résumer sa vie d’enseignant, et qu’il prouve tout au long de ces pages :
I’émerveillement est le fruit du savoir.

Et I’index des auteurs cités, tant médiévaux que modernes, met trés commodément ce
savoir a la disposition de tous ceux qui voudront s’y retrouver et s’en inspirer, pour réactiver
cet emerveillement. »



