
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Compilation des hommages de la séance du 6 décembre 2024 

_____________________ 

 

 
Jean-Pierre MAHE 

 

« J’ai l’honneur de déposer, de la part de 

l’auteur, l’ouvrage de Nicolas J. Preud’homme, À la 

porte des mondes. Histoire de l’Ibérie du Caucase 

IIIe siècle a.C. - VIIe siècle p.C., Bordeaux 2024, 

Ausonius Éditions (Scripta Antiqua 181), 564 p. in 

8°. 

En nommant Ibérie du Caucase un territoire qu’on a 

souvent pris l’habitude d’appeler Géorgie orientale, 

Nicolas Preud’homme (NP) corrige un insidieux 

anachronisme qui a plus d’une fois faussé la 

perspective des historiens du Caucase dans le haut 

Moyen Âge et dans l’Antiquité. En effet, à 

proprement parler, la Géorgie – aujourd’hui 

Sakartvelo, qui s’étend depuis la Mer Noire jusqu’à 

l’actuel Azerbaïdjan – n’existe pas en tant qu’État 

avant le début du XIe siècle p.C. Auparavant, le 

même territoire était réparti entre deux États distincts, 

que Strabon nomme, à l’époque des campagnes de 

Pompée (66-64 a.C.), la Colchide (Egrisi en 

géorgien) à l’ouest, et l’Ibérie (Kartli en géorgien) à 

l’est. 

Pour expliquer l’homonymie des Ibères d’Espagne et de ceux du Caucase, NP retient l’hypothèse 

que le grec Ἴβηρες dériverait de la locution arménienne i Virs (« en Ibérie / chez les Ibères »), et 

que Virs s’apparenterait à divers vocables indo-iraniens signifiant « homme ». À mon sens, pour 

ingénieuse et savante qu’elle soit, cette étymologie risque bien de s’inscrire dans une longue liste 

quasiment tératologique d’acrobatie toponymique concernant les Ibères du Caucase. Observons en 

passant que le i initial, qui porte l’accent du mot Ἴβηρες, dériverait, selon cette hypothèse, d’une 

préposition arménienne enclitique (donc sans accent), et que phonologiquement Ἴβηρες compte 

trois syllabes tandis que i Virs n’en compte que deux. En effet, puisque toute syllabe finale 

arménienne est nécessairement accentuée, Virs ne peut être que monosyllabique. C’est pourquoi il 

serait peut-être plus prudent de supposer que les reflets toponymiques caucasiens de l’Ibérie 

hispanique et de l’Albanie balkanique s’expliquent à peu près comme les échos américains de 

l’Ancien Monde : York et New York, Orléans et Nouvelle Orléans. 

Encore faut-il noter que la Colchide et l’Ibérie s’épanouissent à des époques différentes et dans des 

aires culturelles d’orientation opposée. La Colchide est déjà très florissante au VIIIe siècle a.C., 

quand les Grecs, grâce à la trière à cinquante rameurs (pentécontore), passent les Détroits, explorent 

la Mer Noire et fondent des comptoirs sur le littoral pontique. Elle décline après la conquête 



romaine, mais demeure hellénistique jusqu’à la fin de l’Empire byzantin. D’ailleurs certains 

prénoms grecs, par exemple Oreste ou Callistrate, se rencontrent encore à l’heure actuelle. De son 

côté, l’Ibérie, longtemps incluse dans l’Empire perse achéménide, s’affirme comme un État 

indépendant au IIIe siècle a.C. et, malgré sa christianisation au début du IVe siècle p.C., conserve 

une forte empreinte iranienne jusqu’à la fin des Perses sassanides. 

Il est donc intellectuellement salubre de tenir, comme le fait NP, l’histoire de l’Ibérie caucasienne 

pour un sujet distinct, plutôt que de l’associer à celle de la Colchide, comme future composante 

d’un royaume de Géorgie dont la création n’est pas envisagée avant le premier quart du IXe siècle. 

Pour ce faire, NP s’appuie sur les sources classiques (historiens grecs et latins), mais aussi sur les 

vestiges archéologiques et les documents épigraphiques (latins, grecs, iraniens, hébreux et 

araméens) mis au jour par les fouilles des XXe-XXIe siècles. 

Cette confluence est d’autant plus précieuse qu’elle profite largement de l’extraordinaire progrès 

des études pahlavies et moyen-iraniennes, dont témoigne, par exemple, le Corpus inscriptionum 

iranicarum. Ainsi, en confrontant aux données des chroniques ibéro-caucasiennes celles de 

l’inscription trilingue de Šāhbur Ier sur la Ka‘ba-i Zardušt, NP illustre le bénéfice historique de ces 

recherches épigraphiques. 

Quant à l’historiographie chrétienne (arménienne et géorgienne) du Caucase – largement connue 

dès le XIXe siècle –, les textes ont été considérablement améliorés de nos jours, grâce à la 

découverte des manuscrits les plus anciens et aux recherches des philologues locaux et étrangers 

dont NP montre une connaissance étendue. Malheureusement, l’édition critique de la Conversion du 

Kartli, prenant en compte les manuscrits sinaïtiques fortuitement découverts en 1976 et identifiés en 

1996 par Zaza Aleksidzé, n’a été disponible qu’en 2024. Il était donc matériellement impossible à 

NP d’en tenir compte1. 

La monographie de NP représente donc une mise au point exhaustive de toutes les données 

actuellement disponibles. En 2019, au moment où NP s’apprêtait à soutenir la thèse qui est à 

l’origine de ce volume, F. Schleicher publiait à Stuttgart ses premiers travaux sur la chronologie des 

rois d’Ibérie caucasienne et sur l’Ibérie entre Rome et l’Iran. Cette convergence méthodologique 

entre les deux chercheurs marque un tournant dans la recherche et ouvre assurément une voie 

féconde.  

Les vestiges archéologiques et la terminologie administrative confirment que « l’Ibérie antique – 

tout comme l’Arménie – appartenait à l’aire culturelle iranienne ». Les fondements de la société 

comportaient une vision dualiste de l’univers, la recherche d’un équilibre entre le pouvoir royal et 

une puissante aristocratie contrôlant tout à la fois la levée des troupes, la prêtrise et les grands 

offices du royaume. Dans l’éducation princière cette civilisation faisait une large part aux « parents 

nourriciers ».  

C’est pourquoi la notice de Strabon (XI,3,3) sur les quatre classes de la société ibère a, depuis 

longtemps, été confrontée aux données iraniennes par de grands savants comme Džavaxišvili, 

Adontz et Lordkipanidzé. Comparant les sources antiques épigraphiques et littéraires aux 

chroniques médiévales arméniennes et géorgiennes (Ve-XIIIe siècles), NP a minutieusement analysé 

des termes institutionnels comme eristavi (« stratélate »), mtavari (« prince »), aznaur (« noble »), 

ainsi que les offices et dignités de l’Ibérie antique, puis du Kartli médiéval jusqu’à l’an mille : le roi 

(meupe), son second (vitaxe / p’it’iaxši), les princes royaux (sepec’ulni) etc. 

 
1 Néanmoins l’excellente édition d’Ilia Abuladzé (1963), fondée sur deux rédactions différentes de cette chronique, 

montre clairement que la Conversion du Kartli (à quoi NP se réfère d’après la traduction anglaise de Constantine Lerner 

2004) est plus ancienne que la Vie du Kartli, traditionnellement prise en compte par les historiens de la Géorgie.  



Au IIIe siècle p.C., entre 260 et 290, les monarques arsacides d’Ibérie, qui avaient tenu tête aux 

Sassanides de Perse, furent évincés par une dynastie nouvelle, les Mihranides (ou Khosroïdes), dont 

le premier représentant fut Mirian, protégé du Roi des rois Bahrām II (276-293). L’archéologie 

confirme l’impact matériel de ce changement. Les inscriptions grecques et araméennes 

(armaziques) disparaissent. Les monnaies romaines sont remplacées par des pièces sassanides. 

L’ancienne aristocratie pro-romaine s’efface devant de nouvelles élites pro-perses.  

Cependant la tendance est inversée par la paix de Nisibe, conclue en 298 entre Dioclétien et Narseh. 

Désormais le souverain ibère doit recevoir de Rome les insignes de son pouvoir. Vers 330, Mirian – 

jusqu’alors zélé adorateur d’Armaz (Ahura-Mazda) – est converti au christianisme par une 

« captive » étrangère anonyme, que les Ibères appellent Nino2. À vrai dire la chronologie est ici 

bien problématique. NP montre néanmoins que le premier roi chrétien se nommait effectivement 

Mirian, comme le fondateur de la nouvelle dynastie. À défaut de données exploitables dans 

l’historiographie géorgienne et dans l’épigraphie sassanide, NP donne au Mirian chrétien une 

certaine consistance, grâce aux sources arméniennes.  

Après la mort de sa première épouse, Abešura, fille du roi arsacide Aspagur, Mirian se remarie à 

Nana, probablement fille du roi du Bosphore cimmérien. Selon le récit de Rufin d’Aquilée et des 

chroniques grecques et géorgiennes, la conversion de Nana, guérie par sainte Nino, précéda celle de 

Mirian, qui persista dans le culte d’Armaz jusqu’à une éclipse prodigieuse dont il fut sauvé en 

invoquant le dieu de la « captive ». Ce récit, non confirmé par les calculs astronomiques, semble 

purement fabuleux. 

Cette tradition fut transmise à Rufin à l’extrême fin du IVe siècle par un prince royal ibère, nommé 

Bacurius, dux du limes de Palestine. D’après l’historien arménien Koriwn3, où apparaissent 

successivement, au début du Ve siècle, un roi d’Ibérie nommé Arčil, puis un autre nommé Bakur, 

nous considérons pour notre part que ce dernier, frère d’Arčil et co-régent, est le Bacurius de Rufin. 

NP observe que ce même Bacurius, fort estimé du païen Libanios, n’est pas nécessairement 

chrétien. Tout en s’interdisant des conclusions définitives, il estime que l’interlocuteur de Rufin « se 

distingue bien des rois ibéro-kartvèles, actifs durant les premières décennies du Ve siècle ».  

L’une des questions essentielles posées par la christianisation des Ibères est le rôle que les juifs 

locaux ont pu jouer dans le processus. Si l’on en croit les chapitres II à XV de la Conversion du 

Kartli, composés aux IXe-Xe siècles4, sainte Nino, qui parlait araméen, a été en relation constante 

avec la communauté juive, d’où furent issues les pieuses femmes de son entourage. Le roi Mirian 

lui-même reconnait que les juifs ont apporté à son pays la connaissance de Dieu.  

Comme le note NP, l’archéologie confirme la présence de populations juives à partir du Ier siècle 

p.C., puis au IVe siècle, quand apparaissent les premiers chrétiens. Chrétiens et juifs – pour autant 

qu’on ait des indices suffisants sur la religion des défunts – semblent avoir souvent reposé dans les 

mêmes nécropoles (Dedoplis Gora, Urbnisi, ou Samtavro de Mcxeta). Malgré les positions 

hypercritiques de certains chercheurs, NP en conclut que « les premiers chrétiens d’Ibérie étaient 

très étroitement liés au judaïsme au cours des premiers siècles de l’ère chrétienne. Ils vivaient d’une 

manière relativement paisible avec les résidents juifs avec qui ils partageaient des rites communs et 

des lieux d’inhumation ». 

Pour notre part, ce point de vue nous parait confirmé par les extraits que nous avons gardés d’une 

des sources perdues de la Conversion du Kartli, qui est une sorte d’évangile apocryphe géorgien, 

 
2 Terme affectueux de la langue enfantine (Nunē en arménien). La même « captive » est aussi appelée Théognoste 

(« Connue de Dieu / Dieu sait qui »), ou Christiana – ce qui confirme son anonymat. 
3 Chapitres XV-XVI. 
4 Au contraire le chapitre I – qui comporte un noyau ancien des années 480 – a été complété au plus tard en 639. 



mettant en scène un juif de Mcxeta, Eliozi (descendant du prophète Élie, dont il a conservé la 

pelisse), qui aurait assisté au baptême de Jésus et l’aurait, plus tard, suivi sur le Calvaire, où il aurait 

pieusement recueilli la « tunique sans couture » du Crucifié, pour l’emporter en Ibérie comme une 

précieuse relique5.  

La lecture du volume est facilitée par trois annexes : une chronologie de l’histoire des Ibères et de 

leur royaume, un tableau comparatif de la succession des rois d’après les sources étrangères et 

géorgiennes, ainsi que les inscriptions lapidaires, puis un album de cartes et de figures. On aurait 

sans doute souhaité une carte plus précise du sud Caucase et de l’Ibérie au premier siècle p.C. 

Néanmoins, l’apport pratique de ces schémas et de ces tableaux permet au corps même de l’ouvrage 

de se concentrer fructueusement sur l’analyse de l’économie des territoires, de la topographie du 

pouvoir, des institutions et de la société. 

Comme on le comprend, les sources sur les mille ans d’existence du royaume ibéro-caucasien sont à 

la fois multiples, polymorphes et polyglottes, mais irrémédiablement lacunaires. Il est donc 

inévitable que les spécialistes, obligés de s’appuyer sur des données incomplètes, formulent des avis 

divergents sur des points importants. Mais l’essentiel est que NP a clairement exposé les raisons de 

ces désaccords. On ne peut que saluer le courage et la probité de ce jeune chercheur. Il convient 

aussi d’apprécier l’orientation résolument novatrice qu’il a donnée à son travail, en rompant 

fermement avec les perspectives anachroniques de ses prédécesseurs, qui ont étudié l’Ibérie 

caucasienne (Kartli), non pour elle-même, mais comme une future composante du royaume unifié 

de Géorgie (Sakarvelo). » 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
5 J.-P. Mahé, La Conversion du Kartli, 2 vol., CSCO 706 (texte géorgien), 707 (traduction commentée), Louvain 

(Peeters) 2022 ; spécialement CSCO 707, p. 66-82. 



Henri LAVAGNE 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l'Académie le IX° volume de la 

collection du Recueil général des sculptures 

sur pierre de la Gaule : Rouen et les sculptures 

gallo-romaines de Normandie, par Evelyne 

Poirel et Laurence Marlin, avec la collaboration 

de Frédéric Youinou et Sébastien Cormier, et 

des contributions de Sandine Bertaudière, 

Sandrine Berthelot, Caroline Dorion-Peyronnet 

et Jean-Marie Levesque, Paris 2024, 223 pages, 

179 planches. 

 Cet ouvrage a été dirigé et, en grande 

partie, rédigé par Evelyne Poirel, ancienne 

conservatrice du musée des antiquités de Rouen 

et Laurence Marlin qui lui a succédé. Elles ont 

été aidées dans la rédaction de notices 

concernant les peuplades voisines des 

Véliocasses et des Calètes par plusieurs 

archéologues de la région, Frédéric Youinou 

pour la cité des Baïocasses (Calvados), des 

Esuviens, (Orne), des Unelles (Manche), des 

Viducasses, et des Lexoviens par Grégory Schütz, et par Sébastien Cormier pour les Aulerques 

Eburovices. La variété de cet ensemble ne doit pas faire illusion et la réunion de ces différentes cités 

exprime une unité intéressante et une communauté de style réelle. Il n'est que de feuilleter la riche 

illustration qui accompagne les textes des différentes notices pour s'en convaincre. On pourrait à 

première vue s'imaginer que dans cette province lointaine par rapport à Rome, les ateliers ont une 

individualité provinciale marquée et que la Gaule profonde y est présente autant, sinon davantage, 

que le style "romain", au sens large du terme. Mais celui-ci y est représenté par bien des 

monuments. Pensons aux quatre premiers exemples de Rouen, à la si classique "Grande 

Herculanaise" de Lillebonne (n°51), à la belle tête probablement impériale n°053, à la Minerve de 

Bayeux(n°264) et au Vitellius de Caen(n°343), dont on ne peut malheureusement pas assurer la 

provenance locale. On remarque aussi que les scènes de métiers ou de la vie des artisans, dont les 

gallo-romains sont généralement si friands, sont très rares : à peine un savetier et son 

échoppe(n°059) et un marchand dans sa boutique(n°061). Les frises d'armes romaines sont 

beaucoup  plus fréquentes. Quant à la religion, elle est bien présente mais sans grande originalité, 

avec des effigies très classiques, et quand le dieu Sol se présente avec quelque force (n° 118), on 

hésite à imaginer pour lui un milieu mithriaque. Seule la grande déesse-mère de Saint-Aubin -sur-

mer (n°298) s'affirme avec force comme gallo-romaine.  Mais il ne faudrait pas se fier à ce corpus 

apparemment banal car les trouvailles sont pour plupart anciennes et sporadiques, reposant plus sur 

des découvertes réunies par des collectionneurs érudits que sur des fouilles modernes et 

systématiques. Des mises au jour récentes, comme le monument (n° n°26-28) dit de la fontaine de 

la place de la Pucelle en 1994, montrent la richesse de certains sites et ces fragments de colonnes 

aux masques suspendus sont à la fois originaux, riches de prolongements iconographiques et de 

qualité sculpturale remarquable. De même, les commentaires archéologiques et iconographiques 

proposés par Sébastien Cormier, Elie Rafowicz, Sandrine Bertaudière et Sabine Méry (p. 79-120) 

constituent un ensemble très prometteur pour étudier le temple du Vieil -Evreux et sa parure 



monumentale, dont sont présentées ici pour la première fois les pièces les plus riches, en attendant 

une reconstitution plus ample de ce décor dont les sculptures étaient peintes. La prise en compte du 

travail d'exploitation des archives lancé par Christiane Fontaine sera pour la reconstitution du site 

antique et de sa parure monumentale une base essentielle. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Henri LAVAGNE 

 

« J’ai l’honneur de déposer également 

Jewish country houses, ouvrage collectif édité par 

Juliet Carey et Abigail Green, et publié par le 

National Trust, Londres, 2024, 352 pages, 323 

photographies en noir et blanc et en couleurs. Ce 

livre, très attendu, est né d'un colloque qui s'était 

tenu en mai 2017 à la Villa Kérylos. Une série de 

14 communications présentées à cette occasion ont 

été réunies, d'autres n'y figurent pas et ont été 

publiées ailleurs, mais l'ensemble est très 

représentatif du projet que les éditrices, Juliet 

Carey et Abigail Green ont lancé sur les demeures 

à la campagne de la grande bourgeoisie juive du 

XIX °et du début du XX° siècle, essentiellement 

en Europe. Cette entreprise très neuve par son 

sujet, car aucun ouvrage auparavant n'avait traité 

ce thème de manière aussi ample, a abouti à ce 

livre où les synthèses d'une grande hauteur de vues 

alternent avec des études de cas qui ont été retenus 

comme particulièrement significatifs de ce que 

l'on pourrait considérer comme l'ascension de la 

bourgeoisie juive dans la haute société européenne aux XIX° et XX° siècles. On le sait, au moins 

depuis Proust, cet essor ne pouvait se produire sans des alliances matrimoniales complexes et le 

livre ne manque pas de les élucider à chaque chapitre. Les auteurs et les éditrices ont su se procurer 

de multiples photographies des propriétaires et de leurs hôtes, dont les hauts-de-forme et les robes à 

traîne accentuent leur air de famille. Mais si ceux qui ont habité ces demeures sont bien présents à 

chaque page, c'est bien l'architecture et surtout le décor intérieur de chacune de ces demeures 

fastueuses qui est omniprésent, grâce aux photographies de la grande artiste Hélène Binet, qui sait 

que la couleur d'un marbre polychrome peut suggérer des rêves orientaux ou une applique Régence 

évoquer le raffinement de la France d'Ancien Régime. Le choix de ces demeures à présenter a été 

difficile et nous en donnons maintenant un bref aperçu.  

 Broomhill dans le Kent où le souvenir des Salomon est partout présent et dont on peut 

rappeler qu'Emile Bertaux, lorsqu'il était conservateur du musée Jacquemart- André, estimait que la 

bibliothèque du château était l'une des plus riches d'Europe en livres du XVIII° siècle. La "fée 

Electricité" y a laissé aussi ses marques avec des salles où sont encore présentes de magnifiques 

piles et des moteurs chargés de distribuer dès 1898 une électricité qui naissait à peine dans les 

campagnes. Les décorateurs du musée de Monte Martini à Rome ont dû y prendre leur inspiration. 

On étudie ensuite Hughenden Manor (Buckinghamshire), le château de Disraeli, lui aussi doté d'une 

bibliothèque qui atteignit 25.000 volumes et où le favori de la reine Victoria aimait à se reposer, au 

point de lui refuser d'être enterré à Westminster. Vient ensuite le château de Ferrières (Seine-et 

Marne) que traite avec brio Pauline Prévost-Marcilhacy, et dont les dix-huit suites princièrement 

ornées continuent d'étonner. On regrettera que le voeu de Guy de Rothschild qui souhaitait qu'on en 

fît un musée consacré à l'art Napoléon III n'ait pas été suivi, et que l'Université de Paris à qui cette 

immense demeure avait été donnée, s'en soit désintéressée complètement. Nino Strachey a traité du 

château merveilleusement "gothique" qui appartenait à Horace Walpole et fut construit entre 1747 

et 1797, avec le nom modeste, de Strawberry Hill. Après Walpole et la part qu'il prit aux jardins du 



domaine, les Waldegrave et les Braham surent le conserver et même l'agrandir, notamment Lady 

Waldegrave et ses quatre maris successifs. Un escalier avec un décor de fraises en fer forgé 

permettait dès lors de descendre au jardin de Walpole, qui avait fait tant d'émules en France et en 

particulier celui du Moulin Joli conçu par Claude-Henri Watelet. Juliet Carey a subtilement dépeint 

la mentalité compliquée du fondateur de Waddesdon Manor, Ferdinand de Rothschild, qui se 

réclamait être d'un cosmopolitisme affirmé, mais dont la demeure ressemble à un château de la 

Loire, où l'essentiel du décor et des meubles rappelle celui des intérieurs aristocratiques français, 

surtout ceux du XVIII° siècle pour lequel il avait une prédilection. Avec les Cahen d'Anvers, leurs 

deux propriétés sont différentes, comme le montre Alice S. Legé, puisque la forteresse de Torre 

Alfina près d'Orvieto acquise pour Edouard Cahen d'Anvers a peu à voir avec le château de 

Champs-sur -Marne, acheté pour son frère Louis en 1895.Torre Alfina est encore plus médiévale 

après sa restauration qu'à son époque de construction, tandis que Champs retrouve l'allure qu'il 

devait avoir du temps de son ancienne propriétaire, Madame de Pompadour. Luisa Levi d'Ancona 

Modena relate avec ferveur les implications sociales de la transformation de la villa La Montesca 

près de Citta di Castello en Ombrie où domina l'influence de Madame Montessori au point que la 

propriétaire (Alice Franchetti) y créa une école destinée aux enfants des paysans de la région. Nous 

avons nous-même traité de la Villa Kérylos, où l'érudition de Théodore Reinach a produit une 

demeure assurément grecque, comme on la nomme aujourd'hui, mais où un "esprit de judéité" se 

montre avec une présence discrète, comme dans le "mikveh" pour les ablutions, situé à l'entrée de la 

villa où il serait superficiel de ne voir qu'un simple nymphée à l'antique. En tout cas, Kérylos n'a pas 

les caractères d'un musée mais d'une maison où Th. Reinach pensait terminer sa vie au milieu des 

livres et des penseurs grecs qu'il aimait, à la différence de l'allure de musée impérial du château de 

Freienwalde (décrit par Martin Sabrow), à la raideur prussienne, que Walther Rathenau habita avant 

sa mort en 1922. Nymans en Angleterre (Sussex), le château de famille des Messel, eut l'air pendant 

un temps d'un chalet alpin égaré dans le Sussex, écrit John Hilary, et a connu de nombreuses 

transformations pour devenir une propriété très anglaise d'aspect, mais où l'étoile de David reste 

fièrement présente dans le mur où elle est sculptée, comme elle se voit bien en évidence sur les 

mosaïques de la bibliothèque de Kérylos. Lucy Wasensteiner s'attache à la villa de Max Liebermann 

sur le lac de Wannsee où le peintre a veillé à ce que l'on puisse avoir partout des vues traversantes 

donnant sur le lac, et après bien des vicissitudes à l'époque nazi, la ville de Berlin l'a sauvée comme 

musée. Dans ce qui fut la Tchécoslovaquie d'hier, les exemples ne manquent pas de villas juives 

que Petr Svoboda décrit avec nostalgie et qui toutes sont devenues aussi des musées : Schillersdorf 

pour Salomon Rothschild, Tobitschau, la Villa Stiassni, la Villa Tugendhat, cette dernière montrant 

un minimalisme étonnant, en contraste avec le choix ostentatoire de matériaux précieux pour les 

murs intérieurs. Helen Fry révèle comment la grande villa de Trent Park, au nord de Londres, 

luxueusement aménagée par Philip Sassoon de 1912 à 1939, devint à cette date un lieu de 

confinement pour les généraux allemands faits prisonniers, qui ne se doutaient pas que des 

microphones dissimulés dans chaque pièce exploitaient leurs conversations et informations secrètes 

sur les intentions du Reich, qui servirent considérablement aux Alliés. Enfin, l'ouvrage se termine 

par un chapitre, rédigé par les deux éditrices, Juliet Carey et Abigail Green, qui décrivent 

rapidement les principales villas juives des Etats-Unis, dont le château d'Otto Kahn (Oheka Castle) 

à Long Island. Quelques pages finales mentionnent des exemples supplémentaires dans les divers 

pays européens et qui, faute de place, n'ont pu être traités. De riches index rendent aisément 

consultable ce remarquable ouvrage qui est une synthèse exceptionnelle sur des lieux prestigieux de 

la mémoire juive et de la plus grande histoire de l'Europe. » 

 

 

 



Nicole BERIOU 

 

  « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part des deux directeurs de la 

publication, l’ouvrage intitulé : Éginhard, 

Translation et miracles des saints Marcellin et 

Pierre. Texte, traduction et notes, sous la direction 

de Marie-Céline Isaïa et Michel Sot, avec la 

participation de Maureen Boyard, Luce Carteron, 

Barthélémy Enfrein, Élise Guillou, Klaus Krönert, 

Clara Renedo Mirambell, Énimie Rouquette, Jens 

Schneider et Christiane Vérard-Cosme, Paris, Les 

Belles Lettres, 2024 (Les Classiques de l’Histoire au 

Moyen Âge), cxxxiii-206 p.  

L’histoire entretient un vif souvenir des vols de 

reliques qui ont fait la fortune des sanctuaires de 

Saint-Marc à Venise et de Saint-Nicolas à Bari. Pour 

autant, il serait dommage de ne pas prêter attention 

aux circonstances rocambolesques dans lesquelles, 

entre 827 et 830, sous le règne de Louis le Pieux, 

d’autres reliques de saints, insignes parce que 

romaines, sont parvenues jusqu’ au cœur de l‘Empire 

carolingien, à Mulinheim devenue Seligenstadt (« la 

ville des bienheureux »). L’initiative de cette 

captation revenait à Éginhard, qui a aussitôt rédigé le 

récit haut en couleurs de leur acquisition, puis de 

leur transport, et préservé la mémoire des miracles qui s’en suivirent (BHL 5233). C’est l’une des 

traces de l’engouement bien connu pour les reliques au ixe siècle, attesté avec une vigueur 

croissante dans l’Empire carolingien une dizaine d’années plus tard. C’est en même temps un 

document exceptionnel par sa valeur littéraire, et il faut remercier les membres du séminaire animé 

par Marie Céline Isaïa et Michel Sot d’avoir mené à bien la traduction française de ce texte 

passionnant, que ces deux spécialistes aguerris des temps carolingiens ont fait précéder d’une 

introduction d’une centaine de pages, précise et efficace.  Leur travail vient s’ajouter à d’autres 

entreprises de traduction, en italien, en allemand et en anglais. De cette initiative sur le tard a résulté 

l’avantage de pouvoir utiliser une édition critique solide du texte latin, élaborée à Tübingen en 2015 

en collationnant le travail pour encore inédit de Carlos Pérez Gonzàlez , destiné au Corpus 

Christianorum, avec l’édition de G. Waitz parue dans les Monumenta Germaniae Historica en 

1887, et en tenant compte par ailleurs de l’édition d’Alexandre Teulet parue en 1843 dans les 

Publications de la Société de l’Histoire de France.  

L’acquisition des reliques du prêtre Marcellin et de l’exorciste Pierre, martyrs romains du iiie siècle 

vénérés dans le cimetière « Aux deux lauriers » où une basilique fut érigée en leur honneur par 

l’empereur Constantin près de celle dédiée à sainte Hélène, fut d’abord le fruit d’une négociation en 

827 avec le célèbre diacre romain Deusdona, agissant en véritable courtier à la cour impériale. 

L’archichapelain Hilduin, qui résidait à Saint-Médard de Soissons, était alors un autre de ses 

clients : il souhaitait acquérir les reliques de saint Tiburce, ce qui amena les deux dignitaires de la 

cour impériale à choisir deux émissaires qui accompagneraient Deusdona à Rome afin d’en 

rapporter les reliques convoitées. Les rebondissements imprévus de cette quête, du fait de la rouerie 



du diacre romain et de la concurrence forcenée entre Hilduin et Éginhard, par émissaires interposés, 

furent si nombreux et suscitèrent tant d’événements que l’on peut comprendre le désir d’Éginhard 

d’en préserver la trace écrite : elle est la preuve manifeste, donnée en quatre livres, de la 

persévérance qu’il avait déployée pour parvenir à ses fins et, ainsi, donner à ces reliques l’audience 

qu’elles méritaient.  

Le premier  livre rapporte donc d’abord le succès du vol des reliques des saints Marcellin et Pierre 

effectué nuitamment dans leur tombeau que préservait la crypte de la basilique – et auxquelles 

s’ajoutait, prétendit-on, de la poussière des reliques de saint Tiburce trouvée dans une niche 

attenante ; puis le voyage de retour en une double expédition, chaque émissaire suivant son chemin, 

si bien qu’Éginhard n’expose intégralement que l’itinéraire du sien, le notaire Ratlaïc, qu’il rejoint 

pour conduire avec lui les reliques jusqu’à son domaine de la vallée du Main (dans l’Odenwald, en 

Hesse méridionale). Éginhard avait en effet reçu en 815 le domaine de Michelstadt (aujourd’hui 

Steinbach) en cadeau de l’empereur Louis le Pieux qui le considéra comme un de ses proches 

conseillers dès son avènement. Après avoir déjà servi Charlemagne dès la dernière décennie du viiie 

siècle, Éginhard pressentait cependant les déchirements qui s’amorçaient, au sein de la famille 

impériale, entre Louis et ses fils, du fait de la naissance de Charles en 823. La translation est pour 

lui, dans ce contexte, une manière de s’assurer de la puissante protection des saints martyrs romains 

en les accueillant dans l’église de pierre qu’il vient de faire construire au cœur de son domaine et 

pour laquelle il cherche les reliques indispensables à la consécration du lieu. Né dans le Maingau, il 

souhaite surtout se retirer désormais dans cette région avec son épouse, promettant en même temps 

à l’empereur qu’il lui sera le plus utile en priant pour lui à la tête de la communauté qui desservira 

l’église où il espère, à la fin de ses jours, être inhumé auprès des fameuses reliques. Cependant, 

celles-ci ont aussi le pouvoir de choisir le lieu où elles seront déposées et vénérées. Divers prodiges 

signifiant leur volonté d’être déplacées amènent donc Éginhard à consentir à un ultime transport, 

accompli en janvier 828, jusqu’à l’autre domaine qu’il a aussi reçu en 815 de l’empereur non loin 

de là, à Mulinheim, où il fait bâtir pour les recevoir une autre basilique, qu’il a voulu la plus belle 

possible.  

Cependant, de retour à Aix en janvier 828, il découvre qu’une partie des reliques avait été subtilisée 

par l’émissaire d‘Hilduin avant le voyage de retour de Rome et portée à Saint-Médard de Soissons. 

Non sans mal, Éginhard parvient à obtenir leur restitution, mais il doit patienter pour en disposer 

tout à fait car entretemps, dès qu’elles sont rapportées à Aix et confiées à Hilduin, elles font l’objet 

d’un culte dans la chapelle palatiale, auquel participent l’empereur Louis et son épouse Judith. Il 

fallait bien écrire tout le livre II pour raconter toutes les péripéties de cette récupération, jusqu’au 

transport triomphal à Mulinheim-Seligenstadt où les saints exigent cette fois que leurs reliques, 

d’abord dispersées, soient réunies dans la même châsse, ce qui est fait à l’automne de 828. 

Si le voyage des reliques est l’occasion  de rendre manifeste la dévotion des simples gens qu’elles 

suscitent sur leur passage, il importe par ailleurs d’asseoir durablement la réputation du sanctuaire 

de Mulinheim-Seligenstadt en rapportant les miracles que les deux martyrs  obtiennent auprès du 

Seigneur – Éginhard est très sensible à cette distinction hiérarchique fondamentale entre le pouvoir 

divin et la puissance d’intercession des saints en faveur du miracle attendu, et la répète volontiers 

dans ses récits. Préserver la trace des miracles dus au saints Marcellin et Pierre : tel est donc l’objet 

des deux livres suivants, inaugurés par une préface distincte qui les rend solidaires. Le livre III 

accumule les récits de miracles survenus dans le sanctuaire qu’ils se sont choisi, à proximité de 

leurs reliques mais pas nécessairement en présence d’Éginhard. Il en est informé par le truchement 

de divers écrits, auxquels il fait confiance, dit-il, comme s’il avait été témoin oculaire des faits.  Le 

livre IV poursuit dans la même veine, mais cette fois en racontant les autres miracles dont Éginhard 

a connaissance. Ce sont ceux qui se sont produits là où les reliques ont été présentes en dehors de 

Seligenstadt, à Aix d’abord, et ensuite, dans plusieurs lieux où il a accepté de les envoyer :  à 



Valenciennes (dans l’abbaye Saint-Saulve), à Gand (à Saint-Bavon dont Éginhard est l’abbé laïque) 

et à Maastricht (qui est une de ses propriétés). À la différence des miracles rapportés le plus souvent 

pêle-mêle dans le livre III, ceux-ci sont racontés dans l’ordre chronologique suivi par les livrets qui 

ont été transmis à Éginhard. A le lire, on comprend surtout qu‘il cherche à démontrer dans ce 

dernier livre la puissance singulière des reliques qu’il a acquises : à Aix elles agissent en l’absence 

de reliques concurrentes ; dans les autres sanctuaires les miracles ne surviennent que quand elles y 

sont transportées ; et même à Seligenstadt, dont il est à nouveau question à la toute fin du livre, à 

propos de deux miracles dus à l’intercession d’autres saints dont Éginhard a aussi acquis les 

reliques, ces autres reliques peuvent bien  renforcer la réputation du sanctuaire, mais il reste que la 

force principale, qui se traduit par la grande quantité des miracles, revient à Marcellin et Pierre. 

Tributaire d’une grande quantité de témoignages l’ayant informé des événements qu’il se met en 

peine de raconter, Éginhard a réussi le tour de force d’écrire une œuvre très homogène et 

personnelle. Mettant à profit la culture qu’il avait acquise dès son enfance à l’abbaye de Fulda et 

qu’il n’avait cessé d’enrichir, il met toute sa virtuosité à construire cette histoire compliquée en 

ménageant ses effets, en revenant en arrière, voire en s’ingéniant à raconter deux fois le même 

miracle sans monotonie aucune, une fois en suivant le témoignage qu’il a reçu, une autre fois en le 

racontant à sa manière (l. I, § 14 et l. III, § 1). Le vocabulaire est riche et précis6, la narration 

enchâsse habilement les divers discours recueillis des uns et des autres, le style soigné est nourri de 

formules qui font quelquefois écho à des expressions bibliques ou aux écrits de Sénèque et de 

Cicéron, et la maîtrise du latin se ressent dans la pratique du cursus. Les traducteurs, sensibles à ce 

travail de la langue, se sont efforcés d’y être fidèles et ont choisi de toujours rendre, pour un même 

mot ou une même expression en latin, un même mot ou une même expression en français7. 

L’annotation, de plus, met en évidence les réminiscences possibles (en italiques dans le texte latin), 

soit de mots de la Bible8, soit de formulations attestées chez certains auteurs de l’Antiquité.   

Des cinq manuscrits utilisés pour l’édition critique du texte latin, aucun ne remonte aux temps 

carolingiens, à l‘exception peut-être d’un manuscrit de Metz qui est dit « postérieur à 850 », et 

aujourd’hui perdu, mais qui fut utilisé par G. Waitz dans son édition. Cela suggère une diffusion 

limitée, même s’il convient de tenir compte de la tradition indirecte attestée dans un texte de Raoul, 

moine et écolâtre de Fulda, contemporain d’Éginhard, et dans un texte anonyme composé à Saint-

Médard de Soissons au xie siècle, qui s’inspire étroitement de celui d’Éginhard, mais le simplifie et 

l’appauvrit, se montrant surtout soucieux d’assurer que les reliques ne lui ont pas été restituées et 

sont donc toujours à Soissons.  Cette modeste tradition reflète-telle les objectifs d’Éginhard au 

moment où il composa son texte ? Nous lisons au livre III, § 13 (p. 104-108) qu’Éginhard avait dû 

rapporter à l’empereur, sur les instances de saint Gabriel, les révélations sur l’état de l’Empire et la 

nécessité de le réformer que cet archange avait faites à l’aveugle Aldric séjournant à Mulinheim-

Seligenstadt. La suite immédiate du livre III rapporte un exorcisme extraordinaire au cours duquel 

le démon, qui déclare s’appeler Wiggo, dénonce « la malignité du peuple et les iniquités de toute 

sorte de ceux qui furent placés à sa tête » (p. 112-114), énumérant les fautes du peuple qui lui ont 

valu d’être châtié par ce démon  ravageant le royaume des Francs avec la permission de Dieu – et 

déclarant tout cela, précise le narrateur, en latin, par la bouche de la jeune fille possédée qui ne 

 
1 Cependant, au l. II, § 1, p. 50, le verbe sudare servant à décrire le prodige du sang qui s’écoule de la châsse évoque la 

transpiration plus que le « ruissellement » ; et au l. III, § 2, p. 78, il serait plus exact de traduire flecma par flegme (l’une 

des quatre humeurs de la médecine hippocratique) plutôt que par le terme générique « humeur », puisque ce mot est ici 

associé au nom d’une autre humeur (flecmatis ac bilis).  
2 Une liste en est donnée aux p. CVII à CIX. 
3 La recherche des références bibliques a été menée dans le cadre du travail de traduction, et la démarche est louable, 

bien que les propositions de rapprochement laissent parfois sceptique, par exemple dans le cas de vanis spebus 

rapproché de 2 Mcc 7 34 (l. I, § 2, p. 14) ou de quadro lapidi rapproché de Am 5, 11 (l.IV, § 3, p. 140), tant l’usage 

identique de ces mots pourrait être fortuit. 



connaissait que sa langue maternelle germanique…  Mais Éginhard reconnaît que l’empereur Louis 

n’a tenu aucun compte du discours de saint Gabriel qu’il lui avait transmis durant l’hiver 828-829. 

De plus, ces passages qui donnent au texte un caractère « hagiographique réformateur 9» sont isolés 

et singuliers dans l’ensemble des quatre livres, si bien qu’on serait plutôt enclin à penser 

qu’Éginhard écrit l’ouvrage pour informer ceux qui l’entourent à Seligenstadt ou ceux qui se 

rendront au sanctuaire et trouveront dans ce récit, s’ils sont bons chrétiens, de quoi soutenir leur foi 

et nourrir leur dévotion et leur confiance dans les reliques des deux saints martyrs. Il est 

remarquable d’ailleurs que parmi les miracles, à côté de la typologie classique des miracles de 

guérison telle qu’elle apparaît dans les Évangiles (notamment la guérison du paralytique qui rentre 

chez lui sans l’aide de quiconque, de même que les nombreux contracti se redressent et repartent 

propriis pedibus vers le lieu dont ils sont venus : p. 44, 64, 116, 136, 138…) figurent au l. II, § 8 

deux miracles de réconciliation qui donnent à voir la vertu de charité agissante en présence des 

reliques (une dette effacée, et un homicide pardonné). Les cierges qui s’allument d’eux-mêmes sans 

que du feu en soit approché (l. III, § 11 et 13) constituent un autre prodige qui se répète – et qui est 

aussi présent dans la Vie de sainte Geneviève, où le miracle résulte de l‘intervention d’un ange.  

Alors que la Vie de Charlemagne, dont on connait plus de 130 manuscrits, est l’œuvre reconnue à 

travers les siècles comme la plus fameuse de ce grand lettré que fut Éginhard, il n’est pas certain 

que lui-même l’eut préférée au texte des Translation et miracles des saints Marcellin et Pierre, 

probablement rédigé dans les mêmes années. Pour les auteurs de la traduction excellente qui nous 

en est ici offerte, il aurait sans doute placé ce récit au premier rang, et en tout cas, l’ouvrage peut 

être qualifié de « chef d’œuvre » (p. lxxv), tant Éginhard, en l’écrivant, a su faire « d’un genre 

connu une œuvre originale ».   

 

 
4 Pour reprendre la formule proposée par Martin Heinzelmann, citée p. XXXIX de l’introduction. 


