Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Compilation des hommages de la séance du 6 décembre 2024

Jean-Pierre MAHE

Collection Scripta Antiqua

«J’al I’honneur de déposer, de la part de
I’auteur, I’ouvrage de Nicolas J. Preud’homme, A la
porte des mondes. Histoire de [’lbérie du Caucase

A la porte des monde . :
P ? I11° siécle a.C. - VII® siécle p.C., Bordeaux 2024,

Histoire de I'Tbérie du Caucase Ausonius Editions (Scripta Antiqua 181), 564 p. in
111¢ siecle a.C. - vir® siecle p.C. g°
Ricples J EREUR:HOMME En nommant Ibérie du Caucase un territoire qu’on a

souvent pris I’habitude d’appeler Géorgie orientale,
Nicolas Preud’homme (NP) corrige un insidieux
anachronisme qui a plus d’une fois faussé Ia
perspective des historiens du Caucase dans le haut
Moyen Age et dans D’Antiquité. En effet, a
proprement parler, la Géorgie — aujourd’hui
Sakartvelo, qui s’étend depuis la Mer Noire jusqu’a
I’actuel Azerbaidjan — n’existe pas en tant qu’Etat
avant le debut du XI® siécle p.C. Auparavant, le
méme territoire était réparti entre deux Etats distincts,
que Strabon nomme, a I’époque des campagnes de
Pompée (66-64 a.C.), la Colchide (Egrisi en
géorgien) a I’ouest, et I’Ibérie (Kartli en géorgien) a
’est.

Pour expliquer I’homonymie des Ibéres d’Espagne et de ceux du Caucase, NP retient I’hypothese
que le grec "Ipnpec dériverait de la locution arménienne i Virs (« en Ibérie / chez les Ibéres »), et
que Virs s’apparenterait & divers vocables indo-iraniens signifiant « homme ». A mon sens, pour
ingénieuse et savante qu’elle soit, cette étymologie risque bien de s’inscrire dans une longue liste
quasiment tératologique d’acrobatie toponymique concernant les Iberes du Caucase. Observons en
passant que le i initial, qui porte 1’accent du mot "Ipnpeg, dériverait, selon cette hypothése, d’une
préposition arménienne enclitique (donc sans accent), et que phonologiquement "Ifnpeg compte
trois syllabes tandis que i Virs n’en compte que deux. En effet, puisque toute syllabe finale
arménienne est necessairement accentuée, Virs ne peut étre que monosyllabique. C’est pourquoi il
serait peut-étre plus prudent de supposer que les reflets toponymiques caucasiens de 1’Ibérie
hispanique et de 1’Albanie balkanique s’expliquent a peu prés comme les échos américains de
I’ Ancien Monde : York et New York, Orléans et Nouvelle Orléans.

Encore faut-il noter que la Colchide et I’Ibérie s’épanouissent a des époques différentes et dans des
aires culturelles d’orientation opposée. La Colchide est déja trés florissante au VI1II® siecle a.C.,
quand les Grecs, grace a la triére a cinquante rameurs (pentécontore), passent les Détroits, explorent
la Mer Noire et fondent des comptoirs sur le littoral pontique. Elle decline apres la conquéte



romaine, mais demeure hellénistique jusqu’a la fin de I’Empire byzantin. D’ailleurs certains
prénoms grecs, par exemple Oreste ou Callistrate, se rencontrent encore a I’heure actuelle. De son
cOté, 1’Ibérie, longtemps incluse dans I’Empire perse achéménide, s’affirme comme un Etat
indépendant au 111° siecle a.C. et, malgré sa christianisation au début du I\V° siécle p.C., conserve
une forte empreinte iranienne jusqu’a la fin des Perses sassanides.

Il est donc intellectuellement salubre de tenir, comme le fait NP, 1’histoire de 1’Ibérie caucasienne
pour un sujet distinct, plutét que de I’associer a celle de la Colchide, comme future composante
d’un royaume de Géorgie dont la création n’est pas envisagée avant le premier quart du IX® siécle.
Pour ce faire, NP s’appuie sur les sources classiques (historiens grecs et latins), mais aussi sur les
vestiges archéologiques et les documents épigraphiques (latins, grecs, iraniens, hébreux et
arameens) mis au jour par les fouilles des XX®-XXI® siecles.

Cette confluence est d’autant plus précieuse qu’elle profite largement de 1’extraordinaire progres
des études pahlavies et moyen-iraniennes, dont témoigne, par exemple, le Corpus inscriptionum
iranicarum. Ainsi, en confrontant aux données des chroniques ibéro-caucasiennes celles de
I’inscription trilingue de Sahbur I°" sur la Ka‘ba-i Zardust, NP illustre le bénéfice historique de ces
recherches épigraphiques.

Quant a I’historiographie chrétienne (arménienne et géorgienne) du Caucase — largement connue
des le XIX® siécle —, les textes ont été considérablement améliorés de nos jours, grace a la
découverte des manuscrits les plus anciens et aux recherches des philologues locaux et étrangers
dont NP montre une connaissance étendue. Malheureusement, 1’édition critique de la Conversion du
Kartli, prenant en compte les manuscrits sinaitiques fortuitement découverts en 1976 et identifiés en
1996 par Zaza Aleksidz¢, n’a été disponible qu’en 2024. 1l était donc matériellement impossible a
NP d’en tenir compte’.

La monographie de NP représente donc une mise au point exhaustive de toutes les données
actuellement disponibles. En 2019, au moment ou NP s’apprétait a soutenir la thése qui est a
I’origine de ce volume, F. Schleicher publiait a Stuttgart ses premiers travaux sur la chronologie des
rois d’Ibérie caucasienne et sur I’Ibérie entre Rome et I’Iran. Cette convergence méthodologique
entre les deux chercheurs marque un tournant dans la recherche et ouvre assurément une voie
féconde.

Les vestiges archéologiques et la terminologie administrative confirment que « I’Ibérie antique —
tout comme 1’Arménie — appartenait a 1’aire culturelle iranienne ». Les fondements de la société
comportaient une vision dualiste de 1’univers, la recherche d’un équilibre entre le pouvoir royal et
une puissante aristocratie contrélant tout a la fois la levée des troupes, la prétrise et les grands
offices du royaume. Dans I’éducation princiere cette civilisation faisait une large part aux « parents
NOUITICIErsS ».

C’est pourquoi la notice de Strabon (X1,3,3) sur les quatre classes de la société ibere a, depuis
longtemps, été confrontée aux données iraniennes par de grands savants comme Dzavaxisvili,
Adontz et Lordkipanidzé. Comparant les sources antiques épigraphiques et littéraires aux
chroniques médiévales arméniennes et géorgiennes (Ve-XIII¢ siécles), NP a minutieusement analysé
des termes institutionnels comme eristavi (« stratélate »), mtavari (« prince »), aznaur (« noble »),
ainsi que les offices et dignités de 1’Ibérie antique, puis du Kartli médiéval jusqu’a I’an mille : le roi
(meupe), son second (vitaxe / p it iaxsi), les princes royaux (sepec ‘ulni) etc.

1 Néanmoins I’excellente édition d’Ilia Abuladzé (1963), fondée sur deux rédactions différentes de cette chronique,
montre clairement que la Conversion du Kartli (a quoi NP se référe d’aprés la traduction anglaise de Constantine Lerner
2004) est plus ancienne que la Vie du Kartli, traditionnellement prise en compte par les historiens de la Géorgie.



Au I1I° siecle p.C., entre 260 et 290, les monarques arsacides d’Ibérie, qui avaient tenu téte aux
Sassanides de Perse, furent évincés par une dynastie nouvelle, les Mihranides (ou Khosroides), dont
le premier représentant fut Mirian, protége du Roi des rois Bahram Il (276-293). L’archéologie
confirme I’impact matériel de ce changement. Les inscriptions grecques et araméennes
(armaziques) disparaissent. Les monnaies romaines sont remplacées par des piéces sassanides.
L’ancienne aristocratie pro-romaine s’efface devant de nouvelles élites pro-perses.

Cependant la tendance est inversée par la paix de Nisibe, conclue en 298 entre Dioclétien et Narseh.
Désormais le souverain ibére doit recevoir de Rome les insignes de son pouvoir. Vers 330, Mirian —
jusqu’alors zél¢ adorateur d’Armaz (Ahura-Mazda) — est converti au christianisme par une
« captive » étrangére anonyme, que les Ibéres appellent Nino?. A vrai dire la chronologie est ici
bien problématique. NP montre néanmoins que le premier roi chrétien se nhommait effectivement
Mirian, comme le fondateur de la nouvelle dynastie. A défaut de données exploitables dans
I’historiographie géorgienne et dans 1’épigraphie sassanide, NP donne au Mirian chrétien une
certaine consistance, grace aux sources armeniennes.

Apres la mort de sa premiére épouse, Abesura, fille du roi arsacide Aspagur, Mirian se remarie a
Nana, probablement fille du roi du Bosphore cimmérien. Selon le récit de Rufin d’Aquilée et des
chroniques grecques et georgiennes, la conversion de Nana, guerie par sainte Nino, précéda celle de
Mirian, qui persista dans le culte d’Armaz jusqu’a une éclipse prodigieuse dont il fut sauvé en
invoquant le dieu de la « captive ». Ce récit, non confirmé par les calculs astronomiques, semble
purement fabuleux.

Cette tradition fut transmise a Rufin a I’extréme fin du IV® siécle par un prince royal ibere, nommé
Bacurius, dux du limes de Palestine. D’aprés I’historien arménien Koriwn®, ol apparaissent
successivement, au début du V¢ siécle, un roi d’Ibérie nommé Arcil, puis un autre nommé Bakur,
nous considérons pour notre part que ce dernier, frére d’Arcil et co-régent, est le Bacurius de Rufin.
NP observe que ce méme Bacurius, fort estimé du paien Libanios, n’est pas nécessairement
chrétien. Tout en s’interdisant des conclusions définitives, il estime que 1’interlocuteur de Rufin « se
distingue bien des rois ibéro-kartveéles, actifs durant les premieres décennies du V* siécle ».

L’une des questions essentielles posées par la christianisation des Iberes est le role que les juifs
locaux ont pu jouer dans le processus. Si 1’on en croit les chapitres IT a XV de la Conversion du
Kartli, composés aux 1X®-X® siécles*, sainte Nino, qui parlait araméen, a été en relation constante
avec la communauté juive, d’ou furent issues les pieuses femmes de son entourage. Le roi Mirian
lui-méme reconnait que les juifs ont apporté a son pays la connaissance de Dieu.

Comme le note NP, I’archéologie confirme la présence de populations juives a partir du I* siécle
p.C., puis au 1V siécle, quand apparaissent les premiers chrétiens. Chrétiens et juifs — pour autant
qu’on ait des indices suffisants sur la religion des défunts — semblent avoir souvent reposé dans les
mémes nécropoles (Dedoplis Gora, Urbnisi, ou Samtavro de Mcxeta). Malgré les positions
hypercritiques de certains chercheurs, NP en conclut que « les premiers chrétiens d’Ibérie étaient
trés étroitement liés au judaisme au cours des premiers si¢cles de 1’ére chrétienne. Ils vivaient d’une
maniére relativement paisible avec les résidents juifs avec qui ils partageaient des rites communs et
des lieux d’inhumation ».

Pour notre part, ce point de vue nous parait confirmé par les extraits que nous avons gardés d’une
des sources perdues de la Conversion du Kartli, qui est une sorte d’évangile apocryphe géorgien,

2 Terme affectueux de la langue enfantine (Nune en arménien). La méme « captive » est aussi appelée Théognoste
(« Connue de Dieu / Dieu sait qui »), ou Christiana — ce qui confirme son anonymat.

3 Chapitres XV-XVI.

4 Au contraire le chapitre | — qui comporte un noyau ancien des années 480 — a été complété au plus tard en 639.



mettant en scéne un juif de Mcxeta, Eliozi (descendant du prophéte Elie, dont il a conservé la
pelisse), qui aurait assisté au baptéme de Jésus et 1’aurait, plus tard, suivi sur le Calvaire, ou il aurait
pieusement recueilli la « tunique sans couture » du Crucifié, pour I’emporter en Ibérie comme une
précieuse relique®.

La lecture du volume est facilitée par trois annexes : une chronologie de 1’histoire des Ibéres et de
leur royaume, un tableau comparatif de la succession des rois d’aprés les sources étrangeres et
géorgiennes, ainsi que les inscriptions lapidaires, puis un album de cartes et de figures. On aurait
sans doute souhaité une carte plus précise du sud Caucase et de I’Ibérie au premier siecle p.C.
Néanmoins, 1’apport pratique de ces schémas et de ces tableaux permet au corps méme de I’ouvrage
de se concentrer fructueusement sur 1’analyse de 1’économie des territoires, de la topographie du
pouvoir, des institutions et de la société.

Comme on le comprend, les sources sur les mille ans d’existence du royaume ibéro-caucasien sont a
la fois multiples, polymorphes et polyglottes, mais irrémédiablement lacunaires. Il est donc
inévitable que les spécialistes, obligés de s’appuyer sur des données incomplétes, formulent des avis
divergents sur des points importants. Mais I’essentiel est que NP a clairement exposé les raisons de
ces désaccords. On ne peut que saluer le courage et la probité de ce jeune chercheur. Il convient
aussi d’apprécier ’orientation résolument novatrice qu’il a donnée a son travail, en rompant
fermement avec les perspectives anachroniques de ses prédécesseurs, qui ont étudié¢ I’Ibérie
caucasienne (Kartli), non pour elle-méme, mais comme une future composante du royaume unifié
de Géorgie (Sakarvelo). »

5> J.-P. Mahé, La Conversion du Kartli, 2 vol., CSCO 706 (texte géorgien), 707 (traduction commentée), Louvain
(Peeters) 2022 ; spécialement CSCO 707, p. 66-82.



Henri LAVAGNE

«J’ai I’honneur de déposer sur le
RECUEIL GENERAL DES SCULPTURES bureau de I'Académie le IX° volume de la
SURPIERRE DE LAGAULE collection du Recueil général des sculptures
e sur pierre de la Gaule : Rouen et les sculptures
ROUEN gallo-romaines de Normandie, par Evelyne

ET LES SCULPTURES GALLO-ROMAINES Poirel et Laurence Marlin, avec la collaboration
DE NORMANDIE de Frédéric Youinou et Sébastien Cormier, et

des contributions de Sandine Bertaudiere,
Sandrine Berthelot, Caroline Dorion-Peyronnet
et Jean-Marie Levesque, Paris 2024, 223 pages,
179 planches.

Cet ouvrage a été dirigé et, en grande
partie, rédigé par Evelyne Poirel, ancienne
conservatrice du musée des antiquités de Rouen
et Laurence Marlin qui lui a succédé. Elles ont

PAR EVELYNE POIREL ET LAURENCE MARLIN ¢té aidées dans la rédaction de notices
FREDERIC YOUINOU £1 SEBASTIEN CORMIER concernant les peuplades voisines des
et se bl e Véliocasses et des Calétes par plusieurs

ELIE RAFOWICZ ET GREGORY SCHUTZ , ;. , ;.- -
archéologues de la region, Frédéric Youinou

O e e e i a pour la cité des Baiocasses (Calvados), des
Esuviens, (Orne), des Unelles (Manche), des
Viducasses, et des Lexoviens par Grégory Schitz, et par Sébastien Cormier pour les Aulerques
Eburovices. La variété de cet ensemble ne doit pas faire illusion et la réunion de ces différentes cités
exprime une unité intéressante et une communauté de style réelle. Il n'est que de feuilleter la riche
illustration qui accompagne les textes des différentes notices pour s'en convaincre. On pourrait a
premiére vue s'imaginer que dans cette province lointaine par rapport a Rome, les ateliers ont une
individualité provinciale marquée et que la Gaule profonde y est présente autant, sinon davantage,
que le style "romain”, au sens large du terme. Mais celui-ci y est représenté par bien des
monuments. Pensons aux quatre premiers exemples de Rouen, a la si classique "Grande
Herculanaise™" de Lillebonne (n°51), a la belle téte probablement impériale n°053, a la Minerve de
Bayeux(n°264) et au Vitellius de Caen(n°343), dont on ne peut malheureusement pas assurer la
provenance locale. On remarque aussi que les scenes de métiers ou de la vie des artisans, dont les
gallo-romains sont geénéralement si friands, sont trés rares : & peine un savetier et son
échoppe(n®059) et un marchand dans sa boutique(n°061). Les frises d'armes romaines sont
beaucoup plus fréquentes. Quant a la religion, elle est bien présente mais sans grande originalité,
avec des effigies trés classiques, et quand le dieu Sol se présente avec quelque force (n° 118), on
hésite a imaginer pour lui un milieu mithriaque. Seule la grande déesse-meére de Saint-Aubin -sur-
mer (n°298) s'affirme avec force comme gallo-romaine. Mais il ne faudrait pas se fier a ce corpus
apparemment banal car les trouvailles sont pour plupart anciennes et sporadiques, reposant plus sur
des découvertes réunies par des collectionneurs érudits que sur des fouilles modernes et
systématiques. Des mises au jour récentes, comme le monument (n° n°26-28) dit de la fontaine de
la place de la Pucelle en 1994, montrent la richesse de certains sites et ces fragments de colonnes
aux masques suspendus sont a la fois originaux, riches de prolongements iconographiques et de
qualité sculpturale remarquable. De méme, les commentaires archéologiques et iconographiques
proposés par Sébastien Cormier, Elie Rafowicz, Sandrine Bertaudiere et Sabine Méry (p. 79-120)
constituent un ensemble trés prometteur pour étudier le temple du Vieil -Evreux et sa parure




monumentale, dont sont présentées ici pour la premiere fois les piéces les plus riches, en attendant
une reconstitution plus ample de ce décor dont les sculptures étaient peintes. La prise en compte du
travail d'exploitation des archives lancé par Christiane Fontaine sera pour la reconstitution du site
antique et de sa parure monumentale une base essentielle. »



Henri LAVAGNE

«J’ai I’honneur de déposer également
Jewish country houses, ouvrage collectif édité par
Juliet Carey et Abigail Green, et publié par le
National Trust, Londres, 2024, 352 pages, 323
photographies en noir et blanc et en couleurs. Ce
livre, trés attendu, est né d'un colloque qui s'était
tenu en mai 2017 a la Villa Kérylos. Une série de
14 communications présentées a cette occasion ont
été réunies, dautres n'y figurent pas et ont été
publiées ailleurs, mais I'ensemble est tres
représentatif du projet que les éditrices, Juliet
Carey et Abigail Green ont lancé sur les demeures
a la campagne de la grande bourgeoisie juive du
XIX °et du début du XX° siécle, essentiellement
en Europe. Cette entreprise trés neuve par son
sujet, car aucun ouvrage auparavant n‘avait traité
JEWISH ce theme de maniere aussi ample, a abouti a ce
(OLOICE BRI @ ivre ou les synthéses d'une grande hauteur de vues
HOUSES alternent avec des études de cas qui ont été retenus
comme particulierement significatifs de ce que
I'on pourrait considérer comme l'ascension de la
bourgeoisie juive dans la haute société européenne aux XI1X° et XX° siécles. On le sait, au moins
depuis Proust, cet essor ne pouvait se produire sans des alliances matrimoniales complexes et le
livre ne manque pas de les élucider a chaque chapitre. Les auteurs et les éditrices ont su se procurer
de multiples photographies des propriétaires et de leurs hotes, dont les hauts-de-forme et les robes a
traine accentuent leur air de famille. Mais si ceux qui ont habité ces demeures sont bien présents a
chaque page, c'est bien l'architecture et surtout le décor intérieur de chacune de ces demeures
fastueuses qui est omniprésent, grace aux photographies de la grande artiste Héléne Binet, qui sait
que la couleur d'un marbre polychrome peut suggérer des réves orientaux ou une applique Régence
évoquer le raffinement de la France d'Ancien Régime. Le choix de ces demeures a présenter a été
difficile et nous en donnons maintenant un bref apercu.

Broombhill dans le Kent ou le souvenir des Salomon est partout présent et dont on peut
rappeler qu'Emile Bertaux, lorsqu'il était conservateur du musée Jacquemart- André, estimait que la
bibliotheque du chateau était I'une des plus riches d'Europe en livres du XVIII° siécle. La "fée
Electricité" y a laissé aussi ses marques avec des salles ou sont encore présentes de magnifiques
piles et des moteurs chargés de distribuer dés 1898 une électricité qui naissait a peine dans les
campagnes. Les décorateurs du musée de Monte Martini @ Rome ont dd y prendre leur inspiration.
On étudie ensuite Hughenden Manor (Buckinghamshire), le chateau de Disraeli, lui aussi doté d'une
bibliothéque qui atteignit 25.000 volumes et ou le favori de la reine Victoria aimait a se reposer, au
point de lui refuser d'étre enterré a Westminster. Vient ensuite le chateau de Ferrieres (Seine-et
Marne) que traite avec brio Pauline Prévost-Marcilhacy, et dont les dix-huit suites princierement
ornées continuent d'étonner. On regrettera que le voeu de Guy de Rothschild qui souhaitait qu'on en
fit un musee consacre a I'art Napoléon Il n'ait pas éte suivi, et que I'Université de Paris a qui cette
immense demeure avait été donnée, s'en soit désintéressée compléetement. Nino Strachey a traité du
chateau merveilleusement "gothique” qui appartenait & Horace Walpole et fut construit entre 1747
et 1797, avec le nom modeste, de Strawberry Hill. Aprés Walpole et la part qu'il prit aux jardins du



domaine, les Waldegrave et les Braham surent le conserver et méme I'agrandir, notamment Lady
Waldegrave et ses quatre maris successifs. Un escalier avec un décor de fraises en fer forgé
permettait dés lors de descendre au jardin de Walpole, qui avait fait tant d'émules en France et en
particulier celui du Moulin Joli congu par Claude-Henri Watelet. Juliet Carey a subtilement dépeint
la mentalité compliquée du fondateur de Waddesdon Manor, Ferdinand de Rothschild, qui se
réclamait étre d'un cosmopolitisme affirmé, mais dont la demeure ressemble a un chateau de la
Loire, ou I'essentiel du décor et des meubles rappelle celui des intérieurs aristocratiques francais,
surtout ceux du XVIII° siecle pour lequel il avait une prédilection. Avec les Cahen d'Anvers, leurs
deux propriétés sont différentes, comme le montre Alice S. Legé, puisque la forteresse de Torre
Alfina pres d'Orvieto acquise pour Edouard Cahen d'Anvers a peu a voir avec le chateau de
Champs-sur -Marne, acheté pour son frére Louis en 1895.Torre Alfina est encore plus médiévale
apres sa restauration qu'a son époque de construction, tandis que Champs retrouve l'allure qu'il
devait avoir du temps de son ancienne propriétaire, Madame de Pompadour. Luisa Levi d'Ancona
Modena relate avec ferveur les implications sociales de la transformation de la villa La Montesca
prés de Citta di Castello en Ombrie ou domina l'influence de Madame Montessori au point que la
propriétaire (Alice Franchetti) y créa une école destinée aux enfants des paysans de la région. Nous
avons nous-méme traité de la Villa Kérylos, ou I'érudition de Théodore Reinach a produit une
demeure assurément grecque, comme on la nomme aujourd’hui, mais ou un "esprit de judéité" se
montre avec une présence discréte, comme dans le "mikveh" pour les ablutions, situé a I'entrée de la
villa ou il serait superficiel de ne voir qu'un simple nymphée a I'antique. En tout cas, Kérylos n'a pas
les caractéres d'un musée mais d'une maison ou Th. Reinach pensait terminer sa vie au milieu des
livres et des penseurs grecs gu'il aimait, a la différence de I'allure de musée impérial du chateau de
Freienwalde (décrit par Martin Sabrow), a la raideur prussienne, que Walther Rathenau habita avant
sa mort en 1922. Nymans en Angleterre (Sussex), le chateau de famille des Messel, eut I'air pendant
un temps d'un chalet alpin égaré dans le Sussex, écrit John Hilary, et a connu de nombreuses
transformations pour devenir une propriété tres anglaise d'aspect, mais ou I'étoile de David reste
fierement présente dans le mur ou elle est sculptée, comme elle se voit bien en évidence sur les
mosaiques de la bibliothéque de Kérylos. Lucy Wasensteiner s'attache a la villa de Max Liebermann
sur le lac de Wannsee ou le peintre a veillé a ce que I'on puisse avoir partout des vues traversantes
donnant sur le lac, et aprés bien des vicissitudes a I'époque nazi, la ville de Berlin I'a sauvée comme
musée. Dans ce qui fut la Tchécoslovaquie d'hier, les exemples ne manquent pas de villas juives
que Petr Svoboda décrit avec nostalgie et qui toutes sont devenues aussi des musées : Schillersdorf
pour Salomon Rothschild, Tobitschau, la Villa Stiassni, la Villa Tugendhat, cette derniere montrant
un minimalisme étonnant, en contraste avec le choix ostentatoire de matériaux précieux pour les
murs intérieurs. Helen Fry révele comment la grande villa de Trent Park, au nord de Londres,
luxueusement aménagée par Philip Sassoon de 1912 a 1939, devint & cette date un lieu de
confinement pour les généraux allemands faits prisonniers, qui ne se doutaient pas que des
microphones dissimulés dans chaque piece exploitaient leurs conversations et informations secrétes
sur les intentions du Reich, qui servirent considérablement aux Alliés. Enfin, I'ouvrage se termine
par un chapitre, rédigé par les deux éditrices, Juliet Carey et Abigail Green, qui décrivent
rapidement les principales villas juives des Etats-Unis, dont le chateau d'Otto Kahn (Oheka Castle)
a Long Island. Quelques pages finales mentionnent des exemples supplémentaires dans les divers
pays européens et qui, faute de place, n'ont pu étre traités. De riches index rendent aisément
consultable ce remarquable ouvrage qui est une synthese exceptionnelle sur des lieux prestigieux de
la mémoire juive et de la plus grande histoire de I'Europe. »



Nicole BERIOU

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie, de la part des deux directeurs de la
publication,  ’ouvrage intitulé:  Eginhard,
Translation et miracles des saints Marcellin et
Pierre. Texte, traduction et notes, sous la direction
de Marie-Céline Isaia et Michel Sot, avec la
participation de Maureen Boyard, Luce Carteron,
Barthélémy Enfrein, Elise Guillou, Klaus Kronert,
Clara Renedo Mirambell, Enimie Rouquette, Jens
Schneider et Christiane Veérard-Cosme, Paris, Les
Belles Lettres, 2024 (Les Classiques de I’Histoire au
Moyen Age), cxxxiii-206 p.

L’histoire entretient un vif souvenir des vols de
reliques qui ont fait la fortune des sanctuaires de
Saint-Marc a Venise et de Saint-Nicolas a Bari. Pour
autant, il serait dommage de ne pas préter attention
aux circonstances rocambolesques dans lesquelles,
entre 827 et 830, sous le regne de Louis le Pieux,
d’autres reliques de saints, insignes parce que
romaines, sont parvenues jusqu’ au cceur de 1‘Empire
carolingien, a Mulinheim devenue Seligenstadt (« la
ville des bienheureux »). L’initiative de cette
captation revenait a Eginhard, qui a aussitot rédigé le
récit haut en couleurs de leur acquisition, puis de
leur transport, et préservé la mémoire des miracles qui s’en suivirent (BHL 5233). C’est I’'une des
traces de 1’engouement bien connu pour les reliques au ix® siécle, attesté avec une vigueur
croissante dans I’Empire carolingien une dizaine d’années plus tard. C’est en méme temps un
document exceptionnel par sa valeur littéraire, et il faut remercier les membres du séminaire animé
par Marie Céline Isaia et Michel Sot d’avoir mené a bien la traduction frangaise de ce texte
passionnant, que ces deux spécialistes aguerris des temps carolingiens ont fait précéder d’une
introduction d’une centaine de pages, précise et efficace. Leur travail vient s’ajouter a d’autres
entreprises de traduction, en italien, en allemand et en anglais. De cette initiative sur le tard a résulté
I’avantage de pouvoir utiliser une édition critique solide du texte latin, élaborée a Tiibingen en 2015
en collationnant le travail pour encore inédit de Carlos Pérez Gonzalez , destiné au Corpus
Christianorum, avec 1’édition de G. Waitz parue dans les Monumenta Germaniae Historica en
1887, et en tenant compte par ailleurs de 1’édition d’Alexandre Teulet parue en 1843 dans les
Publications de la Société de |’Histoire de France.

L’acquisition des reliques du prétre Marcellin et de I’exorciste Pierre, martyrs romains du iii® siecle
vénérés dans le cimetiére « Aux deux lauriers » ot une basilique fut érigée en leur honneur par
I’empereur Constantin pres de celle dédiée a sainte Héléne, fut d’abord le fruit d’une négociation en
827 avec le célebre diacre romain Deusdona, agissant en véritable courtier a la cour impériale.
L’archichapelain Hilduin, qui résidait a Saint-Médard de Soissons, était alors un autre de ses
clients : il souhaitait acquerir les reliques de saint Tiburce, ce qui amena les deux dignitaires de la
cour impériale a choisir deux émissaires qui accompagneraient Deusdona a Rome afin d’en
rapporter les reliques convoitées. Les rebondissements imprévus de cette quéte, du fait de la rouerie



du diacre romain et de la concurrence forcenée entre Hilduin et Eginhard, par émissaires interposés,
furent si nombreux et suscitérent tant d’événements que 1’on peut comprendre le désir d’Eginhard
d’en préserver la trace écrite: elle est la preuve manifeste, donnée en quatre livres, de la
persévérance qu’il avait déployée pour parvenir a ses fins et, ainsi, donner a ces reliques 1’audience
qu’elles méritaient.

Le premier livre rapporte donc d’abord le succés du vol des reliques des saints Marcellin et Pierre
effectué nuitamment dans leur tombeau que préservait la crypte de la basilique — et auxquelles
s’ajoutait, prétendit-on, de la poussiere des reliques de saint Tiburce trouvée dans une niche
attenante ; puis le voyage de retour en une double expédition, chaque émissaire suivant son chemin,
si bien qu’Eginhard n’expose intégralement que I’itinéraire du sien, le notaire Ratlaic, qu’il rejoint
pour conduire avec lui les reliques jusqu’a son domaine de la vallée du Main (dans 1’Odenwald, en
Hesse méridionale). Eginhard avait en effet recu en 815 le domaine de Michelstadt (aujourd’hui
Steinbach) en cadeau de I’empereur Louis le Pieux qui le considéra comme un de ses proches
conseillers des son avenement. Apres avoir déja servi Charlemagne dés la derniére décennie du viii®
siécle, Eginhard pressentait cependant les déchirements qui s’amorcaient, au sein de la famille
impériale, entre Louis et ses fils, du fait de la naissance de Charles en 823. La translation est pour
lui, dans ce contexte, une maniére de s’assurer de la puissante protection des saints martyrs romains
en les accueillant dans 1’église de pierre qu’il vient de faire construire au cceur de son domaine et
pour laquelle il cherche les reliques indispensables a la consécration du lieu. Né dans le Maingau, il
souhaite surtout se retirer désormais dans cette région avec son épouse, promettant en méme temps
a I’empereur qu’il lui sera le plus utile en priant pour lui a la téte de la communauté qui desservira
I’église ou il espere, a la fin de ses jours, étre inhumé aupres des fameuses reliques. Cependant,
celles-ci ont aussi le pouvoir de choisir le lieu ou elles seront déposées et vénérées. Divers prodiges
signifiant leur volonté d’étre déplacées aménent donc Eginhard & consentir & un ultime transport,
accompli en janvier 828, jusqu’a I’autre domaine qu’il a aussi recu en 815 de I’empereur non loin
de 1a, @ Mulinheim, ou il fait batir pour les recevoir une autre basilique, qu’il a voulu la plus belle
possible.

Cependant, de retour a Aix en janvier 828, il découvre qu’une partie des reliques avait été subtilisée
par I’émissaire d‘Hilduin avant le voyage de retour de Rome et portée a Saint-Médard de Soissons.
Non sans mal, Eginhard parvient & obtenir leur restitution, mais il doit patienter pour en disposer
tout a fait car entretemps, dés qu’elles sont rapportées a Aix et confiées a Hilduin, elles font I’objet
d’un culte dans la chapelle palatiale, auquel participent I’empereur Louis et son épouse Judith. Il
fallait bien écrire tout le livre 11 pour raconter toutes les péripéties de cette récupération, jusqu’au
transport triomphal a Mulinheim-Seligenstadt ou les saints exigent cette fois que leurs religues,
d’abord dispersées, soient réunies dans la méme chésse, ce qui est fait a I’automne de 828.

Si le voyage des reliques est I’occasion de rendre manifeste la dévotion des simples gens qu’elles
suscitent sur leur passage, il importe par ailleurs d’asseoir durablement la réputation du sanctuaire
de Mulinheim-Seligenstadt en rapportant les miracles que les deux martyrs obtiennent auprés du
Seigneur — Eginhard est trés sensible & cette distinction hiérarchique fondamentale entre le pouvoir
divin et la puissance d’intercession des saints en faveur du miracle attendu, et la répete volontiers
dans ses récits. Préserver la trace des miracles dus au saints Marcellin et Pierre : tel est donc I’objet
des deux livres suivants, inaugurés par une préface distincte qui les rend solidaires. Le livre IlI
accumule les récits de miracles survenus dans le sanctuaire qu’ils se sont choisi, a proximité de
leurs reliques mais pas nécessairement en présence d’Eginhard. Il en est informé par le truchement
de divers écrits, auxquels il fait confiance, dit-il, comme s’il avait été témoin oculaire des faits. Le
livre IV poursuit dans la méme veine, mais cette fois en racontant les autres miracles dont Eginhard
a connaissance. Ce sont ceux qui se sont produits la ou les reliques ont été présentes en dehors de
Seligenstadt, a Aix d’abord, et ensuite, dans plusieurs lieux ou il a accepté de les envoyer: a



Valenciennes (dans 1’abbaye Saint-Saulve), & Gand (& Saint-Bavon dont Eginhard est I’abbé laique)
et & Maastricht (qui est une de ses propriétés). A la différence des miracles rapportés le plus souvent
péle-méle dans le livre I11, ceux-ci sont racontés dans 1’ordre chronologique suivi par les livrets qui
ont été transmis & Eginhard. A le lire, on comprend surtout qu‘il cherche & démontrer dans ce
dernier livre la puissance singuliére des reliques qu’il a acquises : a Aix elles agissent en I’absence
de reliques concurrentes ; dans les autres sanctuaires les miracles ne surviennent que quand elles y
sont transportées ; et méme a Seligenstadt, dont il est a nouveau question a la toute fin du livre, a
propos de deux miracles dus a l’intercession d’autres saints dont Eginhard a aussi acquis les
reliques, ces autres reliques peuvent bien renforcer la réputation du sanctuaire, mais il reste que la
force principale, qui se traduit par la grande quantité des miracles, revient a Marcellin et Pierre.

Tributaire d’une grande quantité de témoignages I’ayant informé des événements qu’il se met en
peine de raconter, Eginhard a réussi le tour de force d’écrire une ceuvre trés homogeéne et
personnelle. Mettant a profit la culture qu’il avait acquise dés son enfance a I’abbaye de Fulda et
qu’il n’avait cessé d’enrichir, il met toute sa virtuosité a construire cette histoire compliquée en
ménageant ses effets, en revenant en arriére, voire en s’ingéniant a raconter deux fois le méme
miracle sans monotonie aucune, une fois en suivant le témoignage qu’il a recu, une autre fois en le
racontant & sa maniére (I. 1, § 14 et I. 11l, § 1). Le vocabulaire est riche et précis®, la narration
enchéasse habilement les divers discours recueillis des uns et des autres, le style soigné est nourri de
formules qui font quelquefois écho a des expressions bibliques ou aux écrits de Sénéque et de
Cicéron, et la maitrise du latin se ressent dans la pratique du cursus. Les traducteurs, sensibles a ce
travail de la langue, se sont efforcés d’y étre fideles et ont choisi de toujours rendre, pour un méme
mot ou une méme expression en latin, un méme mot ou une méme expression en francais’.
L’annotation, de plus, met en évidence les réminiscences possibles (en italiques dans le texte latin),
soit de mots de la Bible®, soit de formulations attestées chez certains auteurs de I’ Antiquité.

Des cing manuscrits utilisés pour 1’édition critique du texte latin, aucun ne remonte aux temps
carolingiens, a I‘exception peut-étre d’un manuscrit de Metz qui est dit « postérieur a 850 », et
aujourd’hui perdu, mais qui fut utilisé par G. Waitz dans son édition. Cela suggére une diffusion
limitée, méme s’il convient de tenir compte de la tradition indirecte attestée dans un texte de Raoul,
moine et écolatre de Fulda, contemporain d’Eginhard, et dans un texte anonyme composé a Saint-
Médard de Soissons au xi€ siécle, qui s’inspire étroitement de celui d’Eginhard, mais le simplifie et
I’appauvrit, se montrant surtout soucieux d’assurer que les reliques ne lui ont pas été restituées et
sont donc toujours & Soissons. Cette modeste tradition refléte-telle les objectifs d’Eginhard au
moment ol il composa son texte ? Nous lisons au livre 111, § 13 (p. 104-108) qu’Eginhard avait di
rapporter a I’empereur, sur les instances de saint Gabriel, les révélations sur 1’état de I’Empire et la
nécessité de le réformer que cet archange avait faites a I’aveugle Aldric séjournant a Mulinheim-
Seligenstadt. La suite immédiate du livre Il rapporte un exorcisme extraordinaire au cours duquel
le démon, qui déclare s’appeler Wiggo, dénonce « la malignité du peuple et les iniquités de toute
sorte de ceux qui furent placés a sa téte » (p. 112-114), énumérant les fautes du peuple qui lui ont
valu d’étre chatié par ce démon ravageant le royaume des Francs avec la permission de Dieu — et
déclarant tout cela, précise le narrateur, en latin, par la bouche de la jeune fille possédée qui ne

1 Cependant, au l. I1, § 1, p. 50, le verbe sudare servant a décrire le prodige du sang qui s’écoule de la chisse évoque la
transpiration plus que le « ruissellement » ; etau I. Ill, § 2, p. 78, il serait plus exact de traduire flecma par flegme (I’une
des quatre humeurs de la médecine hippocratique) plutdt que par le terme générique « humeur », puisque ce mot est ici
associé au nom d’une autre humeur (flecmatis ac bilis).

2 Une liste en est donnée aux p. CVII & CIX.

3 La recherche des références bibliques a été menée dans le cadre du travail de traduction, et la démarche est louable,
bien que les propositions de rapprochement laissent parfois sceptique, par exemple dans le cas de vanis spebus
rapproché de 2 Mcc 7 34 (I. I, § 2, p. 14) ou de quadro lapidi rapproché de Am 5, 11 (1.1V, § 3, p. 140), tant I’'usage
identique de ces mots pourrait étre fortuit.



connaissait que sa langue maternelle germanique... Mais Eginhard reconnait que I’empereur Louis
n’a tenu aucun compte du discours de saint Gabriel qu’il lui avait transmis durant I’hiver 828-829.
De plus, ces passages qui donnent au texte un caractére « hagiographique réformateur °» sont isolés
et singuliers dans 1’ensemble des quatre livres, si bien qu’on serait plutét enclin a penser
qu’Eginhard écrit 1’ouvrage pour informer ceux qui 1’entourent & Seligenstadt ou ceux qui se
rendront au sanctuaire et trouveront dans ce récit, s’ils sont bons chrétiens, de quoi soutenir leur foi
et nourrir leur dévotion et leur confiance dans les reliques des deux saints martyrs. Il est
remarquable d’ailleurs que parmi les miracles, a coté de la typologie classique des miracles de
guérison telle qu’elle apparait dans les Evangiles (notamment la guérison du paralytique qui rentre
chez lui sans I’aide de quiconque, de méme que les nombreux contracti se redressent et repartent
propriis pedibus vers le lieu dont ils sont venus : p. 44, 64, 116, 136, 138...) figurent au L. 11, § 8
deux miracles de réconciliation qui donnent a voir la vertu de charité agissante en présence des
reliques (une dette effacée, et un homicide pardonné). Les cierges qui s’allument d’eux-mémes sans
que du feu en soit approcheé (l. 111, 8 11 et 13) constituent un autre prodige qui se répéte — et qui est
aussi présent dans la Vie de sainte Geneviéve, ou le miracle résulte de 1‘intervention d’un ange.

Alors que la Vie de Charlemagne, dont on connait plus de 130 manuscrits, est I’ceuvre reconnue a
travers les siécles comme la plus fameuse de ce grand lettré que fut Eginhard, il n’est pas certain
que lui-méme I’eut préférée au texte des Translation et miracles des saints Marcellin et Pierre,
probablement rédigé dans les mémes années. Pour les auteurs de la traduction excellente qui nous
en est ici offerte, il aurait sans doute placé ce récit au premier rang, et en tout cas, I’ouvrage peut
étre qualifié de « chef d’ceuvre » (p. Ixxv), tant Eginhard, en 1’écrivant, a su faire « d’un genre
connu une ceuvre originale ».

* Pour reprendre la formule proposée par Martin Heinzelmann, citée p. xxxix de lintroduction.



