
 

Michel ZINK 
 

 
 
« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son éditeur scientifique, la 
deuxième partie de l’Histoire des rois de Norvège 
de Snorri Sturluson, l’Histoire du roi Olaf le Saint, 
traduit du vieil islandais, introduit et annoté par 
François-Xavier Dillmann, ouvrage qui a été publié 
en mai dernier aux Éditions Gallimard dans la 
collection « L’aube des peuples » (1 248 pages, 
2 illustrations in texte, 6 tableaux généalogiques, 9 
cartes géographiques, avec un cahier 
iconographique hors texte de 16 pages).  

Comme il est rappelé dans l’introduction, 
l’Histoire du roi Olaf le Saint occupe à plusieurs 
égards une place éminente au sein de l’Histoire des 
rois de Norvège (ou Heimskringla) de Snorri 
Sturluson : « Alors qu’elle couvre à peine quatre 
décennies – de l’évocation de l’enfance d’Óláfr 
Haraldsson au récit de l’ambassade qui fut adressée 
à son fils Magnús en 1034 –, elle constitue à elle 
seule l’une des trois grandes parties de la 
Heimskringla, ce vaste recueil dans lequel l’auteur a 
retracé la vie et les hauts faits des fondateurs du 
royaume de Norvège, depuis les origines mythiques 
de leur dynastie (dans la Suède des premiers siècles 
de notre ère) jusqu’à la bataille de Ré, en 1177. 
Beaucoup plus étendue sur un règne qui n’excéda 

pas une quinzaine d’années, que ne le sont les récits consacrés aux nombreux autres souverains qui se 
succédèrent à la tête de la Norvège pendant quelque quatre siècles, l’Histoire du roi Olaf le Saint 
présente en outre la caractéristique essentielle d’avoir été composée dès l’abord, puis d’avoir donné 
naissance au recueil de l’Histoire des rois de Norvège, dans lequel elle fut ensuite incorporée, non sans 
avoir été élaguée dans ses premiers comme dans ses derniers chapitres et avoir été très légèrement 
remaniée ici et là. » 

Considérée à juste titre comme l’œuvre la plus puissante, l’une des plus séduisantes aussi, que nous 
ait léguée le Moyen Âge scandinave, l’Histoire du roi Olaf le Saint retrace dans un premier temps la 
carrière aventureuse d’un jeune prince de Norvège qui, à l’âge de douze ans, s’embarqua sur un navire 
de guerre et partit ravager, en víkingr (au sens propre du terme), plusieurs pays étrangers, du golfe de 
Finlande au détroit de Gibraltar (en passant par la Suède, le Danemark, la Frise, l’Angleterre, la 
Bretagne, la France et l’Espagne), avant de rentrer dans son pays vers 1015. Élu quelques mois plus 
tard roi de Norvège, Óláfr Haraldsson entreprit alors de poursuivre l’action missionnaire de son 
prédécesseur, Óláfr Tryggvason (995-1000), et imposa le christianisme aux derniers fidèles de 
l’ancienne religion scandinave, recourant fréquemment aux méthodes les plus brutales qui fussent. 

S’il remporta dans un premier temps plusieurs succès dans sa politique étrangère, d’abord en 
réglant le conflit qui opposait les royaumes de Suède et de Norvège, puis en étendant son autorité sur 
les archipels des Orcades et des Féroé, Óláfr Haraldsson fut bientôt en butte aux prétentions que le 
puissant roi d’Angleterre et de Danemark, Knútr Sveinsson inn ríki (« Knut le Grand »), émettait sur la 
Norvège. Considérablement affaibli par les conséquences désastreuses d’une expédition préventive 
qu’il lança imprudemment contre le Danemark en 1026, à l’issue de laquelle il dut se résoudre à 
abandonner sa flotte de guerre sur le littoral de la mer Baltique, Óláfr ne put s’opposer à la conquête 
de la Norvège par son rival, désormais soutenu par nombre de barons qui ne supportaient plus son 
gouvernement jugé trop autoritaire. Contraint à prendre la fuite à travers les massifs montagneux du 
Gudbrandsdalen, Óláfr passa en Suède, puis alla trouver refuge à Novgorod, chez le prince Jaroslav. 



 

Un an et demi plus tard, à la nouvelle d’une vacance subite du pouvoir en Norvège, Óláfr jugea le 
moment propice pour tenter de reconquérir son trône : il quitta donc la Russie, franchit la Baltique, 
débarqua en Suède et alla trouver à Upsal son beau-frère le roi Anund, qui lui procura des renforts 
sous la forme de troupes d’élite, puis il traversa la Suède en direction de la province norvégienne du 
Trøndelag, sur le versant occidental des Alpes scandinaves. Mais, à l’annonce de son retour, ses 
adversaires décrétèrent la mobilisation générale dans tout le pays : au cours de la bataille qu’il leur 
livra à Stiklestad pendant l’été 1030, Óláfr fut mortellement blessé et son armée défaite. Les miracles 
de guérison qui lui furent attribués peu après sa mort incitèrent l’année suivante le clergé de Nidaros 
(l’actuelle métropole de Trondheim) à le proclamer saint, au terme d’une mise à l’épreuve de ses 
reliques par le feu ; dès lors, son culte se répandit rapidement en Norvège et en Suède, comme dans 
l’ensemble de l’Europe du Nord. 

L’intérêt primordial que le récit par Snorri Sturluson du règne tumultueux d’Óláfr Haraldsson 
possède pour l’histoire de la Norvège dans les premières décennies du XIe siècle est encore accru par la 
présence de nombreux chapitres dans lesquels l’auteur s’est arrêté sur les autres pays nordiques. C’est 
dans cet ouvrage que l’on trouve, par exemple, la première description systématique du royaume de 
Suède, dans ses différentes provinces comme dans ses principales institutions politiques ; elle procède 
manifestement des informations que l’historien islandais a dû recueillir auprès de ses hôtes, lorsqu’il 
séjourna dans la province de Västergötland au cours de l’été 1219. 

Plus généralement, l’Histoire du roi Olaf le Saint constitue une source d’une richesse incomparable 
au sujet de l’ancienne civilisation scandinave : à côté de mentions de la flore et surtout de la faune, elle 
contient nombre de descriptions, souvent inédites, des techniques et des métiers, des mœurs et des 
coutumes, mais aussi des observations fort instructives concernant les croyances et les rites de la 
religion ancestrale, les méthodes d’évangélisation et les premières manifestations de la piété 
chrétienne dans le Nord, avec l’évocation ici de la figure énigmatique du « Christ blanc », là des 
banquets rituels et des libations aux dieux nordiques, voire du phénomène de l’incroyance (réelle ou 
supposée) dans certains milieux sociaux au cours de cette époque charnière. 

L’esprit critique de Snorri Sturluson, sa méthode rigoureuse, sa connaissance étendue des sources 
historiques (en particulier des poèmes que nombre de scaldes islandais du XIe siècle composèrent au 
sujet du roi de Norvège et de ses adversaires), l’indéniable valeur de son témoignage sur nombre 
d’étapes de la carrière d’Óláfr Haraldsson, et l’immense richesse documentaire que recèle son 
ouvrage, ne doivent pas nous dissimuler le fait que, si depuis sa redécouverte à l’époque moderne 
l’Histoire du roi Olaf le Saint est considérée unanimement comme un chef d’œuvre, qui ne le dispute 
en intensité dramatique qu’aux plus belles sagas islandaises, elle le doit principalement au talent 
littéraire de Snorri Sturluson. Mentionnons simplement quelques-unes de ses principales 
caractéristiques : le style à la fois concis, précis et très fin de l’auteur ; son recours systématique à la 
litote ; la composition rigoureuse des différents épisodes, et notamment leur gradation selon un rythme 
ternaire ; le portrait des principaux personnages, tracé à l’aide de simples touches qui, au premier 
abord, peuvent paraître anodines, mais qui, par la suite, permettent de saisir les ressorts d’un acte ou 
d’une décision ; la mise en scène particulièrement élaborée des dialogues, qui culminent sur des 
échanges de répliques plus cinglantes les unes que les autres ; le procédé des « discours doubles », 
pour mieux faire comprendre le bien-fondé de la position de chacun des protagonistes. C’est à ce titre 
également que l’ouvrage de Snorri Sturluson tranche radicalement sur ceux de ses prédécesseurs, et 
qu’il domine de très haut l’ensemble de l’historiographie médiévale 

Aussi la traduction française s’est-elle efforcée de lui rendre pleinement justice, en proposant un 
texte aussi fidèle que possible à l’original norrois, tout en essayant de conserver le caractère fluide que 
possède le plus souvent la langue de Snorri Sturluson, même si les strophes scaldiques que l’historien 
islandais du XIIIe siècle a citées fréquemment à l’appui de son récit (elles sont près de cent quatre-
vingts au total, et certaines d’entre elles sont d’une complexité redoutable) ont soulevé des difficultés 
de traduction particulières, dont l’on s’est expliqué dans l’avant-propos. 

Dans le même esprit a été conçue l’annotation de l’ouvrage traduit, partie qui constitue les deux 
tiers du présent volume : sans prétendre offrir un commentaire exhaustif de l’Histoire du roi Olaf le 
Saint, les notes fournissent d’abord des précisions au sujet, d’une part, des principales variantes 
offertes par les manuscrits pour les titres des chapitres et, d’autre part, des quelques écarts qui ont été 
opérés avec le texte des éditions de référence de la Heimskringla en se fondant sur  la tradition 
manuscrite de la première version de l’œuvre (la Grande Histoire du roi Olaf le Saint).  



 

Pour les épisodes les plus importants, l’annotation des chapitres s’ouvre sur une notice, dans 
laquelle les principales sources de l’auteur sont signalées et brièvement commentées, tandis que le 
débat historiographique sur les événements relatés est résumé à grands traits. Viennent ensuite des 
indications d’ordre philologique au sujet des strophes scaldiques qui ont été citées par l’auteur dans le 
chapitre : elles concernent non seulement le scalde lui-même et, le cas échéant, le poème dont ces 
strophes faisaient partie à l’origine, mais également la construction syntaxique de chacune des 
strophes, puis les mots poétiques (ou heiti) et les périphrases métaphoriques (ou kenningar) qu’elle 
contient. 

L’annotation propose en outre des explications au sujet de certaines tournures utilisées par l’auteur 
qui ont été conservées à dessein dans la traduction, de même qu’au sujet des noms de personnes parmi 
les plus caractéristiques, des surnoms qui, pour nombre d’entre eux, sont à la fois hauts en couleur et 
d’un grand intérêt pour la connaissance des mentalités scandinaves, et surtout du très riche corpus 
toponymique, avec ici des développements d’ordre topographique qui procèdent pour une large part du 
commentaire imprimé dans l’une des premières traductions de l’ouvrage en norvégien. 

L’annotation s’arrête enfin sur les institutions, les croyances et les rites, de même que les nombreux 
realia décrits ou évoqués par l’auteur, voire par les scaldes qui le précédèrent, qu’ils concernent les 
navires ou les armes, l’habitat ou les objets de la vie quotidienne, les aliments ou les jeux (en 
particulier les échecs), la chasse, etc., en mettant à contribution l’ensemble des sources écrites (latines 
comme vernaculaires) sur la Scandinavie ancienne, et, le cas échéant, les documents iconographiques, 
de même que les découvertes archéologiques effectuées dans les pays nordiques depuis deux siècles. 

Dans le dessein de faciliter la compréhension de ce chef d’œuvre, dans lequel les homonymes sont 
fréquents, tandis que les liens familiaux ou matrimoniaux entre les protagonistes sont souvent étroits, 
six tableaux généalogiques ont été dressés, ainsi qu’un index des noms propres détaillé à souhait ; les 
appendices comprennent en outre neuf cartes géographiques, qui visent à permettre au lecteur de 
suivre commodément le fil du récit à travers les différentes contrées scandinaves – on sait que Snorri 
Sturluson attachait une grande importance à la géographie et qu’il avait lui-même parcouru nombre de 
régions dans lesquelles l’action se déroule.  

La bibliographie s’ouvre sur une description de la tradition manuscrite de l’Histoire du roi Olaf le 
Saint dans ses deux versions successives, et un répertoire commenté de leurs éditions scientifiques et 
des principales traductions antérieures (toutes langues confondues) ; elle se poursuit notamment avec 
une liste sélective des éditions des autres sources médiévales qui ont été mentionnées dans 
l’annotation, et elle s’achève sur un aperçu des travaux de référence, qu’ils aient été ou non cités dans 
les notes, ou qu’ils aient été mis à profit pour la rédaction de l’introduction.  

Ajoutons in fine qu’un Cahier iconographique de seize pages, comprenant au total quinze 
documents, commentés dans deux pages de légendes, a été inséré au beau milieu du volume. Le choix 
et la disposition de ces illustrations reflètent les lignes de force de l’œuvre et de son annotation : au 
début de ce cahier, les reproductions du recto et du verso de l’unique feuillet conservé de Kringla (le 
plus ancien manuscrit sur parchemin de la Heimskringla – il est daté de 1260 environ) jouxtent les 
photographies de deux magnifiques poignées d’épées, découvertes l’une en Scanie, l’autre dans le 
Trøndelag, et ces dernières précèdent une double page sur les navires de guerre (avec notamment un 
dessin au trait sur lequel est marqué l’emplacement des endroits de l’accastillage le plus souvent 
mentionnés par l’auteur, et le cliché d’une superbe girouette en cuivre doré, provenant de l’église de 
Heggen, dans la province du Buskerud). Au centre du cahier, une double page est consacrée à l’une 
des principales armes des anciens Scandinaves, la hache, ainsi qu’à l’un des emblèmes guerriers du roi 
de Norvège : l’étendard au dragon, avec le parallèle saisissant qu’offre une scène célèbre de la 
Tapisserie de Bayeux. Le cahier se referme sur trois témoignages remarquables du culte de saint Olaf 
dans la Scandinavie médiévale : l’un des panneaux d’un autel portatif, taillé dans l’ivoire de morse, 
qui, au début du XIVe siècle, fut sculpté de plusieurs scènes figurant des épisodes mémorables de la 
dernière partie de la vie d’Óláfr Haraldsson ; une enluminure de l’un des feuillets de la Flateyjarbók, 
imposant manuscrit islandais de la fin du XIVe siècle, qui représente la mort du roi à la bataille de 
Stiklestad ; et enfin le très bel antependium de facture norvégienne, daté de 1300 environ et conservé 
de nos jours dans les collections du musée de la cathédrale de Nidaros, sur lequel quatre illustrations 
de la passio du saint et de la translatio de ses reliques entourent la figure majestueuse de celui qui était 
devenu le perpetuus rex Norwegiæ. 



 

Tout dans cet ouvrage impressionnant suscite l’admiration. François Xavier Dillmann réussit la 
prouesse d’être toujours à la fois clair et exhaustif : dans l’introduction, dans les notes et les annexes, 
qui occupent les deux-tiers du volume, et jusque dans la traduction. Le lecteur, même ignorant du 
norrois, y relève l’exactitude des termes, la limpidité resserrée du style, sans parler du tour de force qui 
consiste à rendre compréhensibles les strophes scaldiques tout en faisant sentir leur obscurité. L’art 
littéraire de Snorri Sturluson, que l’introduction sait si bien cerner, est ainsi rendu sensible et préservé. 
Une comparaison très intéressante est ainsi rendue possible avec celui qui caractérise les littératures de 
l’Europe plus méridionale à la même époque. 

On ne s’étonne pas que François-Xavier Dillmann soit considéré comme un savant d’une telle 
importance et jouisse d’un tel prestige, non seulement en France, mais dans toute la Scandinavie. » 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

François DOLBEAU 
 

 
« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de l’auteur, l’ouvrage de M. 
Fernand Peloux, Les premiers évêques du Languedoc. 
Une mémoire hagiographique médiévale, Genève, Droz, 
2022, VIII-606 p. (École Pratique des Hautes Études. 
Sciences historiques et philologiques V. Hautes études 
médiévales et modernes, 115). 

Fernand Peloux est chargé de recherche au CNRS, 
dans le laboratoire FRAMESPA, de l’Université 
Toulouse-II. Il a déjà publié de nombreux articles et 
assumé la direction d’un bel ouvrage collectif sur Le 
légendier de Moissac et la culture hagiographique 
méridionale autour de l’an mil, Turnhout, 2018 
(Hagiologie, 15). Chez Brepols, il est actuellement 
éditeur d’une sous-série du Corpus Christianorum, 
intitulée: Hagiographies : Histoire internationale de la 
littérature hagiographique latine et vernaculaire en 
Occident des origines à 1550. 

Le présent ouvrage est issu d’une thèse soutenue en 
2016, abrégée et soigneusement révisée. Il repose sur un 
corpus hagiographique, relatif aux évêques les plus 
anciens des diocèses de Toulouse (Saturnin, Exupère), 
Albi (Salvi, Clair), Narbonne (Paul), Béziers 

(Aphrodise), Rodez (Amans, Dalmas), Javols-Mende (Privat, Hilaire du Gévaudan), Uzès (Firmin, 
Ferréol). L’auteur s’intéresse non seulement aux textes narratifs, mais aussi aux calendriers, aux 
martyrologes, et plus généralement à toutes les traces de culte, et il enrichit ce corpus par un recours 
systématique à l’archéologie, à la topographie urbaine et à la toponymie. Après une introduction 
historiographique, une première partie s’intéresse aux origines de ces cultes épiscopaux, entre le Ve et 
le IXe siècle. Elle commente d’abord des mentions, plus ou moins développées, chez Prudence, 
Sidoine Apollinaire, Césaire d’Arles, Grégoire de Tours et Venance Fortunat. Elle fait ensuite la 
critique de la production hagiographique la plus ancienne, antérieure à l’époque carolingienne, qui 
concerne seulement une partie du corpus (Saturnin, Paul, Amans et Dalmas, Privat et Hilaire), en 
affinant les datations et les causae scribendi. La seconde partie : « Ancrer l’histoire chrétienne dans 
l’espace local », couvre la période allant du IXe au XIVe siècle. À côté des Passions et Vies anciennes 
et de leurs réécritures, apparaissent des récits nouveaux sur Firmin et Ferréol d’Uzès, Exupère de 
Toulouse, Aphrodise de Béziers, Sévérien de Mende (« gabalensis episcopus », en fait, un avatar du 
prédicateur syrien Sévérien de Gabala). Les premiers évêques sont désormais enracinés dans une 
histoire souvent imaginaire : histoire sainte, avec un désir de remonter jusqu’aux temps apostoliques (à 
Toulouse, Narbonne et Béziers), ou histoire profane, avec fabrication de fausses généalogies 
carolingiennes (à Uzès). Ils sont, aussi par leurs gesta, leurs tombeaux et leurs reliques, des enjeux 
mémoriels et juridiques dans les querelles internes des villes, entre cathédrales et abbayes, entre cités 
et bourgs, ou même, comme à Mende, dans les procès entre évêque et pouvoir monarchique ou évêque 
et barons. Au XIVe siècle, des hagiographes, tels Bernard Gui ou Guillaume Hulard, cherchent à 
approfondir le passé chrétien de leur ville ou de leur région. En annexe, sont procurées des éditions de 
travail qui privilégient des manuscrits négligés par les éditeurs antérieurs. Elles permettent ainsi de 
lire, dans des textes révisés et en traduction française, la Passion de Privat de Mende (BHL 6932), et 
les Vies d’Amans et Dalmas de Rodez (BHL 351-52 et 2084), d’Hilaire du Gévaudan (BHL 3910-11) 
et de Paul de Narbonne (BHL 6589). 

Si le livre est structuré à la fois selon la chronologie et la répartition en diocèses, c’est qu’il s’agit 
de montrer la construction progressive des mémoires locales. La plupart des sources ici commentées 
étaient jusqu’ici tenues en piètre estime ou même totalement négligées par les historiens. L’intérêt tout 
particulier du volume est de les revaloriser en les insérant dans leur contexte de production et d’en 



 

illustrer leurs usages mémoriels. Car ils furent souvent produits en temps de crise, puis exploités lors 
de conflits ultérieurs, civils ou religieux : les dossiers des évêques de Rodez et de Mende documentent 
ainsi le recul des Wisigoths face aux Francs dans la partie méridionale du Massif Central ; celui de 
Saturnin se développe dans un climat de compétition entre les sièges métropolitains de Narbonne et 
d’Auch pour le contrôle des évêchés rétablis au Nord de l’Espagne ; les dossiers de Béziers et de 
Narbonne laissent entrevoir l’antagonisme entre ces deux villes dont chacune exalte son premier 
évêque comme patron de la Septimanie ; ceux d’Uzès manifestent ou non l’attraction d’Arles et de la 
Provence, au détriment de la province ecclésiastique de Narbonne. La première phase d’attention au 
passé hagiographique date du VIe siècle ; la seconde, qui se prolonge de la fin du IXe au XIe siècle, est 
marquée par l’exaltation de l’apostolicité et de figures royales. Au XIVe siècle, la présence de la 
papauté avignonnaise et la création de nouveaux évêchés entraînent une nouvelle exploration du passé 
des saints locaux, dans des villes marquées par leur topographie sacrée. Ce qui peut surprendre le 
lecteur moderne est la rareté, en Languedoc, des listes d’évêques qui auraient été partout fort utiles 
pour relier le présent aux premiers temps de la christianisation, grâce à la continuité des successions 
épiscopales. 

Cet ouvrage, très réussi, tire un parti remarquable de sources dont on méconnaissait jusqu’ici 
l’intérêt pour la construction des identités urbaines et diocésaines. L’espace considéré, de Toulouse à 
Rodez et Uzès, est suffisamment vaste pour des comparaisons fructueuses, assez étroit pour une 
exploitation en profondeur des spécificités locales. » 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
Monique TRÉDÉ et Agnès ROUVERET 
 
 

  « Agnès Rouveret et moi-même avons 
l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie 
de la part de son auteur l’ouvrage d’Alexa Piqueux 
The Comic Body in Ancient Greek Theatre and Art, 
440-320 BCE  publié en anglais  aux Presses 
universitaire d’Oxford dans la collection   Oxford 
Studies in Ancient Culture and Representation. Tiré 
de la thèse qu’Alexa Piqueux soutint le 14 
novembre 2009, ce livre ambitieux et novateur 
dépasse le cloisonnement habituel des disciplines 
dans le domaine des sciences de l’Antiquité. Il 
rassemble en effet une documentation renouvelée 
par rapport aux publications existantes sur la 
céramique à sujet théâtral ; il exploite avec une 
grande intelligence l’ensemble des fragments de la 
comédie ancienne et moyenne et propose de belles 
analyses du théâtre d’Aristophane  dans une 
perspective interdisciplinaire qui n’avait pu être 
envisagée auparavant.  
Cette étude du corps comique participe du 
mouvement de renouveau que l’on observe depuis 
quelques décennies dans le champ des études sur le 
théâtre antique, avec la réaffirmation du primat de 

la représentation (la « performance ») dans le processus de production des œuvres dramatiques de 
l’Antiquité, et le déplacement corollaire de l’intérêt des chercheurs vers la dimension du spectacle et 
l’étude des réalités scéniques. Ce travail permet donc de cerner l’un des aspects essentiels de la 
comédie grecque et offre de plus un angle d’approche privilégié pour apprécier l’évolution du genre 
comique au cours des Ve et IVe siècles av. J.-C. L’auteur nous fait réfléchir sur ce qui constitue le 
fondement même de la dramaturgie antique, c’est-à-dire la manière dont le visuel et le verbal 
s’articulent dans l’élaboration du spectacle et la construction du sens des comédies. L’ouvrage aborde 
ainsi des questions de poétique et analyse le fonctionnement de la mimèsis comique en confrontant le 
vaste corpus textuel exploitable aujourd’hui, i.e.  l’ensemble des témoignages conservés de la comédie 
ancienne et moyenne, et un non moins vaste  corpus iconographique constitué par la céramique italiote 
à sujet comique, dont la production s’étend sur les trois premiers quarts du IVe siècle av. J.-C. 
 Le livre est organisé en cinq chapitres agencés selon un plan clair et équilibré, qui conduit de 
la reconstitution des composantes visuelles du corps comique (masques, costumes et accessoires, 
gestuelle) à leur interprétation sémiologique. Le premier chapitre est consacré à la présentation des  
deux corpus,  textuel et iconographique, et établit avec prudence la légitimité du rapprochement entre 
l’iconographie comique italiote et la comédie grecque, en particulier attique. Le deuxième chapitre 
traite des éléments essentiels du costume comique (masque, sexe postiche, rembourrages) et définit les 
caractéristiques distinctives de la laideur comique, dont sont soulignées les vertus d’irréalisme et de 
poésie. Les troisième et quatrième chapitres analysent le costume dans une perspective sémiologique 
et déterminent la manière dont les dramaturges usent des éléments visuels de leur art pour dessiner 
l’identité sexuelle, sociale et morale des personnages. Consacré au corps en mouvement, le cinquième 
chapitre s’attache à mettre en lumière l’esthétique du corps comique et à définir les éléments d’une 
poétique du geste dans la comédie d’Aristophane. L’ensemble est complété d’une bibliographie 
extrêmement riche, d’un catalogue des vases attiques et italiotes évoqués au cours de l’étude, et de 
quatre indices (trois sur les sources écrites, iconographiques et archéologiques suivies d’un index 
général). 



 

Grâce à sa parfaite maîtrise des acquis les plus récents sur les textes et les images, A. Piqueux met en 
lumière des éléments de convergence, ou d’écart,  entre les deux ordres d’évidence peu soulignés 
jusqu’ici. Ils révèlent un jeu constant entre la fiction comique et la prise en compte du contexte de la 
performance, sensible dans les deux ensembles. Ainsi le parallélisme qu’elle établit dans l’évolution 
chronologique des deux corpus renforce-t-il de façon décisive l’analyse iconographique des vases 
peints : précision du dispositif scénique, des masques et des costumes entre la fin du Ve siècle et la 
première moitié du IVe siècle avant notre ère, affaiblissement et disparition de ces signes dans la 
deuxième moitié du siècle. La prise en compte du corpus complet des vases comiques lui permet aussi 
de distinguer avec finesse les traits particuliers de chaque groupe, attique, italiote ou sicéliote et 
d’analyser la diffusion et la réception de ces images dans les centres non grecs d’Apulie et de 
Campanie. Alors que de nombreux travaux dédiés à l’étude de la réception et de la réélaboration des 
formes et des contenus de la céramique attique dans les centres de production d’Italie méridionale et 
de Sicile ont porté jusqu’ici sur la représentation des mythes ou des thèmes tragiques, A. Piqueux 
démontre le rôle fondamental des vases comiques dans l’analyse des phénomènes de transferts 
culturels entre cités grecques et dans les communautés non grecques d’Occident.  Ses analyses 
nuancées, ses choix dans les débats en cours sont renforcés par une attention scrupuleuse aux 
contextes archéologiques, comme le montrent entre autres les excellentes pages dédiées à la cité 
« mixte » de Poséidonia-Paestum, sous l’hégémonie de groupes de langue osque, depuis la fin du Ve 
siècle. 
Les nombreuses figures, en noir et blanc (71) et en couleur (16), accompagnées de légendes détaillées, 
sont distribuées de façon judicieuse entre les chapitres, avec un système de rappel simple et cohérent. 
Loin d’être de simples illustrations, elles forment un discours en image qui renforce l’argumentation 
fondée sur l’analyse subtile des textes.  
L’ouvrage d’Alexa Piqueux dégage des conclusions importantes dans chacune des perspectives 
successivement abordées. Certains de ces résultats ont pu être exposés lors de colloques 
internationaux, en France ou à l’étranger, où A. Piqueux est régulièrement invitée1La présentation 
nuancée du corpus iconographique, remarquablement documentée, frappe le lecteur par son approche 
fine de l’image « comique ». Elle éclaire le sens de ces représentations en les ancrant dans la réalité 
politique, sociale et religieuse des différents contextes qui sont les leurs. La mise au point sur les 
masques conduit à revoir la typologie de référence établie par T.B.L. Webster et à établir que les 
masques-portraits, emblématiques pour beaucoup de la comédie ancienne, fonctionnent comme des 
masques -signes qui permettent de maintenir une tension entre le particulier et le général, entre 
l’individu et le type comique. L’analyse sémiologique conduite sur les textes fait aussi apparaître le 
rôle essentiel du langage dans la création du corps comique. Alexa Piqueux distingue soigneusement 
ce qui relève des conventions du genre de ce qui peut apparaître comme une marque 
d’individualisation du personnage comique. Elle propose une réflexion nuancée sur l’illusion 
dramatique et la mimesis comique et ses analyses de texte, toujours fines, voire subtiles, soulignent 
entre autres  le rôle des accessoires sur la scène. Enfin  cette étude contribue à affiner notre vision de 
l’évolution du genre comique avec l’émergence progressive d’une nouvelle typologie de personnages 
comiques : philosophe, courtisane, parasite, etc. 
Par un rare mélange de rigueur dans la démarche, d’érudition, d’intelligence et de sensibilité dans 
l’analyse des textes et des images, Alexa Piqueux ,  qui enseigne à l’Université de Nanterre et est 
depuis peu  membre junior de l’IUF,  parvient ici  à des résultats   originaux et novateurs, présentés 
dans un ouvrage aussi clair que passionnant. On  comprend qu’Oliver Taplin qui siégea au jury de 
soutenance,  ait souhaité que le manuscrit fût  traduit au plus vite en anglais de façon à bénéficier 
rapidement de la diffusion qu’il mérite dans un domaine de recherche, aujourd’hui encore,  dominé par 
la critique anglo-saxonne.» 
      

 
1 Voir par exemple « Quels masques pour les kômôidoumenoi de la comédie ancienne ? », Actes du colloque 
international du CRATA (Toulouse -Le Mirail), PUR, 2010 p.135-152 ; ou « Le manteau imaginaire de 
Philocléon (Vesp.1122-1173).Vêtements masculins et identité du personnage comique », in A.Coppola, C. 
Barone, M.Salvadori (eds), Padoue, 2016, p. 237-260 ; ou « Comic Costume and Fiction : Changing Clothes on 
Aristophanes’Stage » in N.Tsoumpra (ed.) Proceedings of Costume in Aristophanes Colloquium (Oxford, 
4/10/2014), à paraître.    


