
Charles de LAMBERTERIE  
 

   
« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, de la part 
de son auteur, le Traité d’accentuation grecque d’Éric DIEU, paru à 
l’automne 2022 à Innsbruck dans la collection des Innsbrucker 
Beiträge zur Sprachwissenschaft, publiée à l’Institut de linguistique 
de l’Université d’Innsbruck sous la direction du Professeur 
Wolfgang Meid (volume 168 de cette collection, XVIII + 696 
pages). 

Éric Dieu, professeur de langue et littérature grecques à 
l’Université Jean Jaurès de Toulouse, est un savant qui, tout juste 
quadragénaire, a déjà une œuvre impressionnante à son actif, en 
volume comme en qualité, dans le domaine de la linguistique du 
grec ancien et de la grammaire comparée des langues indo-
européennes. Au terme d’un parcours brillant (reçu en troisième 
rang au concours de l’ENS-Ulm en 2001, en premier rang à 
l’agrégation de grammaire en 2004), il a préparé à la Section des 
sciences historiques et philologiques de l’École pratique des Hautes 
Études et soutenu en 2007 une thèse de doctorat qui a donné lieu à 

un livre intitulé Le supplétisme dans les formes de gradation en grec ancien et dans les langues indo-
européennes, paru dans la collection de l’ÉPHÉ en 2011 (X + 757 p.) ; notre Compagnie a contribué à 
la publication de cet ouvrage en décernant à l’auteur le prix Émile Benveniste en 2008. Une fois 
docteur, Éric Dieu a obtenu un poste de maître de conférences à Toulouse et mis aussitôt en chantier, à 
partir de 2009, un mémoire d’habilitation, soutenu en 2013 à l’ÉPHÉ, qui a donné lieu lui aussi à un 
fort volume (XVI + 650 p.), intitulé L’accentuation des noms en -ā (*-eh2) en grec ancien et dans les 
langues indo-européennes. Étude morphologique et sémantique, paru en 2016 à Innsbruck dans la 
collection des Innsbrucker Beiträge zur Sprachwissenschaft, publiée à l’Institut de linguistique de 
l’Université d’Innsbruck sous la direction du Professeur Wolfgang Meid (vol. 156 de cette collection). 
C’est à cette même collection, la plus connue aujourd’hui dans le domaine de la grammaire comparée 
des langues indo-européennes, qu’appartient le livre dont je fais hommage aujourd’hui, et qui 
constitue la suite logique du précédent. Pour le rédiger, l’auteur a mis à profit la bourse de recherche 
de la fondation Humboldt qui lui a été attribuée durant l’année universitaire 2021-2022, où il a 
séjourné en Allemagne à l’Université de Würzburg. 

C’est à dessein, comme il s’en explique dans l’avant-propos de son ouvrage, qu’Éric Dieu a repris 
le titre du livre de Joseph Vendryes, à savoir Traité d’accentuation grecque. Ce dernier est un 
classique auquel sa haute qualité a valu une longévité peu commune ; il a eu plusieurs rééditions et on 
le cite encore, près de 120 ans après sa publication, comme un ouvrage de référence. Mais la rédaction 
en est restée substantiellement la même depuis la première édition, qui remonte à 1904, si bien qu’il 
représente, pour l’essentiel, l’état de la science de la fin du XIXe siècle en linguistique grecque et en 
grammaire comparée des langues indo-européennes. Une partie seulement des travaux de Jacob 
Wackernagel ou d’Antoine Meillet, pour s’en tenir à deux des plus grands noms de la discipline, y est 
prise en compte, car beaucoup d’entre eux sont postérieurs. Vendryes disait lui-même que son ouvrage 
était un « petit traité d’accentuation grecque » (p. XI), ce qui correspond à la réalité, puisque c’est un 
livre de 272 pages en petit format. Il en va de même du Manuel d’accentuation grecque de Charles 
Bally (1945, 129 p.) et du New Short Guide to the Accentuation of Ancient Greek de Philomen Probert 
(2003, 215 p.), dont le titre indique qu’il fait suite au Short Guide to the Accentuation of Ancient 
Greek de John P. Postgate (1924). Contrairement à ce dernier, qui était assez médiocre, l’ouvrage de 
Ph. Probert est d’excellente qualité, mais la visée en est essentiellement descriptive, alors que 
l’ambition d’Éric Dieu est beaucoup plus grande. Aux yeux de l’auteur, le linguiste ne doit pas se 
borner à décrire les données, mais, autant que possible, à en rendre compte, par une prise en compte de 
la synchronie aussi bien que de la diachronie et de la comparaison. Telle était notamment la démarche 
du grand comparatiste Jerzy Kuryłowicz dans son ouvrage classique sur L’accentuation des langues 
indo-européennes (1re éd., 1952 ; 2e éd., 1958). De Kuryłowicz, Éric Dieu a retenu l’idée que l’étude 
de l’accent était au carrefour de la phonologie, de la morphologie et de la sémantique. Tel est l’objet 



de son Traité, comme tel était déjà l’objet de son livre de 2016, où il étudiait la place de l’accent dans 
une catégorie morphologique, celle des thèmes en -ā (< *-eh2), en grec ancien et dans les langues 
indo-européennes. Comme cette catégorie est amplement développée dans les langues slaves et 
baltiques, il n’est possible de traiter le sujet que si l’on connaît ces langues de première main et que 
l’on est à même de tirer profit des travaux écrits en russe ou en lituanien. Les chercheurs qui ont une 
telle compétence se comptent sur les doigts de la main, et Éric Dieu est parmi eux. D’une manière 
générale, la somme de connaissances sur laquelle reposent les travaux de l’auteur tient quasiment du 
prodige, et ces connaissances sont toujours parfaitement maîtrisées : le Traité est certes un gros 
volume, mais qui ne comporte pas un mot de trop et où l’érudition est toujours au service du propos.  

D’une manière délibérée, Éric Dieu reprend le plan du Traité de Vendryes, qui avait fait ses 
preuves et s’était révélé être le plus pertinent : Sources de notre connaissance de l’accent grec 
(chapitre 1), Nature de l’accent grec (ch. 2), Valeur des signes d’accentuation grecque (ch. 3), Lois 
générales relatives à l’accentuation grecque (ch. 4). Cet exposé général est suivi d’une étude de 
l’accent dans les divers types de mots : Les proclitiques (ch. 5), Les enclitiques (ch. 6), L’accentuation 
des verbes (ch. 7), L’accentuation des noms (ch. 8 à 11, p. 253-498, avec un examen détaillé de tous 
les types de dérivés et de composés nominaux), Pronoms personnels, numéraux, adverbes (ch. 12). 
Après quoi viennent deux chapitres consacrés à des points particuliers : L’accentuation du mot dans la 
phrase (ch. 13), L’accentuation dans les dialectes (ch. 14). Le corps de l’ouvrage est suivi d’une ample 
bibliographie (p. 603-650) et de copieux index (p. 651-696), où l’ensemble des langues indo-
européennes est pris en compte. Tous les aspects relatifs à l’accentuation du grec ancien sont traités en 
profondeur, et les questions litigieuses sont abordées sans que l’auteur manipule les données en faveur 
de telle ou telle thèse. Le lecteur se sent ainsi toujours en confiance. Nous avons véritablement là un 
livre qui fait date et sera pour longtemps un ouvrage de référence. Tous les hellénistes, linguistes et 
comparatistes devront l’avoir sous la main, ce qui les obligera — même ceux d’entre eux qui 
considèrent qu’il n’est de science moderne qu’anglophone — à lire du français. » 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Jacques VERGER 
 

 
 « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, de la 
part des éditeurs scientifiques, l’ouvrage intitulé Pero Tafur, 
Aventures et voyages, traduit, introduit et annoté par Jacques 
Paviot, Julia Roumier et Florence Serrano (Études médiévales 
ibériques, 18), Toulouse, Presses universitaires du Midi, 2022, 
254 pages. 
 
Le genre du récit de voyage a connu un succès croissant au xve 
siècle. Alors que l’époque précédente avait surtout produit des 
chroniques de croisade et des guides de pèlerinage généralement 
rédigés en latin par des clercs et assez répétitifs, le xve  siècle a 
vu la multiplication de récits plus libres, sinon plus réalistes, 
souvent dus à des auteurs laïcs écrivant en langue vernaculaire. 
L’ouvrage de Pero Tafur, chevalier natif de Cordoue, qui 
composa en espagnol, dans les années 1450, ses Andanzas y 
viajes, illustre parfaitement ce courant littéraire. 
Le ou les voyages de Pero Tafur – car il n’est pas exclu qu’il ait 
réuni en un seul les souvenirs de plusieurs voyages successifs – 
sont nettement antérieurs à la mise par écrit de leur récit 

puisqu’ils se situent entre 1436 et 1439. L’itinéraire suivi par le narrateur est complexe, ponctué de 
haltes prolongées, de détours, de retours en arrière. En gros, on suit d’abord Pero Tafur d’Andalousie 
en Italie où il visite Gênes, Bologne et surtout Venise et Rome. Puis il part, toujours par mer, pour 
l’Orient : la Morée, Chypre, Rhodes, Jérusalem et la Terre Sainte ; il revient ensuite à Chypre d’où il 
gagne l’Égypte et Le Caire où il est reçu par le sultan mamelouk avant de visiter le monastère Sainte-
Catherine du Sinaï où il fait la connaissance d’un aventurier vénitien, Niccolò de’ Conti, qui lui 
raconte ses voyages en Iraq, en Arabie et jusqu’en Inde et en Indonésie ; regrettant de ne pouvoir aller 
à son tour jusque dans ces pays lointains, Pero Tafur revient en Égypte puis à Chypre et Rhodes d’où 
il gagne Constantinople ; il y demeure assez longtemps, reçu, à l’en croire, par l’empereur Jean VIII 
Paléologue. Après une sorte d’excursion en Mer Noire (Trébizonde, Caffa, La Tana), il se décide à 
rentrer en Occident par Venise où il séjourne longuement, ainsi qu’à Ferrare. 
Vient alors une dernière partie, toute différente, de son voyage qui l’amène à traverser les Alpes pour 
gagner Bâle et Cologne puis les Pays-Bas bourguignons, Bruxelles, Bruges, Gand et Anvers. Il repart 
alors vers l’Allemagne, accompagnant une ambassade envoyée par le duc de Bourgogne au concile de 
Bâle, non sans faire divers détour qui le mènent jusqu’à Prague, Breslau et Vienne. Il se décide 
finalement à regagner son pays natal, après avoir encore visité quelques villes italiennes (Padoue, 
Florence, Pise). Il embarque à Venise dans un bateau qui devait le ramener en Espagne où il souhaitait, 
dit-il, participer aux opérations militaires qui avaient repris contre les Maures de Grenade, mais son 
récit, inachevé ou incomplet, s’arrête avant son retour final, non sans avoir mentionné dans un certain 
désordre des escales à Messine, Palerme et Tunis. 
On sait cependant par d’autres sources que Pero Tafur revint bien chez lui en 1439 et vécut encore fort 
longtemps ; il occupa divers offices municipaux à Cordoue et y mourut en 1481, assez âgé puisqu’il 
était né, semble-t-il, entre 1405 et 1409. 
Comme l’aura laissé pressentir ce bref résumé et comme l’ont relevé les éditeurs successifs, il n’est 
pas question de suivre au pied de la lettre cet itinéraire compliqué qui pose en réalité de nombreux 
problèmes. 
D’abord, on saisit mal les motivations mêmes du voyageur. Pero Tafur se présente volontiers comme 
une sorte de chevalier errant, en quête de rencontres curieuses, d’aventures et de prouesses. Il se 
présente aussi, quoique sa piété semble assez superficielle, comme un pèlerin qui visite la Terre 
Sainte, Sainte-Catherine du Sinaï et les églises de Constantinople dont il admire les reliques. Mais on 
soupçonne, à quelques indices assez minces (et notamment au fait qu’il ne se plaint jamais d’être à 
court d’argent), que ce voyage a pu correspondre en réalité à une discrète mission diplomatique ou au 
moins de renseignement pour le compte du roi Jean II de Castille (et accessoirement d’autres 



souverains rencontrés en cours de route, comme le roi de Chypre, l’empereur byzantin ou le pape 
Eugène IV). On soupçonne également, à travers les nombreuses mentions de marchands italiens 
rencontrés au cours de ses pérégrinations, ainsi que les allusions aux lettres de change dont il était 
porteur et aux nombreux achats auxquels il a procédé en cours de route, que ce noble chevalier était 
plutôt un aventurier qui n’a pas dédaigné à l’occasion de se livrer à de fructueuses transactions 
commerciales. 
Quant au récit du voyage lui-même, on s’aperçoit vite qu’il est littéralement  truffé d’erreurs, de 
contradictions, de confusions, d’impossibilités manifestes, d’affabulations pures et simples. 
Pourquoi ? Les quinze années écoulées entre le voyage et la rédaction du récit peuvent expliquer 
certains oublis ou confusions.  Mais il est clair que d’autres sont volontaires, ainsi que l’insertion dans 
le fil du texte d’épisodes enjolivés ou inventés de toutes pièces. Pero Tafur est en effet toujours 
soucieux de se peindre lui-même de la manière la plus flatteuse, en noble voyageur courageux, ouvert 
et curieux, avide de rencontres et toujours reçu avec bienveillance, selon lui, par les grands de ce 
monde – prélats, princes ou dignitaires chrétiens ou musulmans – à qui il ne manque pas de rendre 
visite à chaque étape de son voyage. 
Il faut cependant dire que, faute de documents permettant de recouper les dires de Pero Tafur, il est 
parfois bien difficile de distinguer, sous sa plume, le vrai du faux. Ajoutons enfin que sa bonne foi 
n’est pas toujours en cause car il apparaît que notre auteur, qui semble avoir été un homme peu cultivé 
dans le domaine aussi bien religieux que profane, se faisait volontiers l’écho, avec autant de 
complaisance que de crédulité, de toutes sortes de légendes et de rumeurs largement déformées ou 
complètement fantaisistes. Portons quand même à son crédit l’ironie critique dont il fait parfois preuve 
à l’égard de certaines reliques de la Passion du Christ qu’on trouvait à profusion aussi bien à 
Constantinople que dans certaines églises italiennes et dont l’authenticité lui semblait douteuse. 
Tout ce que je viens de dire n’enlève rien, au contraire, à l’intérêt de ces « aventures et voyages » pour 
l’historien, ni d’ailleurs à l’agrément que l’on peut trouver à leur lecture. Grand voyageur, Pero Tafur 
s’intéresse surtout aux villes qu’il visite et il en décrit les monuments, les églises, les habitants, les 
activités économiques, il consacre de longues pages à Venise, Rome, Le Caire, Constantinople, etc., il 
sait voir dans les villes italiennes les témoignages artistiques et architecturaux de la première 
Renaissance. Il est beaucoup moins sensible aux campagnes, aux paysages et même aux routes, 
terrestres ou maritimes, qu’il emprunte ; il lui arrive cependant d’évoquer avec quelque détail les 
dangers qui guettent le voyageur, les rencontres qu’il peut faire, les bonnes auberges où il peut se 
reposer. Il s’intéresse aussi à la situation politique et militaire, il identifie les princes et les dignitaires, 
relate complaisamment les intrigues dynastiques et les manœuvres diplomatiques. Plus largement, on 
trouvera en définitive sous sa plume toute une évocation du monde méditerranéen vers le milieu du 
xve siècle, monde cosmopolite, agité (la poussée ottomane, la puissance encore intacte des 
Mamelouks, la résistance désespérée de Byzance, l’omniprésence des Vénitiens et des Génois et de 
leurs flottes), mais encore largement ouvert à la circulation des hommes et des marchandises. 
La dernière partie du voyage nous ramène en Europe. Pero Tafur parcourt alors les pays d’Empire, 
avec les mêmes curiosités (les villes ) et les mêmes intérêts (les intrigues de cour, les jeux d’alliance) ; 
la grande affaire, sans cesse mentionnée, est ici la réunion des assemblées conciliaires de Constance 
(dont il évoque le souvenir encore récent) et surtout de Bâle (bien que ses sympathies personnelles 
aillent plutôt du côté de  la papauté et d’Eugène IV).  
Je laisse au lecteur le plaisir de découvrir ces pages colorées et vivantes où se mêlent inextricablement 
détails concrets pris sur le vif et légendes parfois surprenantes narrées avec entrain. Dans ces 
conditions, le plus étonnant est que nous ignorons en fait à quels lecteurs Pero Tafur destinait son 
récit. On sait que le dédicataire en était Don Fernán de Guzmán, un dignitaire de l’ordre de Calatrava, 
d’une grande famille castillane dont il était sans doute un protégé (criado), mais la diffusion paraît en 
avoir été extrêmement faible et nous ne le connaissons plus aujourd’hui que par une médiocre copie 
manuscrite du xviiie siècle conservée à la bibliothèque universitaire de Salamanque. 
Redécouvert à la fin du xixe siècle, ce texte a été plusieurs fois édité, mais sa notoriété est restée 
longtemps cantonnée aux spécialistes de la littérature castillane. La publication dont je fais aujourd’hui 
l’hommage est donc particulièrement bienvenue pour permettre à un plus large public français de 
prendre connaissance de ce document remarquable. Certes, il s’agit seulement d’une traduction 
annotée et non d’une édition savante (les auteurs ont utilisé la dernière en date, fournie en 2018 par 



Manuel Ángel Pérez Priego), mais le lecteur y trouvera l’essentiel des informations nécessaires pour 
apprécier la valeur littéraire et historique des Andanzas y viajes de Pero Tafur. 
Dans un chapitre introductif, Jacques Paviot, professeur d’histoire médiévale à l’université de Paris-
Est Créteil, a réuni toutes les informations factuelles qu’il a pu trouver sur la biographie de Pero Tafur 
et ses voyages dont il essaie de reconstituer la chronologie et l’itinéraire exacts. Vient ensuite un 
intéressant chapitre de Julia Roumier, hispanisante, sur la langue de Pero Tafur, son caractère familier, 
sinon populaire (bien qu’il ait peut-être fait remanier certains passages par un clerc plus savant que 
lui), sa syntaxe et sa terminologie parfois hésitantes, ses emprunts au catalan, au provençal, à l’italien, 
témoins isolés de l’espèce de lingua franca qui devait faire office de moyen de communication orale 
dans les ports de la Méditerranée à cette époque, jusqu’en Orient. Enfin, Florence Serrano, également 
hispanisante, présente minutieusement les problèmes soulevés par la traduction de ce texte, qu’elle a 
voulue aussi fidèle que possible non seulement à la lettre, mais à l’esprit même de cet auteur vif, direct 
mais peu cultivé qu’était Pero Tafur. 
Vient donc ensuite la traduction complète des Aventures et voyages de Pero Tafur, pourvue 
d’abondantes et indispensables notes informatives par les soins de Jacques Paviot, notes qu’il a dû 
renoncer à pourvoir de références bibliographiques qui auraient considérablement alourdi le volume. 
L’ensemble se termine par une bibliographie sommaire et des index des noms de personnes et de 
lieux. 
Tel qu’il se présente, ce volume n’est donc pas une véritable publication érudite, mais il constituera 
pour le public francophone une excellente initiation à la littérature de voyage du xve siècle et lui fera 
partager le regard d’un contemporain curieux et au total assez bien informé sur la situation de l’Europe 
dans les années 1430, à la fois dans ces rapports avec l’Orient arabe, turc et grec et dans ses tensions 
internes, politiques et religieuses ». 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



François DOLBEAU  
 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie, de la 
part de son auteur, l’ouvrage de notre confrère, Jean-Yves 
Tilliette, Gautier de Châtillon. Alexandréide. Édition de Marvin 
Colker, revue par J.-Y.T. Introduction, traduction et notes de J.-
Y.T. Turnhout, Brepols, 2022, 354 p. (Témoins de notre histoire, 
20). 

L’Alexandréide, qui relate les gestes d’Alexandre le 
Grand, est l’épopée la plus célèbre et la plus réussie du Moyen 
Âge latin. Précédée d’un bref prologue en prose, elle comporte 
dix livres, correspondant à un total de 5407 hexamètres 
dactyliques. La lettre initiale de chacun des livres forme en 
acrostiche le nom du commanditaire, Guillermus, également 
loué dans le vers final, c’est-à-dire Guillaume aux Blanches 
Mains, archevêque de Sens, puis de Reims (de 1176 à 1202), 
oncle maternel et consécrateur du roi Philippe-Auguste. 
L’épopée fut rédigée en cinq ans, selon son prologue, et achevée 
quand Guillaume occupait déjà le siège de Reims, c’est-à-dire 
après 1176. Elle obtint un succès considérable (plus de 200 
manuscrits conservés, souvent glosés), devint un classique 
scolaire, commenté dès le début du XIIIe siècle par Geoffroy de 

Vitry et adapté en diverses langues vernaculaires (espagnol, néerlandais, norrois, allemand et tchèque). 
Son rédacteur, Gautier de Châtillon ou de Lille, est aussi l’auteur de nombreux poèmes rythmiques et 
d’un Dialogue en prose contre les juifs. Sa biographie reste mal connue : il semble avoir vécu 
successivement dans l’entourage d’Henri II Plantagenêt, puis à la cour de Champagne, auprès du frère 
de Guillaume aux Blanches Mains, le comte Henri le Libéral, d’où l’identification (hypothétique) de 
Châtillon avec Châtillon-sur-Marne, tandis que Lille serait sa ville de naissance. 

L’introduction, dans un style élégant, fournit sur le poème et son auteur toutes les 
informations utiles. Elle retient, dans les questions disputées, les solutions les plus judicieuses, en 
rejetant les hypothèses d’une érudition factice. Au sujet d’Alexandre, Gautier a choisi de suivre non 
les romans en langue d’oïl, mais l’histoire de Quinte-Curce, complétée, pour la section perdue, par 
d’autres historiens latins comme Justin et Julius Valerius, c’est-à-dire une version augmentée 
qu’atteste une copie du XIIe s. d’origine française : Oxford, Corpus Christi College, 82. Gautier entend 
rivaliser avec l’Énéide et sature son propos de formules canonisées par les épopées antiques. Parmi les 
procédés traditionnels du genre, il retient notamment l’ekphrasis ou description d’objets d’arts, 
l’aristie ou récit d’exploits individuels et la catabase ou descente aux enfers, mais il multiplie aussi 
quelques figures recommandées par la poétique médiévale, comme la paronomase ou rapprochement 
délibéré de mots de consonance voisine. De façon générale, Gautier est fidèle à Quinte Curce, et les 
passages qu’il abrège ou amplifie ne le sont jamais sans raison. Ces retouches apportées à la trame 
narrative reflèteraient un effort de dramatisation et même de moralisation, quand elles font entrevoir 
des aspects inquiétants de la personnalité d’Alexandre. Il est sûr que le projet esthétique comporte 
également une visée éthique : construire une figure idéale de la royauté, définie par l’enseignement 
initial d’Aristote à son élève au chant I : choisir de bons conseillers ; juger de façon impartiale ; être 
brave à la guerre, généreux à bon escient, maître de soi face aux tentations de la sensualité et de 
l’ivresse. L’Alexandréide, dans une certaine mesure, joue le rôle de miroir du prince. Selon Jean-Yves 
Tilliette, Guillaume aux Blanches Mains a voulu proposer à Philippe, son pupille, l’exemple d’un aïeul 
imaginaire, d’un héros qui était parvenu à conquérir l’Orient, tandis que la chevalerie moderne peinait 
à préserver Jérusalem. Mais ce héros était peu maître de lui-même, et avait adopté la Fortune comme 
divinité tutélaire, de sorte que le poète, pour contrebalancer son image, fait l’éloge de Darius, 
l’adversaire malheureux, comme Pompée par rapport à César. Le texte latin de Marvin Colker 
(Padoue, 1978) a été retouché en une quarantaine de passages, en raison des contraintes et suggestions 
de la traduction. Celle-ci, qui est la première en français, adopte une prose rythmée, à la fois fidèle et 
limpide. L’annotation des pages 323-344 explique les noms et les réalités qu’un lecteur moderne 
pourrait trouver obscurs. » 


