
Hommage André VAUCHEZ 
 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie le livre 
d’Olivier Grenouilleau intitulé Christianisme et esclavage, paru 
dans la « Bibliothèque des histoires », Paris, Gallimard, 2021, 
540 p. 
 Spécialiste réputé de l’histoire des traites négrières à 
l’époque moderne, Olivier Grenouilleau, s’appuyant sur ses 
études antérieures et sur les travaux qui se sont multipliés ces 
dernières années sur le sujet, présente aujourd’hui une vaste 
synthèse sur « Christianisme et esclavage », qui constitue un 
ouvrage marquant. Ce livre n’est pas une nouvelle histoire de 
l’esclavage ; même si l’auteur rappelle au passage les formes 
diverses que ce dernier a pris selon les époques et les lieux, son 
propos est autre : il y étudie en effet sur près de vingt siècles les 
attitudes de l’Eglise et des chrétiens d’Occident face à la 
privation de liberté et à la transmission héréditaire de cette 
condition inférieure au cours des siècles. Cette question a fait 

l’objet de deux prises de position contradictoires dans l’historiographie récente : les uns, dans 
une perspective apologétique, soutiennent que la disparition progressive de l’esclavage serait 
due à l’influence du christianisme ; d’autres, plus nombreux, affirment que la religion n’entre 
pas pour grand-chose dans le processus de très longue durée qui a conduit à son abolition et 
que celle-ci s’est accomplie sous l’influence  des « philosophes » et des courants réformistes 
au sein des sociétés européennes et américaines. 
 
 Olivier Grenouilleau ne s’en tient pas à ces interprétations trop générales et se livre à 
une analyse très précise des diverses situations selon les époques et le contexte historique. 
Comme le montre bien la lettre de S.Paul à Philémon relative à un  esclave qui s’était enfui de 
la maison de ce dernier et avait rejoint l’Apôtre auprès duquel il s’était converti à la religion 
du Christ, celui-ci ne remet pas en cause l’esclavage, mais se contente de demander à son   
maître  de traiter désormais humainement  son  esclave  qui ,par la grâce du  baptême, était 
devenu  pour lui un frère dans la foi. Plus tard, S.Augustin affirme que l’homme est 
naturellement libre, mais qu’il est en même temps doublement esclave : vis-à-vis de Dieu et 
vis-à-vis des hommes. L’esclavage est la sanction du péché et un élément de l’ordre terrestre 
auquel il faut se soumettre. De fait, à la seule exception de Grégoire de Nysse, les Pères de 
l’Eglise soulignent tous que l’esclave doit susciter de la commisération, sans pour autant que 
l’esclavage soit remis en cause.  
 

Pendant tout le Haut Moyen Age, l’esclavage hérité de l’Antiquité a subsisté   en 
Europe, mais son importance eut tendance à décliner à partir du XIe siècle au profit d’autres 
formes de servitude, moins lourdes, comme le servage. L’Eglise a-t-elle joué un rôle dans cette 
évolution ? La réponse est complexe : les évêques et les abbés à cette époque avaient de 
nombreux esclaves et s’efforcèrent longtemps de sauvegarder ce patrimoine, considéré 
comme inaliénable car il était interdit de vendre ce qui appartenait à l’Eglise. Mais, dans le 
même temps, on vit de nombreux prélats procéder à des affranchissements. Comme pour 
pouvoir devenir clerc, il fallait être libre, certains esclaves en bénéficièrent et devinrent les 
prêtres des nouvelles paroisses rurales. Tout un ensemble de mesures prises par des conciles 



contribuèrent alors à atténuer la rigueur de l’esclavage : dans les églises et les lieux saints, les 
esclaves fugitifs pouvaient bénéficier du droit d’asile ; quand ils étaient repris, il fut défendu 
à leurs maîtres de les tuer et le mariage sacramentel d’un libre avec une esclave ne pouvait 
pas être cassé. D’autre part, à partir du IXe siècle, la législation ecclésiastique s’opposa à la 
réduction des hommes libres en servitude et interdit la vente d’enfants à des marchands 
d’esclaves. L’Eglise va dès lors intervenir pour que les habitants de la chrétienté ne puissent 
pas être réduits en esclavage et il sera interdit aux Juifs d’avoir des esclaves chrétiens. Aux XIe 
et XIIe siècles, en Occident comme dans l’Orient byzantin, l’esclavage subsiste bien, mais 
l’esclave tend à devenir le non-chrétien, le « sclavus » (slave) originaire surtout des régions 
balkaniques ou des pays baltes, tandis qu’au niveau des masses rurales l’on assiste à un 
passage de l’esclavage au servage. Selon P.Bonnassie, cette évolution serait davantage lié à 
l’affirmation de la seigneurie banale qu’à l’influence de l’Eglise ,mais le débat reste ouvert. Au 
XIIIe siècle, les théologiens commencèrent à définir clairement la position de l’Eglise. Ainsi, 
Thomas d’Aquin sous l’influence de la pensée aristotélicienne, renforce les chaines de la 
dépendance sur le plan dogmatique : à ses yeux, l’esclavage est parfaitement légitime et 
« naturel » dans la mesure où il fait partie de l’ordre du monde. Le baptême n’en libère pas et 
l’esclave appartient à son maître. Mais l’Eglise doit favoriser le processus d’extension des 
droits et des libertés à l’intérieur de la chrétienté. En même temps, on assiste alors à un grand 
développement du rachat des chrétiens captifs réduits en esclavage en terre d’islam à travers 
l’action d’ordres religieux spécialisés, comme les Trinitaires et les Mercédaires, l’objectif visé 
étant à la fois d’assurer le salut de ces fidèles, dont certains pouvaient être tentés de renier 
leur foi, et de les ramener en terre chrétienne. Par ailleurs, des voix discordantes commencent 
à s’élever chez certains docteurs contre les thèses thomistes : au début du XIVe siècle, le 
franciscain Duns Scot soutient l’idée que l’esclavage n'est pas une institution juste et qu’il 
n’était légitime que dans le cas d’une sanction infligée par les pouvoirs publics. Au XVe siècle, 
on en vint à considérer en Occident que même les chrétiens schismatiques – c’est-à-dire les 
orthodoxes – ne devaient pas être réduits en esclavage et avaient vocation à accéder à la 
liberté. A partir des années 1450 environ,cette évolution entraîna le recours à des esclaves 
noirs de la part des Portugais qui les envoyèrent travailler dans les îles de l’Atlantique (Açores, 
Madère, Sao Tome dans le golfe de Guinée) ,puis au Brésil après 1500 . 

 
A partir du XVIe siècle, après la découverte de l’Afrique noire et de l’Amérique, le 

problème de l’esclavage se pose en des termes nouveaux : si ce dernier était en voie de 
disparition en Europe parmi les chrétiens, la réduction en servitude des populations 
subsahariennes ,surtout dans les régions côtières, allait donner naissance à une esclavage 
colonial .La papauté a soutenu l’expansion portugaise et espagnole outre-mer dans la mesure 
où elle favorisait l’évangélisation des populations locales et pouvait contribuer à affaiblir 
l’islam, mais elle  allait rapidement  se trouver exposée  à des contradictions quand certains 
Européens entreprirent de réduire en esclavage des néophytes africains qui  se préparaient à 
recevoir le baptême. Le problème allait s’aggraver avec le traitement à réserver aux Indiens 
d’Amérique. Christophe Colomb avait demandé que ceux qui refusaient le baptême puissent 
être réduits en esclavage, mais la reine Isabelle la Catholique s’y opposa sous l’influence de 
son confesseur,Cisneros, et exigea qu’on les traite en hommes libres, ce qui fut confirmé par 
Charles-Quint en 1530. La mesure ne fut guère appliquée sur place et, très rapidement, les 
missionnaires dominicains et les franciscains, de Vitoria à Las Casas, dénoncèrent les pratiques 
esclavagistes des colons. Ils furent soutenus par la papauté et, en 1537, Paul III affirma dans 
la bulle Sublimis Deus , que les Indiens  sont vraiment des hommes rationnels et ne doivent 



pas être asservis, parce qu’ils sont en voie d’évangélisation et soumis à l’autorité d’un 
empereur chrétien . Mais tous ces textes ne valaient que pour les Amérindiens et ne les 
empêchèrent pas d’être soumis au travail forcé dans le cadre de l’encomiada, un statut peu 
éloigné de la servitude. Au fil du temps cependant, on peut dire avec l’auteur que l’esclavage 
s’est racialisé et que tous les esclaves ou presque furent dès lors être originaires d’Afrique. 
Des voix s’élevèrent bien contre cette situation, comme celle de Las Casas qui, dans son 
Historia de las Indias, affirma que la traite négrière n’était pas légitime et ne pouvait avoir 
aucun fondement religieux ; mais il fut d’autant moins entendu que, la traite fut surtout le fait 
des Portugais, puis, plus tard des Anglais et des Hollandais. 

 
 La Réforme en effet ne changea guère les données. La question ne retint guère 
l’attention de Luther et Calvin réaffirma la licéité de l’esclavage « car l’évangile n’est pas pour 
changer la police de ce monde », l’ordre temporel étant voulu par Dieu et ne devant pas être 
remis en question. Aussi l’expansion coloniale anglaise et hollandaise fut-elle présentée par 
les prédicateurs protestants comme une croisade destinée à libérer l’humanité de l’Antéchrist 
espagnol et papiste… Ce qui modifia en revanche profondément la situation est le fait qu’à 
partir du XVIIe siècle, l’Eglise catholique perdit une grande partie de son autorité et qu’on 
assista alors à l’émergence d’un nouveau droit international émancipé de la tutelle religieuse, 
tous les pouvoirs étant désormais délégués aux Etats dans le cadre de leurs colonies. Ainsi la 
traite fut autorisée en France par Louis XIII en 1642. Le pape Benoît XIV eut beau affirmer, 
dans une lettre apostolique de  1741, qu’aucun texte pontifical n’autorisait la traite des 
esclaves  et que celle-ci était illicite, ce rappel n’eut guère d’effets .La thèse la plus courante, 
en particulier chez les Protestants, était  que les Africains étaient les descendants de Cham et 
que  la malédiction lancée dans la Bible contre ce dernier les condamnait à l’esclavage, 
considéré comme un mal nécessaire pour le commerce et le progrès de la civilisation 
occidentale. 
 
 Au XVIIIe siècle, les Eglises n’ont plus beaucoup de poids dans la société occidentale et 
l’entrée dans l’ère abolitionniste va être le fait d’individus ou de courants minoritaires, 
marqués à des degrés divers par la philosophie des Lumières. Celle-ci, en mettant l’accent sur 
l’idée de nature et sur l’identité « naturelle » des hommes, conduisait logiquement à la 
dénonciation de l’esclavage. Mais il serait excessif de mettre cette prise de conscience 
uniquement au crédit des « philosophes » : ni Voltaire ni Rousseau n’ont été des 
abolitionnistes militants ! En revanche, certains éléments du clergé touchés par le mouvement 
de l’ « Aufklärung » catholique et des pasteurs protestants  ont joué un certain rôle dans ce 
combat : l’initiative vint de l’Amérique du Nord, d’ou Wesley, fondateur du Méthodisme, lança 
en 1734 une campagne d’opinion fondée sur l’idée de justice naturelle pour tous les hommes 
et osa soutenir que les habitants de l’Afrique noire n’étaient pas inférieurs en dignité à ceux 
de l’Europe, Dieu ayant créé tous les hommes égaux et libres. Ces idées furent reprises en 
Angleterre par Benezet, créateur de la Société des amis qui diffusa des tracts antiesclavagistes 
après 1750,  à Genève par le pasteur Frossard , en France par l’abbé Bergier, auteur d’un 
Dictionnaire de théologie très novateur, qui s’en prit particulièrement à l’esclavage colonial, 
et surtout par l’abbé Grégoire, créateur de la « Société des amis des Noirs », qui défendit à la 
Convention l’accès des hommes libres de couleur à la citoyenneté et fit voter l’abolition de 
l’esclavage en 1793, en se référant aux principes de l’évangile et en montrant que la Traite 
des Noirs était une atteinte à la liberté des peuples. 



 A partir de la Restauration, l’Eglise catholique commença à s’impliquer    dans la lutte 
contre l’esclavage, ne serait-ce que pour ne pas laisser aux « philosophes » et aux protestants 
le monopole de ce combat. En 1839, Grégoire XVI renouvela solennellement l’interdiction de 
la Traite et celle-ci, sous de nombreuses influences, disparut dans l’Atlantique autour de 1860, 
mais elle persista jusqu’à la fin du XIXe siècle dans l’Afrique subsaharienne. Un des principaux 
tenants de l’abolitionnisme, du côté catholique, fut le cardinal Lavigerie, archevêque d’Alger 
et fondateur des Pères Blancs dans les années 1880. Il souligna en effet dans ses sermons et 
ses écrits que l’esclavage était condamné tant par la loi divine que par la loi de la nature, ce 
qui l’amena à revendiquer pour les puissances européennes un droit d’ingérence dans les pays 
esclavagistes pour des raisons humanitaires. Il fut soutenu dans ses efforts par le pape Léon 
XIII qui en 1890, condamna définitivement toute forme d’esclavage Mais, en dépit de cette 
évolution, les deux mémoires de l’abolition – celle de l’Eglise, qui soulignait l’importance du 
germe émancipateur instillé par le christianisme dans la société, et celle des rationalistes ou 
libres penseurs, héritiers des « philosophes », devinrent de plus en plus antagonistes. Et il 
faudra attendre la visite à Gorée du pape Jean-Paul II, en 2003, pour que l’Eglise catholique 
demande publiquement pardon pour avoir trop longtemps toléré les survivances de 
l’esclavage colonial. 
 
 En conclusion de ce parcours historique très bien conduit, Olivier Grenouilleau dresse 
un bilan nuancé des attitudes chrétiennes face à l’esclavage, qui, de Paul à Thomas d’Aquin, 
Luther et Calvin  , fut considéré  comme parfaitement légitime. Selon lui, la seule réussite - 
partielle et précaire – de l’Eglise catholique dans ce domaine fut d’avoir réussi à empêcher la 
réduction en esclavage des Indiens d’Amérique, grâce à l’influence de quelques grands 
théologiens espagnols et au soutien que leur apporta Charles-Quint. Aussi considère-t-il 
comme insoutenables les interprétations linéaires selon lesquelles le christianisme aurait 
favorisé l’esclavage ou l’aurait au contraire toujours combattu. Mais il souligne à juste titre 
qu’à partir du XVIIe siècle, les Eglises n’ont plus eu la possibilité de s’opposer dans ce domaine 
aux Etats, qui ont considéré qu’il relevait de leur seule compétence en raison de l’importance 
prise par le commerce colonial. La prépondérance de la raison d’Etat et des facteurs 
économiques fit passer au second plan les considérations éthiques. Seuls certains milieux 
religieux minoritaires continuèrent à critiquer l’esclavage et à le considérer comme un péché, 
jusqu’à ce que Wesley et le pasteur Frossard soutiennent publiquement l’idée, très neuve 
dans le christianisme, qu’il fallait libérer les corps pour sauver les âmes, prise de conscience 
qui allait être à l’origine du mouvement abolitionniste et de son succès au cours du XIXe siècle.  

En dernière analyse, on ne peut que féliciter chaleureusement Olivier Grenouilleau 
d’avoir su mener à bien de façon magistrale cette enquête portant sur deux millénaires 
d’histoire et d’avoir, avec une grande honnêteté et de façon convaincante, montré la 
nécessité de dépasser les idées simplistes dans ce domaine. 
  



Hommage André VAUCHEZ 
 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie le livre 
de Mme Edina Bozoky, maître de conférences émérite à 
l’université de Poitiers, intitulé L’imaginaire de la sainteté. De 
la fabrique des reliques à la fabrique des légendes, Paris, 
Edition du Cerf, 2021,276 p. 
 
 Dans cet ouvrage, Edina Bozoky s’intéresse aux saints 
ayant, suivant son heureuse expression, « une identité 
fragile » et dont les miracles, liés à la découverte de leurs 
reliques, ont révélé la sainteté, entre l’Antiquité tardive et les 
débuts de l’époque moderne.  Pour obtenir la reconnaissance 
officielle de leur culte par les autorités ecclésiastiques, il était 
indispensable pour les promoteurs de ces nouvelles dévotions 
d’élaborer des récits prêtant une identité et une histoire à 
des saints souvent inconnus par ailleurs. Ces légendes, ainsi 
que les récits d’invention et de translations de reliques, 
constituent un domaine particulièrement représentatif de ce 

que l’auteure appelle « l’imaginaire de la sainteté » et c’est à l’étude de ces processus que ce 
livre est consacré. Elles ont été en effet pour l’Eglise des instruments de propagation du 
christianisme ou, plus tard, un moyen de lutter contre les hérétiques et les Protestants, et leur 
rédaction a été souvent liée à des enjeux religieux et politiques. 
 

Les « inventions » de corps saints et de reliques ne relèvent pas seulement de la 
religion populaire, comme on l’imagine parfois. L’impératrice Hélène, mère de Constantin, a, 
dès les années 330, procédé à l’invention de la Sainte Croix du Christ, à la suite de fouilles 
qu’elle avait effectuées à Jérusalem. L’exemple fut suivi par S.Ambroise qui , à la fin du IVe 
siècle, « inventa » les tombes des martyrs Gervais et Protais à Milan et Vital et Agricola à 
Bologne, et fut à l’origine du culte qui leur fut rendu dans ces deux villes. Mais c’est surtout à 
partir du Haut Moyen Age que cette pratique est fréquemment attestée, dans la mesure où, 
comme on le voit chez Grégoire de Tours, les miracles devinrent alors déterminants dans 
l’attribution du titre de saint à un défunt. On vit se multiplier les récits dans lesquels il est 
question de martyrs ou d’évêques qui apparaissaient en visions ou en rêves à des clercs pour 
leur indiquer l’emplacement de leur tombeau et réclamer qu’un culte leur soit rendu. C’est le 
cas par exemple de S.Ursin, sur le compte duquel on ne savait rien mais qui fut considéré 
comme le premier évêque de Bourges envoyé là par les apôtres, ou de S.Eutrope à Saintes qui 
apparut pour dire qu’il avait été martyrisé.  

 
Mais, à cette époque, le peuple également devint créateur de saints : à la suite de 

guérisons qui s’étaient produites à Dijon autour d’une tombe, on procéda à l’exhumation des 
reliques d’un homme du nom de Bénigne qu’on considéra comme un martyr. Son culte fut 
d’abord interdit par l’évêque de Langres, mais la pression populaire fut si forte qu’il finit par 
l’approuver. Une Passion fut alors rédigée, qui constitue un véritable roman hagiographique 
dans la mesure où l’on ne savait rien de précis sur son compte. Quand l’abbé réformateur 
Guillaume de Volpiano reconstruisit l’abbaye de Saint-Bénigne, au début du XIe siècle, les 
restes du saint furent transférés dans une crypte monumentale où se rendaient de nombreux 



visiteurs. Dans d’autres cas, surtout fréquents dans les régions méditerranéennes, les corps 
saints furent apportés par les flots, à commencer par ceux de S.Jacques le Majeur, qui fut 
« inventé » à Compostelle vers 820, après avoir été transporté en Galice par un bâteau,  et de 
Ste Restitute dont les restes voyagèrent entre Ischia et Naples avant d’aboutir à Florence. Ces 
« inventions » de reliques se multiplièrent entre le Xe et le XIIe siècle, au temps du renouveau 
et de l’essor monastiques, qui fut marqués par la découverte par les moines des corps de leurs 
saints fondateurs ou d’autres encore. Certains d’entre eux, comme Amadour à Rocamadour, 
étaient de pures fictions hagiographiques suscitées par la découverte d’un tombeau ou d’un 
corps en bon état de conservation. Dans certains statuts synodaux de la fin du Moyen Age, on 
finit par interdire aux fidèles de tel ou tel diocèse de rendre un culte à des corps retrouvés en 
bon état de conservation, qui étaient de ce fait considérés comme saints par les laïcs, sans 
même qu’on connaisse leur origine. Le cas le plus fréquent, dans ce domaine, est celui des 
pèlerins qui venaient à mourir au cours de leur pérégrination. Le prestige de ces hommes de 
Dieu était si grand que des cultes locaux s’organisaient souvent autour des restes de certains 
d’entre eux qui étaient présumés saints et autour desquels se développaient une légende qui 
faisait d’eux des fils de rois d’Ecosse ou du Danemark voyageant incognito par esprit 
d’humilité.  

 
 Un cas particulièrement intéressant est constitué par ce que Mme Bozoky appelle la 

« sainteté de masse », qu’il vaudrait sans doute mieux qualifier de sainteté de groupe. Les 
principaux furent les 11.000 Vierges, dont les restes furent retrouvés à Cologne au IXe siècle, 
et les saints de la Légion Thébaine qui avaient été martyrisés avec S.Maurice dans le Valais, à 
la fin du IIIe siècle. Ces derniers constituèrent un gisement inépuisable de reliques qui furent 
dispersées entre quantité de sanctuaires et de propriétaires privés, au moins jusqu’au XVIe 
siècle. Mais les inventions de reliques « programmées » continuèrent jusqu’à la fin du Moyen 
Age, comme le montre l’étude du culte provençal de Marie-Madeleine, institué par Charles 
d’Anjou à Saint-Maximin en 1282 à la suite de la découverte de reliques de la sainte jugées 
plus authentiques que celles qu’on vénérait à Vézelay ,ou encore de celui des « Saintes Marie 
de la Mer » - Marie Jacobé, Marie Salomé et leur servante Sara – dont le roi René d’Anjou 
retrouva les corps dans l’église de ce village de Camargue où  il fit faire des fouilles en 1448 , 
qui devint un sanctuaire très fréquenté et l’est demeuré jusqu’à nos jours. 

 
Muni d’une bonne bibliographie et d’un index – chose malheureusement trop rare 

dans l’édition française -, ce livre manque sans doute un peu de perspectives générales ; mais 
il fait utilement le point sur toute une série de dossiers hagiographiques et cultuels, qui 
mettent en lumière des aspects peu connus du culte des saints à l’époque médiévale et 
moderne. 

 
  



Hommage Robert HALLEUX 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maria SOROKINA, Les sphères, les astres et les théologiens. L’influence céleste entre science et 

foi dans les commentaires des Sentences (v. 1220-v 1340), Turnhout, Brepols, 2021, 2 vol., 

505-801 p. (collection Studia Sententiarum, V) 

 

 L ‘influence des planètes, des étoiles et des sphères célestes sur le monde d’ici-bas est 

une question fondamentale dans l’histoire des sciences, de la philosophie naturelle et de la 

théologie au Moyen Âge. La question dépasse largement le cas de l’astrologie et met en jeu le 

fonctionnement du cosmos tout entier. Elle croise ainsi les données de la Révélation et les 

apports nouveaux de la physique et de l’astronomie.  

 Depuis Pierre Duhem, les historiens des sciences lui ont consacré d’importants travaux, 

mais la réflexion des théologiens demeure largement inexplorée. C’est le but de cet ouvrage 

monumental, austère et d’une exceptionnelle érudition.  

 Le corpus de référence est la tradition des commentaires aux Sentences de Pierre 

Lombard. En 1155-1157, ce théologien parisien y a rassemblé les raisonnements des Pères de 

l’Église sur un grand nombre de sujets, notamment le monde supralunaire. Les Sentences sont 

fondées sur la distinction entre les choses (res) et les signes (signa) et entre l’usage (uti) et la 

jouissance (frui). Les corps célestes sont des choses faites pour l’usage qui peuvent conduire 

à la jouissance, c’est-à-dire Dieu. C’est dans ce cadre que les commentateurs introduisent, du 

XIIIe siècle au milieu du XIVe, la question de la causalité.  



 Le livre de Mme Sorokina, issu d’une thèse de doctorat remaniée, comprend deux 

parties respectivement consacrées à l’influence « ordinaire » c’est-à-dire sur le monde comme 

il a été créé et comme il va, et l’influence « hors norme » c’est-à-dire le ciel empyrée et le ciel 

à la fin des temps.  

 La première partie analyse successivement les arguments démontrant la causalité des 

corps supérieurs, la classification des effets produits par le ciel, les interférences entre les 

causes célestes et d’autres causes, les mécanismes de l’influence céleste au moyen du 

mouvement, de la lumière et de la virtus et l’influentia dont l’auteur souligne la polysémie. 

Une attention particulière est apportée à l’étendue du pouvoir des sphères et des astres et à 

ses limites, en particulier dans le cas de l’homme. Si l’influence sur le corps est démontrée, 

elle ne s’étend pas à l’âme rationnelle, incorruptible et inaltérable. Le fatalisme astral se 

heurte ici au dogme du libre arbitre, ce qui induit une condamnation sans appel de l’astrologie.  

 La deuxième partie traite de l’influence « hors norme » qui s’exerce dans deux cas : le 

ciel empyrée, ultime sphère céleste, invisible, immobile, inconnue des astronomes, qui 

hébergera les bienheureux après le Jugement Dernier, et d’autre part, le statut des corps 

célestes après la Parousie, un nouveau ciel immobile et plus lumineux. Ici, la conciliation du 

ciel théologique et du ciel astronomique met en œuvre toutes les ressources de la nouvelle 

philosophie naturelle.  

 Cette minutieuse analyse conceptuell se fonde sur un corpus documentaire 

particulièrement riche. L’auteur a non seulement mobilisé les majores, Roger Bacon, Albert le 

Grand, Thomas d’Aquin, Bonaventure, Duns Scot, mais aussi quantité de minores comme 

Durand de Saint Pourçain, le pseudo Bernard de Treille, Hervé de Nédellec, Pierre de la Palud, 

Landulphe Caracciolo, Pierre Auriol, Thomas de Strasbourg, Jean Baconthorpe et quantité 

d’anonymes. On voit ainsi se préciser les contours des aires géographiques et des écoles 

doctrinales. Bon nombre de ces textes sont manuscrits et tous les passages utilisés sont 

donnés intégralement en latin dans les notes. Le tome II se complète de notices bio-

bibliographiques sur les commentaires des Sentences (p. 679-724), d’une liste des sources et 

d’une très riche bibliographie (p. 724-776) et d’indices des sujets, des manuscrits et des noms 

(p. 781-801). Ainsi, cet ouvrage n’est pas seulement une contribution magistrale à 

l’intelligence de la cosmologie médiévale, mais un trésor d’informations inédites auquel on 

pourrait donner le titre d’un autre recueil fameux de sentences, Aurifodina universalis. 

  



Hommage Françoise BRIQUEL-CHATONNET 
 
 

Damien LABADIE, L’invention du protomartyr Étienne. 
Sainteté, pouvoir et controverse dans l’Antiquité (Ier-VIe s.), 
coll. « Judaïsme ancien et origines du christianisme » vol. 21, 
Turnhout, Brepols, 2021, 635 pages. 
 

Le point de départ de ce livre est le constat de la 
discordance entre les maigres renseignements fournis sur 
Étienne le proto-martyr dans deux chapitres des Actes des 
apôtres (6-7) et l’importance de sa figure et de son culte dans 
le christianisme (nombreuse littérature ancienne, 
importance de sa fête le 26 décembre dans le calendrier 
chrétien, abondance de l’iconographie). Le propos de 
l’auteur est donc de suivre la construction de cette figure 
dans l’Antiquité et le Moyen-Âge, à travers un dossier très 
riche qui compte une centaine d’homélies, Passions 
légendaires ou récits de translations de reliques, en une 

dizaine de langues différentes (grec, latin, arabe, copte, syriaque, éthiopien, arménien, 
géorgien, slavon, moyen-irlandais, vieil-anglais), sans compter les histoires ecclésiastiques, 
chroniques et textes liturgiques et les restes archéologiques de sanctuaires dédiés au saint. 
L’exercice était difficile, demandant un énorme travail, une formation linguistique tous 
azimuts, que l’auteur a su mener à bien, et une finesse d’analyse impressionnante. 
Il s’agit de rendre compte de ce qui a amené d’un personnage rapidement mentionné dans 
les Actes et mort vers 37 à la naissance d’un culte après 415 lorsque ses reliques furent 
inventées, Étienne devenant qui plus est un enjeu central dans des conflits contre chrétiens 
hétérodoxes, juifs et païens et une arme de conversion.  
 

L’enquête de Damien Labadie l’a mené d’abord à chercher les sources et modèles du 
récit fondateur dans les Actes. Il en ressort que le personnage a une dimension littéraire plus 
qu’historique. Luc a mis dans la bouche d’Étienne une apologie issue d’un document en grec 
émanant de la Diaspora. Le récit de la mort du saint reprend les canons de la martyrologie 
juive et s’inspire tant du récit des Maccabées que des traditions sur les prophètes bibliques. 
Cette mort prend place au moment clé de la rupture entre chrétiens et juifs de Jérusalem. Les 
Pères de l’Église, jusqu’au IVe siècle, ne connaissent que le texte des Actes. Ils s’accordent à 
présenter le saint comme un prophète inspiré et visionnaire et accordent peu d’importance 
au martyre, en dehors de la lettre des chrétiens de Lyon. C’est seulement à partir de la paix 
de l’Église que la figure du protomartyr est mise en avant.  
La seconde partie, la plus longue, est consacrée à l’invention d’un saint hiérosolymitain (405-
460). L’invention des reliques d’Étienne en 415 est l’œuvre de Jean II de Jérusalem, de même 
que l’élaboration de la Révélation, les deux démarches permettant au patriarche de 
désamorcer une succession de crises et un déficit de légitimité et de rehausser le prestige de 
Jérusalem où les reliques furent installées dans le sanctuaire de Sainte-Sion. Les sanctuaires 
d’Étienne, Sainte-Sion et le martyrion de Kaphar Gamala, puis l’église du Cédron avec la pierre 
d’Étienne, sur laquelle il s’était adressé au peuple, les martyria de Mélanie la Jeune et la 
basilique eudocienne du Nord, deviennent ensuite des enjeux dans les luttes doctrinales entre 



chalcédoniens et anti-chalcédoniens, les femmes de l’aristocratie romaine et impériale jouant 
un rôle majeur dans le façonnement de la topographie chrétienne de Jérusalem en se mettant 
dans les pas d’Hélène. On peut noter que la rivalité entre la basilique eudocienne, sur laquelle 
est élevée aujourd’hui l’École biblique et archéologique française, et le sanctuaire du Cédron, 
fut encore brûlante au début du XXe siècle, opposant Dominicains et Assomptionnistes. Autour 
de ces lieux, une Passion hagiopolite d’Étienne est élaborée qui, au gré de sa diffusion et de 
ses traductions, devient un véritable geste hagiographique : Étienne devient ainsi un héros de 
la sainteté chrétienne. La date de son martyre, entre le 26 et le 27 décembre, devient 
également un marqueur des controverses entre les communautés. 
 

La troisième partie, « Un nouveau patron international (415-589) », s’intéresse à la 
diffusion du culte à travers toute la Méditerranée : la quête de ses reliques se développe de 
Constantinople à Rome, dans le cadre d’une rivalité entre les trois patriarcats, permettant à 
la capitale puis à la ville des papes de se constituer en nouvelles Jérusalem, et modifiant la 
topographie sacrée de ces villes. A Rome, Étienne est accueilli dans la basilique Saint-Laurent 
Hors les murs. Le culte du protomartyr se répandit en Afrique autour de ses reliques, Augustin 
façonnant son culte pour intégrer les donatistes dans une démarche toute pragmatique. Enfin 
les reliques d’Étienne furent une arme utilisée contre les Juifs, notamment à Minorque en 418. 
Ainsi, Damien Labadie embrasse l’histoire d’Étienne comme « un fait social total », autour 
d’une figure originale et polymorphe, qui fut utilisée par les évêques au service de leur 
politique et de leur ambition. Placer leur communauté divisée, de Jérusalem à l’Afrique et aux 
Baléares sous la protection d’Étienne était un moyen de la réunifier. L’auteur analyse finement 
toutes les pièces du dossier et les replace chaque fois dans leur contexte historique qui 
explique la fortune d’une figure de héros chrétien. 
L’ouvrage comprend une cinquantaine de pages de traduction en français d’un choix des 
textes étudiés, une clavis de l’ensemble des sources et une abondante bibliographie. 
Savant, bien écrit et agréable à lire, l’ouvrage pose des questions essentielles sur la mise en 
place du culte des saints. 
 

 
 


