Hommage André VAUCHEZ

3“‘i ot hga 9 .
Q des ®
HISTOIRES

Christianisme
et esclavage

par

OLIVIER GRENOUILLEAU

J'ai ’honneur de déposer sur le bureau de I’Académie le livre
d’Olivier Grenouilleau intitulé Christianisme et esclavage, paru
dans la « Bibliotheque des histoires », Paris, Gallimard, 2021,
540 p.

Spécialiste réputé de I'histoire des traites négrieres a
I'époque moderne, Olivier Grenouilleau, s’appuyant sur ses
études antérieures et sur les travaux qui se sont multipliés ces
dernieres années sur le sujet, présente aujourd’hui une vaste

synthése sur « Christianisme et esclavage », qui constitue un

ouvrage marquant. Ce livre n’est pas une nouvelle histoire de

g;% nrf & I’gsclavage; méme §i I’autgur rappellelau passage Ie§ formes

ons gat?*™® diverses que ce dernier a pris selon les époques et les lieux, son

propos est autre : il y étudie en effet sur prés de vingt siecles les

attitudes de I'Eglise et des chrétiens d’Occident face a la

privation de liberté et a la transmission héréditaire de cette

condition inférieure au cours des siécles. Cette question a fait

I'objet de deux prises de position contradictoires dans I’historiographie récente : les uns, dans

une perspective apologétique, soutiennent que la disparition progressive de |'esclavage serait

due a l'influence du christianisme ; d’autres, plus nombreux, affirment que la religion n’entre

pas pour grand-chose dans le processus de tres longue durée qui a conduit a son abolition et

gue celle-ci s’est accomplie sous I'influence des « philosophes » et des courants réformistes
au sein des sociétés européennes et américaines.

Olivier Grenouilleau ne s’en tient pas a ces interprétations trop générales et se livre a
une analyse trés précise des diverses situations selon les époques et le contexte historique.
Comme le montre bien la lettre de S.Paul a Philémon relative a un esclave qui s’était enfui de
la maison de ce dernier et avait rejoint I’ApOtre aupres duquel il s’était converti a la religion
du Christ, celui-ci ne remet pas en cause I'esclavage, mais se contente de demander a son
maitre de traiter désormais humainement son esclave qui,par la grace du baptéme, était
devenu pour lui un frere dans la foi. Plus tard, S.Augustin affirme que 'homme est
naturellement libre, mais qu’il est en méme temps doublement esclave : vis-a-vis de Dieu et
vis-a-vis des hommes. L’esclavage est la sanction du péché et un élément de |'ordre terrestre
auquel il faut se soumettre. De fait, a la seule exception de Grégoire de Nysse, les Péres de
I’'Eglise soulignent tous que I'esclave doit susciter de la commisération, sans pour autant que
I’esclavage soit remis en cause.

Pendant tout le Haut Moyen Age, |'esclavage hérité de I’Antiquité a subsisté en
Europe, mais son importance eut tendance a décliner a partir du Xle siecle au profit d’autres
formes de servitude, moins lourdes, comme le servage. L'Eglise a-t-elle joué un rdle dans cette
évolution ? La réponse est complexe : les évéques et les abbés a cette époque avaient de
nombreux esclaves et s’efforcerent longtemps de sauvegarder ce patrimoine, considéré
comme inaliénable car il était interdit de vendre ce qui appartenait a I'Eglise. Mais, dans le
méme temps, on vit de nombreux prélats procéder a des affranchissements. Comme pour
pouvoir devenir clerc, il fallait étre libre, certains esclaves en bénéficierent et devinrent les
prétres des nouvelles paroisses rurales. Tout un ensemble de mesures prises par des conciles



contribuérent alors a atténuer la rigueur de I’esclavage : dans les églises et les lieux saints, les
esclaves fugitifs pouvaient bénéficier du droit d’asile ; quand ils étaient repris, il fut défendu
a leurs maitres de les tuer et le mariage sacramentel d’un libre avec une esclave ne pouvait
pas étre cassé. D’autre part, a partir du IXe siecle, la législation ecclésiastique s’opposa a la
réduction des hommes libres en servitude et interdit la vente d’enfants a des marchands
d’esclaves. L’Eglise va deés lors intervenir pour que les habitants de la chrétienté ne puissent
pas étre réduits en esclavage et il sera interdit aux Juifs d’avoir des esclaves chrétiens. Aux Xle
et Xlle siecles, en Occident comme dans I'Orient byzantin, I'esclavage subsiste bien, mais
I'esclave tend a devenir le non-chrétien, le « sclavus » (slave) originaire surtout des régions
balkaniques ou des pays baltes, tandis qu’au niveau des masses rurales I'on assiste a un
passage de 'esclavage au servage. Selon P.Bonnassie, cette évolution serait davantage lié a
I’affirmation de la seigneurie banale qu’a I'influence de I'Eglise ,mais le débat reste ouvert. Au
Xllle siecle, les théologiens commencerent a définir clairement la position de I'Eglise. Ainsi,
Thomas d’Aquin sous l'influence de la pensée aristotélicienne, renforce les chaines de la
dépendance sur le plan dogmatique : a ses yeux, I'esclavage est parfaitement légitime et
« naturel » dans la mesure ou il fait partie de I'ordre du monde. Le baptéme n’en libere pas et
I’esclave appartient a son maitre. Mais |'Eglise doit favoriser le processus d’extension des
droits et des libertés a I'intérieur de la chrétienté. En méme temps, on assiste alors a un grand
développement du rachat des chrétiens captifs réduits en esclavage en terre d’islam a travers
I'action d’ordres religieux spécialisés, comme les Trinitaires et les Mercédaires, I'objectif visé
étant a la fois d’assurer le salut de ces fideles, dont certains pouvaient étre tentés de renier
leur foi, et de les ramener en terre chrétienne. Par ailleurs, des voix discordantes commencent
a s’élever chez certains docteurs contre les théses thomistes : au début du XIVe siécle, le
franciscain Duns Scot soutient I'idée que I'esclavage n'est pas une institution juste et qu'il
n’était légitime que dans le cas d’une sanction infligée par les pouvoirs publics. Au XVe siécle,
on en vint a considérer en Occident que méme les chrétiens schismatiques — c’est-a-dire les
orthodoxes — ne devaient pas étre réduits en esclavage et avaient vocation a accéder a la
liberté. A partir des années 1450 environ,cette évolution entraina le recours a des esclaves
noirs de la part des Portugais qui les envoyérent travailler dans les fles de I'Atlantique (Acores,
Madére, Sao Tome dans le golfe de Guinée) ,puis au Brésil aprés 1500 .

A partir du XVle siecle, apres la découverte de I’Afrique noire et de I’Amérique, le
probleme de I'esclavage se pose en des termes nouveaux : si ce dernier était en voie de
disparition en Europe parmi les chrétiens, la réduction en servitude des populations
subsahariennes ,surtout dans les régions cotieres, allait donner naissance a une esclavage
colonial .La papauté a soutenu I’expansion portugaise et espagnole outre-mer dans la mesure
ou elle favorisait I'évangélisation des populations locales et pouvait contribuer a affaiblir
I'islam, mais elle allait rapidement se trouver exposée a des contradictions quand certains
Européens entreprirent de réduire en esclavage des néophytes africains qui se préparaient a
recevoir le baptéme. Le probléme allait s’aggraver avec le traitement a réserver aux Indiens
d’Amérique. Christophe Colomb avait demandé que ceux qui refusaient le baptéme puissent
étre réduits en esclavage, mais la reine Isabelle la Catholique s’y opposa sous l'influence de
son confesseur,Cisneros, et exigea qu’on les traite en hommes libres, ce qui fut confirmé par
Charles-Quint en 1530. La mesure ne fut guere appliquée sur place et, tres rapidement, les
missionnaires dominicains et les franciscains, de Vitoria a Las Casas, dénoncerent les pratiques
esclavagistes des colons. lls furent soutenus par la papauté et, en 1537, Paul lll affirma dans
la bulle Sublimis Deus , que les Indiens sont vraiment des hommes rationnels et ne doivent



pas étre asservis, parce qu’ils sont en voie d’évangélisation et soumis a I'autorité d’un
empereur chrétien . Mais tous ces textes ne valaient que pour les Amérindiens et ne les
empéchérent pas d’étre soumis au travail forcé dans le cadre de I'encomiada, un statut peu
éloigné de la servitude. Au fil du temps cependant, on peut dire avec I'auteur que I'esclavage
s’est racialisé et que tous les esclaves ou presque furent deés lors étre originaires d’Afrique.
Des voix s’éleverent bien contre cette situation, comme celle de Las Casas qui, dans son
Historia de las Indias, affirma que la traite négriere n’était pas légitime et ne pouvait avoir
aucun fondement religieux ; mais il fut d’autant moins entendu que, la traite fut surtout le fait
des Portugais, puis, plus tard des Anglais et des Hollandais.

La Réforme en effet ne changea guere les données. La question ne retint guére
I'attention de Luther et Calvin réaffirma la licéité de I'esclavage « car I’évangile n’est pas pour
changer la police de ce monde », 'ordre temporel étant voulu par Dieu et ne devant pas étre
remis en question. Aussi I'expansion coloniale anglaise et hollandaise fut-elle présentée par
les prédicateurs protestants comme une croisade destinée a libérer I’humanité de I’Antéchrist
espagnol et papiste... Ce qui modifia en revanche profondément la situation est le fait qu’a
partir du XVlle siecle, I'Eglise catholique perdit une grande partie de son autorité et qu’on
assista alors a I'’émergence d’un nouveau droit international émancipé de la tutelle religieuse,
tous les pouvoirs étant désormais délégués aux Etats dans le cadre de leurs colonies. Ainsi la
traite fut autorisée en France par Louis XlIl en 1642. Le pape Benoit XIV eut beau affirmer,
dans une lettre apostolique de 1741, qu’aucun texte pontifical n‘autorisait la traite des
esclaves et que celle-ci était illicite, ce rappel n’eut guere d’effets .La thése la plus courante,
en particulier chez les Protestants, était que les Africains étaient les descendants de Cham et
gue la malédiction lancée dans la Bible contre ce dernier les condamnait a I'esclavage,
considéré comme un mal nécessaire pour le commerce et le progres de la civilisation
occidentale.

Au XVllle siecle, les Eglises n’ont plus beaucoup de poids dans la société occidentale et
I'entrée dans I'ere abolitionniste va étre le fait d’individus ou de courants minoritaires,
marqués a des degrés divers par la philosophie des Lumiéres. Celle-ci, en mettant I'accent sur
I'idée de nature et sur l'identité « naturelle » des hommes, conduisait logiqguement a la
dénonciation de I'esclavage. Mais il serait excessif de mettre cette prise de conscience
uniquement au crédit des « philosophes »: ni Voltaire ni Rousseau n’ont été des
abolitionnistes militants ! En revanche, certains éléments du clergé touchés par le mouvement
de I’ « Aufklarung » catholique et des pasteurs protestants ont joué un certain réle dans ce
combat : I'initiative vint de '’Amérique du Nord, d’ou Wesley, fondateur du Méthodisme, lanca
en 1734 une campagne d’opinion fondée sur I'idée de justice naturelle pour tous les hommes
et osa soutenir que les habitants de I’Afrique noire n’étaient pas inférieurs en dignité a ceux
de I'Europe, Dieu ayant créé tous les hommes égaux et libres. Ces idées furent reprises en
Angleterre par Benezet, créateur de la Société des amis qui diffusa des tracts antiesclavagistes
apres 1750, a Geneéve par le pasteur Frossard , en France par |'abbé Bergier, auteur d’un
Dictionnaire de théologie trés novateur, qui s’en prit particulierement a I'esclavage colonial,
et surtout par I'abbé Grégoire, créateur de la « Société des amis des Noirs », qui défendit a la
Convention 'accés des hommes libres de couleur a la citoyenneté et fit voter I'abolition de
I’esclavage en 1793, en se référant aux principes de I’évangile et en montrant que la Traite
des Noirs était une atteinte a la liberté des peuples.



A partir de la Restauration, I'Eglise catholigue commenca a s’impliquer dans la lutte
contre I'esclavage, ne serait-ce que pour ne pas laisser aux « philosophes » et aux protestants
le monopole de ce combat. En 1839, Grégoire XVI renouvela solennellement I'interdiction de
la Traite et celle-ci, sous de nombreuses influences, disparut dans I’Atlantique autour de 1860,
mais elle persista jusqu’a la fin du XIXe siecle dans I’Afrique subsaharienne. Un des principaux
tenants de I'abolitionnisme, du c6té catholique, fut le cardinal Lavigerie, archevéque d’Alger
et fondateur des Péres Blancs dans les années 1880. Il souligna en effet dans ses sermons et
ses écrits que 'esclavage était condamné tant par la loi divine que par la loi de la nature, ce
quil'amena a revendiquer pour les puissances européennes un droit d’ingérence dans les pays
esclavagistes pour des raisons humanitaires. Il fut soutenu dans ses efforts par le pape Léon
XIIl qui en 1890, condamna définitivement toute forme d’esclavage Mais, en dépit de cette
évolution, les deux mémoires de I'abolition — celle de I'Eglise, qui soulignait I'importance du
germe émancipateur instillé par le christianisme dans la société, et celle des rationalistes ou
libres penseurs, héritiers des « philosophes », devinrent de plus en plus antagonistes. Et il
faudra attendre la visite a Gorée du pape Jean-Paul Il, en 2003, pour que I'Eglise catholique
demande publiquement pardon pour avoir trop longtemps toléré les survivances de
I’esclavage colonial.

En conclusion de ce parcours historique trés bien conduit, Olivier Grenouilleau dresse
un bilan nuancé des attitudes chrétiennes face a I'esclavage, qui, de Paul a Thomas d’Aquin,
Luther et Calvin , fut considéré comme parfaitement légitime. Selon lui, la seule réussite -
partielle et précaire — de I'Eglise catholique dans ce domaine fut d’avoir réussi a empécher la
réduction en esclavage des Indiens d’Amérique, grace a l'influence de quelques grands
théologiens espagnols et au soutien que leur apporta Charles-Quint. Aussi considére-t-il
comme insoutenables les interprétations linéaires selon lesquelles le christianisme aurait
favorisé I'esclavage ou I'aurait au contraire toujours combattu. Mais il souligne a juste titre
gu’a partir du XVlle siecle, les Eglises n’ont plus eu la possibilité de s’'opposer dans ce domaine
aux Etats, qui ont considéré qu’il relevait de leur seule compétence en raison de I'importance
prise par le commerce colonial. La prépondérance de la raison d’Etat et des facteurs
économiques fit passer au second plan les considérations éthiques. Seuls certains milieux
religieux minoritaires continuerent a critiquer I'esclavage et a le considérer comme un péché,
jusqu’a ce que Wesley et le pasteur Frossard soutiennent publiquement I'idée, trés neuve
dans le christianisme, qu’il fallait libérer les corps pour sauver les ames, prise de conscience
qui allait étre a I'origine du mouvement abolitionniste et de son succes au cours du XlIXe siecle.

En derniere analyse, on ne peut que féliciter chaleureusement Olivier Grenouilleau
d’avoir su mener a bien de fagon magistrale cette enquéte portant sur deux millénaires
d’histoire et d’avoir, avec une grande honnéteté et de facon convaincante, montré la
nécessité de dépasser les idées simplistes dans ce domaine.



Hommage André VAUCHEZ

Jai I’'honneur de déposer sur le bureau de I’Académie le livre
de Mme Edina Bozoky, maitre de conférences émérite a

EDINA BOZOKY I unlver_5|te de Pomgrs, |nt|‘tule L lmggmalre della saintete. Qe
q . la fabrique des reliques a la fabrique des légendes, Paris,

[ Edition du Cerf, 2021,276 p.
Imaglnalm Dans cet ouvrage, Edina Bozoky s’intéresse aux saints

[IB |ﬂ SHI"':H[B ayant, suivant son heureuse expression, «une identité
fragile » et dont les miracles, liés a la découverte de leurs

De s febrique reliques, ont révélé la sainteté, entre I’Antiquité tardive et les
des relicues débuts de I'époque moderne. Pour obtenir la reconnaissance
[?Jsl‘;zgl'%ﬁ officielle de leur culte par les autorités ecclésiastiques, il était

indispensable pour les promoteurs de ces nouvelles dévotions
d’élaborer des récits prétant une identité et une histoire a
des saints souvent inconnus par ailleurs. Ces légendes, ainsi
que les récits d’invention et de translations de reliques,
constituent un domaine particulierement représentatif de ce
gue l'auteure appelle « I'imaginaire de la sainteté » et c’est a I'étude de ces processus que ce
livre est consacré. Elles ont été en effet pour I'Eglise des instruments de propagation du
christianisme ou, plus tard, un moyen de lutter contre les hérétiques et les Protestants, et leur
rédaction a été souvent liée a des enjeux religieux et politiques.

Les « inventions » de corps saints et de reliques ne relévent pas seulement de la
religion populaire, comme on I'imagine parfois. L'impératrice Hélene, mere de Constantin, a,
des les années 330, procédé a I'invention de la Sainte Croix du Christ, a la suite de fouilles
gu’elle avait effectuées a Jérusalem. L'exemple fut suivi par S.Ambroise qui, a la fin du Ve
siecle, « inventa » les tombes des martyrs Gervais et Protais a Milan et Vital et Agricola a
Bologne, et fut a 'origine du culte qui leur fut rendu dans ces deux villes. Mais c’est surtout a
partir du Haut Moyen Age que cette pratique est fréquemment attestée, dans la mesure ou,
comme on le voit chez Grégoire de Tours, les miracles devinrent alors déterminants dans
I'attribution du titre de saint a un défunt. On vit se multiplier les récits dans lesquels il est
guestion de martyrs ou d’évéques qui apparaissaient en visions ou en réves a des clercs pour
leur indiquer I'emplacement de leur tombeau et réclamer qu’un culte leur soit rendu. C’est le
cas par exemple de S.Ursin, sur le compte duquel on ne savait rien mais qui fut considéré
comme le premier évéque de Bourges envoyé la par les apdtres, ou de S.Eutrope a Saintes qui
apparut pour dire qu’il avait été martyrisé.

Mais, a cette époque, le peuple également devint créateur de saints : a la suite de
guérisons qui s’étaient produites a Dijon autour d’'une tombe, on procéda a I'exhumation des
religues d’un homme du nom de Bénigne qu’on considéra comme un martyr. Son culte fut
d’abord interdit par I'’évéque de Langres, mais la pression populaire fut si forte qu’il finit par
I"'approuver. Une Passion fut alors rédigée, qui constitue un véritable roman hagiographique
dans la mesure ou I'on ne savait rien de précis sur son compte. Quand |'abbé réformateur
Guillaume de Volpiano reconstruisit I'abbaye de Saint-Bénigne, au début du Xle siecle, les
restes du saint furent transférés dans une crypte monumentale ol se rendaient de nombreux



visiteurs. Dans d’autres cas, surtout fréquents dans les régions méditerranéennes, les corps
saints furent apportés par les flots, a commencer par ceux de S.Jacques le Majeur, qui fut
« inventé » a Compostelle vers 820, apres avoir été transporté en Galice par un bateau, et de
Ste Restitute dont les restes voyagerent entre Ischia et Naples avant d’aboutir a Florence. Ces
« inventions » de reliques se multiplierent entre le Xe et le Xlle siecle, au temps du renouveau
et de I'’essor monastiques, qui fut marqués par la découverte par les moines des corps de leurs
saints fondateurs ou d’autres encore. Certains d’entre eux, comme Amadour a Rocamadouir,
étaient de pures fictions hagiographiques suscitées par la découverte d’un tombeau ou d’un
corps en bon état de conservation. Dans certains statuts synodaux de la fin du Moyen Age, on
finit par interdire aux fideles de tel ou tel diocese de rendre un culte a des corps retrouvés en
bon état de conservation, qui étaient de ce fait considérés comme saints par les laics, sans
méme qu’on connaisse leur origine. Le cas le plus fréquent, dans ce domaine, est celui des
pelerins qui venaient a mourir au cours de leur pérégrination. Le prestige de ces hommes de
Dieu était si grand que des cultes locaux s’organisaient souvent autour des restes de certains
d’entre eux qui étaient présumés saints et autour desquels se développaient une légende qui
faisait d’eux des fils de rois d’Ecosse ou du Danemark voyageant incognito par esprit
d’humilité.

Un cas particulierement intéressant est constitué par ce que Mme Bozoky appelle la
« sainteté de masse », qu’il vaudrait sans doute mieux qualifier de sainteté de groupe. Les
principaux furent les 11.000 Vierges, dont les restes furent retrouvés a Cologne au IXe siécle,
et les saints de la Légion Thébaine qui avaient été martyrisés avec S.Maurice dans le Valais, a
la fin du llle siecle. Ces derniers constituerent un gisement inépuisable de reliques qui furent
dispersées entre quantité de sanctuaires et de propriétaires privés, au moins jusqu’au XVle
siecle. Mais les inventions de reliques « programmeées » continuérent jusqu’a la fin du Moyen
Age, comme le montre |'étude du culte provencal de Marie-Madeleine, institué par Charles
d’Anjou a Saint-Maximin en 1282 a la suite de la découverte de reliques de la sainte jugées
plus authentiques que celles gu’on vénérait a Vézelay ,ou encore de celui des « Saintes Marie
de la Mer » - Marie Jacobé, Marie Salomé et leur servante Sara — dont le roi René d’Anjou
retrouva les corps dans I'église de ce village de Camargue ou il fit faire des fouilles en 1448,
qui devint un sanctuaire tres fréquenté et I'est demeuré jusqu’a nos jours.

Muni d’une bonne bibliographie et d’'un index — chose malheureusement trop rare
dans I’édition frangaise -, ce livre manque sans doute un peu de perspectives générales ; mais
il fait utilement le point sur toute une série de dossiers hagiographiques et cultuels, qui
mettent en lumiere des aspects peu connus du culte des saints a I'époque médiévale et
moderne.



Hommage Robert HALLEUX

VOLUME 5 VOLUME §
Les spheres, les astres et les theologiens Les spheres, les astres ¢t les théologiens

L'influence

et
les commen

Tome 1. Une infli;

Maria SOROKINA

Maria SOROKINA, Les sphéres, les astres et les théologiens. L’influence céleste entre science et
foi dans les commentaires des Sentences (v. 1220-v 1340), Turnhout, Brepols, 2021, 2 vol.,

505-801 p. (collection Studia Sententiarum, V)

L ‘influence des planétes, des étoiles et des spheres célestes sur le monde d’ici-bas est
une question fondamentale dans I’histoire des sciences, de la philosophie naturelle et de la
théologie au Moyen Age. La question dépasse largement le cas de I’astrologie et met en jeu le
fonctionnement du cosmos tout entier. Elle croise ainsi les données de la Révélation et les
apports nouveaux de la physique et de I'astronomie.

Depuis Pierre Duhem, les historiens des sciences lui ont consacré d’importants travaux,
mais la réflexion des théologiens demeure largement inexplorée. C'est le but de cet ouvrage
monumental, austere et d’'une exceptionnelle érudition.

Le corpus de référence est la tradition des commentaires aux Sentences de Pierre
Lombard. En 1155-1157, ce théologien parisien y a rassemblé les raisonnements des Peres de
I’Eglise sur un grand nombre de sujets, notamment le monde supralunaire. Les Sentences sont
fondées sur la distinction entre les choses (res) et les signes (signa) et entre I'usage (uti) et la
jouissance (frui). Les corps célestes sont des choses faites pour I'usage qui peuvent conduire
a la jouissance, c’est-a-dire Dieu. C'est dans ce cadre que les commentateurs introduisent, du

XIlII¢ siecle au milieu du XIV¢, la question de la causalité.



Le livre de Mme Sorokina, issu d’'une thése de doctorat remaniée, comprend deux
parties respectivement consacrées a I'influence « ordinaire » c’est-a-dire sur le monde comme
il a été créé et comme il va, et I'influence « hors norme » c’est-a-dire le ciel empyrée et le ciel
a la fin des temps.

La premiere partie analyse successivement les arguments démontrant la causalité des
corps supérieurs, la classification des effets produits par le ciel, les interférences entre les
causes célestes et d’autres causes, les mécanismes de l'influence céleste au moyen du
mouvement, de la lumiére et de la virtus et I'influentia dont I'auteur souligne la polysémie.
Une attention particuliére est apportée a I'’étendue du pouvoir des spheres et des astres et a
ses limites, en particulier dans le cas de ’lhomme. Si I'influence sur le corps est démontrée,
elle ne s’étend pas a I'ame rationnelle, incorruptible et inaltérable. Le fatalisme astral se
heurte ici au dogme du libre arbitre, ce qui induit une condamnation sans appel de I'astrologie.

La deuxiéme partie traite de l'influence « hors norme » qui s’exerce dans deux cas : le
ciel empyrée, ultime sphére céleste, invisible, immobile, inconnue des astronomes, qui
hébergera les bienheureux apres le Jugement Dernier, et d’autre part, le statut des corps
célestes aprées la Parousie, un nouveau ciel immobile et plus lumineux. Ici, la conciliation du
ciel théologique et du ciel astronomique met en ceuvre toutes les ressources de la nouvelle
philosophie naturelle.

Cette minutieuse analyse conceptuell se fonde sur un corpus documentaire
particulierement riche. L’auteur a non seulement mobilisé les majores, Roger Bacon, Albert le
Grand, Thomas d’Aquin, Bonaventure, Duns Scot, mais aussi quantité de minores comme
Durand de Saint Pourcain, le pseudo Bernard de Treille, Hervé de Nédellec, Pierre de la Palud,
Landulphe Caracciolo, Pierre Auriol, Thomas de Strasbourg, Jean Baconthorpe et quantité
d’anonymes. On voit ainsi se préciser les contours des aires géographiques et des écoles
doctrinales. Bon nombre de ces textes sont manuscrits et tous les passages utilisés sont
donnés intégralement en latin dans les notes. Le tome Il se compléte de notices bio-
bibliographiques sur les commentaires des Sentences (p. 679-724), d’une liste des sources et
d’une tres riche bibliographie (p. 724-776) et d’indices des sujets, des manuscrits et des noms
(p. 781-801). Ainsi, cet ouvrage n’est pas seulement une contribution magistrale a
I'intelligence de la cosmologie médiévale, mais un trésor d’informations inédites auquel on

pourrait donner le titre d’'un autre recueil fameux de sentences, Aurifodina universalis.



Hommage Frangoise BRIQUEL-CHATONNET

Damien LABADIE, L’invention du protomartyr Etienne.
Sainteté, pouvoir et controverse dans I’Antiquité (I¥™-VI¢ s.),
coll. « Judaisme ancien et origines du christianisme » vol. 21,
LINVENTERN DR
T e Turnhout, Brepols, 2021, 635 pages.

NMDAHNT ANCIEY ET GERCINES P4 CEEIFTEAYTVSN

i o G- Le point de départ de ce livre est le constat de la
' discordance entre les maigres renseignements fournis sur
Etienne le proto-martyr dans deux chapitres des Actes des
apotres (6-7) et 'importance de sa figure et de son culte dans
le christianisme (nombreuse littérature ancienne,
importance de sa féte le 26 décembre dans le calendrier
chrétien, abondance de liconographie). Le propos de
I'auteur est donc de suivre la construction de cette figure
dans I'Antiquité et le Moyen-Age, a travers un dossier trés
riche qui compte une centaine d’homélies, Passions
légendaires ou récits de translations de reliques, en une
dizaine de langues différentes (grec, latin, arabe, copte, syriaque, éthiopien, arménien,
géorgien, slavon, moyen-irlandais, vieil-anglais), sans compter les histoires ecclésiastiques,
chroniques et textes liturgiques et les restes archéologiques de sanctuaires dédiés au saint.
L'exercice était difficile, demandant un énorme travail, une formation linguistique tous
azimuts, que I'auteur a su mener a bien, et une finesse d’analyse impressionnante.

Il s’agit de rendre compte de ce qui a amené d’un personnage rapidement mentionné dans
les Actes et mort vers 37 a la naissance d’un culte aprés 415 lorsque ses reliques furent
inventées, Etienne devenant qui plus est un enjeu central dans des conflits contre chrétiens
hétérodoxes, juifs et paiens et une arme de conversion.

L’enquéte de Damien Labadie I’'a mené d’abord a chercher les sources et modéles du
récit fondateur dans les Actes. Il en ressort que le personnage a une dimension littéraire plus
qu’historique. Luc a mis dans la bouche d’Etienne une apologie issue d’un document en grec
émanant de la Diaspora. Le récit de la mort du saint reprend les canons de la martyrologie
juive et s’inspire tant du récit des Maccabées que des traditions sur les propheétes bibliques.
Cette mort prend place au moment clé de la rupture entre chrétiens et juifs de Jérusalem. Les
Péres de I'Eglise, jusqu’au IV siécle, ne connaissent que le texte des Actes. lls s’accordent a
présenter le saint comme un propheéte inspiré et visionnaire et accordent peu d’importance
au martyre, en dehors de la lettre des chrétiens de Lyon. C’est seulement a partir de la paix
de I'Eglise que la figure du protomartyr est mise en avant.

La seconde partie, la plus longue, est consacrée a I'invention d’un saint hiérosolymitain (405-
460). Linvention des reliques d’Etienne en 415 est I'ceuvre de Jean Il de Jérusalem, de méme
que I'élaboration de la Révélation, les deux démarches permettant au patriarche de
désamorcer une succession de crises et un déficit de légitimité et de rehausser le prestige de
Jérusalem ou les reliques furent installées dans le sanctuaire de Sainte-Sion. Les sanctuaires
d’Etienne, Sainte-Sion et le martyrion de Kaphar Gamala, puis I’église du Cédron avec la pierre
d’Etienne, sur laquelle il s’était adressé au peuple, les martyria de Mélanie la Jeune et la
basilique eudocienne du Nord, deviennent ensuite des enjeux dans les luttes doctrinales entre



chalcédoniens et anti-chalcédoniens, les femmes de I’aristocratie romaine et impériale jouant
un réle majeur dans le faconnement de la topographie chrétienne de Jérusalem en se mettant
dans les pas d’Hélene. On peut noter que la rivalité entre la basilique eudocienne, sur laquelle
est élevée aujourd’hui I’Ecole biblique et archéologique francaise, et le sanctuaire du Cédron,
fut encore brilante au début du XX¢ siecle, opposant Dominicains et Assomptionnistes. Autour
de ces lieux, une Passion hagiopolite d’Etienne est élaborée qui, au gré de sa diffusion et de
ses traductions, devient un véritable geste hagiographique : Etienne devient ainsi un héros de
la sainteté chrétienne. La date de son martyre, entre le 26 et le 27 décembre, devient
également un marqueur des controverses entre les communautés.

La troisieme partie, « Un nouveau patron international (415-589) », s’intéresse a la
diffusion du culte a travers toute la Méditerranée : la quéte de ses reliques se développe de
Constantinople a Rome, dans le cadre d’une rivalité entre les trois patriarcats, permettant a
la capitale puis a la ville des papes de se constituer en nouvelles Jérusalem, et modifiant la
topographie sacrée de ces villes. A Rome, Etienne est accueilli dans la basilique Saint-Laurent
Hors les murs. Le culte du protomartyr se répandit en Afrique autour de ses reliques, Augustin
faconnant son culte pour intégrer les donatistes dans une démarche toute pragmatique. Enfin
les reliques d’Etienne furent une arme utilisée contre les Juifs, notamment & Minorque en 418.
Ainsi, Damien Labadie embrasse I'histoire d’Etienne comme « un fait social total », autour
d’une figure originale et polymorphe, qui fut utilisée par les évéques au service de leur
politique et de leur ambition. Placer leur communauté divisée, de Jérusalem a I’Afrique et aux
Baléares sous la protection d’Etienne était un moyen de la réunifier. L’auteur analyse finement
toutes les piéces du dossier et les replace chaque fois dans leur contexte historique qui
explique la fortune d’une figure de héros chrétien.

L'ouvrage comprend une cinquantaine de pages de traduction en francais d’un choix des
textes étudiés, une clavis de I'ensemble des sources et une abondante bibliographie.

Savant, bien écrit et agréable a lire, I'ouvrage pose des questions essentielles sur la mise en
place du culte des saints.



