
Hommage Henri LAVAGNE 
 
Recueil général des sculptures sur pierre de la Gaule, Nouvel Espérandieu, sous la direction de 
Henri Lavagne, Metz et la cité des Médiomatriques, par Gérard Moitrieux, Nicolas Meyer, 
Diane Chawkatly-Krug, avec la collaboration de Francis Goubet, Franck Mourot et 
JulienTrapp, deux volumes, 2021.  
 

La collection du Nouvel Espérandieu s’enrichit d’un 
septième ouvrage composé de deux tomes, consacrés à la ville de 
Metz et à la tribu gallo-romaine des Médiomatriques. Le premier 
volume est celui des notices, au nombre de 1521 (564 pages) et 
le second renferme les images qui atteignent le chiffre de 1666 
photographies, dessins et reproductions de gravures anciennes, 
regroupées sur 426 planches, toutes en couleurs. L’ensemble est 
dû à Gérard Moitrieux, auxiliaire de l’Académie, qui a fait appel 
à l’aide de deux archéologues locaux, N. Meyer, D.Chawkatly-
Krug, et a bénéficié également de la collaboration de F. Goubet, 
F. Mourot, J. Trapp, avec des contributions de S. Blin, J. -M. 
Demarolle et B. Schnitzler. C’est un travail considérable, le plus 
important des volumes parus depuis le début de la collection et 
qui témoigne de la richesse en sculptures de cette région 
recouvrant les départements actuels de la Moselle et de la Meuse 
pour l’essentiel, mais également celui de Meurthe-et-
Moselle,des régions de la Sarre, la Rhénanie-Palatinat et le Bas-
Rhin (quelques notices). Emile Espérandieu dans sa première 
série, intitulée Recueil général des bas-reliefs, sta tues et bustes 
de la Gaule romaine, avait  traité les sculptures de ces mêmes 
régions (avec des différences de localisations que l’auteur s’est 
appliqué à préciser) dans ses tomes V et VI pour la majeure 
partie,  puis VII, VIII, IX pour les premiers rajouts, puisqu’on 
sait qu’à chaque parution d’un nouvel ouvrage, il s'astreignait à 
rajouter les notices qui manquaient dans les livraisons 
précédentes, ce qui rend la consultation de sa série si complexe. 
Raymond Lantier, son successeur, ajouta encore quelques 

suppléments dans les volumes XIII et XIV, soit au total, 449 notices. La comparaison des 
chiffres est éloquente (449 contre 1521 aujourd’hui) et montre une fois encore que la reprise de 
ce recueil, qui avait tant apporté à notre connaissance de la Gaule romaine, était une initiative 
indispensable, que nous devons à Jean Leclant. La multiplication par trois du nombre des 
notices tient d’abord à la qualité extrême de l’enquête de Gérard Moitrieux qui a visité tous les 
musées et leurs réserves souvent peu accessibles, tous les sites pouvant comporter encore des 
sculptures conservées sur place dans des dépôts et même les représentations gravées sur la 
pierre en milieu naturels, qui avaient souvent été négligées jusqu’ici. Il est plus que probable 
que l’exhaustivité de l’enquête est atteinte. Elle l’est également grâce aux dépouillements 
systématiques des ouvrages savants, qui, depuis depuis le XVIII° siècle, ont accumulé les 
dessins et les gravures, et dont l’auteur a tenu le plus grand compte, non sans souligner les 
déformations iconographiques dues aux habitudes des dessinateurs et graveurs du temps, qui 
ont parfois cédé à leur virtuosité au burin.Dans ce domaine des déformation, voire des 
contrefaçons, les épigraphistes modernes (dont le regretté Y. Burnand) avaient déjà mis en 
garde sur le grand nombre de textes inexacts rapportés par les érudits des siècles passés. Pour 
pallier au maximum ces travers, l’auteur a donné les descriptions les plus minutieuses de chaque 



sculpture, particulièrement lorsque les photographies étaient le seul témoignage de pièces 
disparues. 
 

Metz avec ses 422 sculptures tient la place majeure puisqu’elle occupe le tiers du 
volume, et les autres monuments sont répartis sur le territoire concerné avec une densité à peu 
près régulière, certains sites ayant davantage de sculptures comme celui du Hérapel qui en 
compte 69 ou Senon 24.On relèvera aussi que le pourcentage des pièces disparues ne dépasse 
pas 30%, ce qui est le chiffre moyen déjà constaté dans les six premiers volumes de la 
collection.Les pièces recueillies et dont l’iconographie reste identifiable sont d’un intérêt 
iconographique remarquable pour bien des domaines. En matière de religion, les divinités sont 
très nombreuses avec une prépondérance de Mars, très fréquent à Metz même et dans la partie 
vosgienne ; Epona, par l’abondance de ses témoignages, se révèle une nouvelle fois comme une 
des divinités féminines majeures de la Gaule. Les cartes de répartition pour les trouvailles 
d'Apollon, Hercule, Minerve et Mithra sont également très révélatrices. Mithra lui-même est 
représenté avec éclat  par 7 sanctuaires importants et on peut penser que la présence militaire 
dans la région peut en expliquer l’importance. Un autre domaine de représentations retiendra 
l’attention des spécialistes: les scènes de la vie quotidienne, et particulièrement celles des 
métiers, dont les images, parfois très discutées, ne sont pas sans apporter de nouvelles 
informations sur les travaux et les jours de ces populations en partie montagneuses et dont la 
romanisation a été intense.La collection du Nouvel Espérandieu se poursuivra avec la parution 
prochaine du volume consacré à la cité voisine (et rivale) des Médiomatriques, celle des 
Triboques dont Strasbourg, Brumath et Saverne constitueront les points forts. 
  



Hommage de la part de Jean-Pierre SODINI 

BCH 
I ' ----- OC, 

J'ai l'honneur de présenter à l'Académie le livre de Mme Aspasia Louv1-KIZ1 (ALK) 
intitulé Les Francs et l'art byzantin. Les monastères [de la] Peribleptos et [de la] 
Pantanassa à Mistra, BCH Supplément 66, École française d'Athènes, 2022, un vol. 21 x 
29cm, XIV - 400 pages, 208 figures couleur et plans, index. L'autrice fut l'un de mes premiers 
étudiants à Paris-1. Née à Sparte, elle voulut se consacrer au site de Mistra, tout proche, et se 
lança dès sa maîtrise dans la description des monuments religieux de cette ville médiévale 
superbe. Elle consacra la thèse qu'elle y soutint en 1980 sous ma direction au monastère de la 
Péribleptos. Elle l'a remanié et y ajoute dans le présent ouvrage l'étude de la Pantanassa 
(Vierge souveraine) monument achevé à la même époque. Rédigé parallèlement à sa carrière 
d'archéologue-byzantiniste menée dans divers organismes helléniques consacrés aux musées 
et au patrimoine, le livre est paru en 2019 aux presses de l'Académie d'Athènes sous le titre 
H <PpayKzK� 1rp6KA11m'/ awv Bv(avr:zv6 Mvmpa (Le défi franc dans la Mistra byzantine). 

Il faut savoir gré à la Direction de l'École française d'Athènes, qui promeut désormais 
activement les recherches sur la Grèce médiévale, d'en assurer aujourd'hui cette édition 
française. Cette traduction s'imposait d'autant plus que l'étude met en lumière l'influence des 
relations politiques tissées entre le despotat de Morée et l'Orient latin et leur traduction 
artistique. En étudiant le cas emblématique de ces deux monuments grecs, qui sont les seuls 
du site à présenter des traces d'influences occidentales et permettent de mettre en valeur les 
traces de l'art gothique de Chypre sur le site de Mistra, Mme Louvi cerne au plus près une 
question fort débattue en reprenant méthodiquement tous les indices connus ou plus neufs et 
en les analysant très soigneusement. Alors que les études antérieures attribuaient de manière 
vague les transformations de ces bâtiments au contexte général, elle a réussi à les dater du 
despotat de Manuel Cantacuzène (1349-1380) et à les attribuer à sa femme Isabelle de 
Lusignan, fille d'un éphémère roi de Petite-Arménie, aux liens familiaux étroits avec la cour 
byzantine. Dans un premier chapitre elle rappelle brièvement les faits historiques qui 
entourent la fondation de ces deux monastères : les deux guerres civiles qui scellèrent, 
conjuguées avec la peste, la fin de Byzance mais firent de la province turbulente du 
Péloponnèse un despotat de Morée autonome confié par Jean VI Cantacuzène à son fils en 
1349. Le mariage de Manuel Cantacuzène six ans plus tard avec la princesse Isabelle de 
Lusignan, fille du roi de Petite-Arménie, possessionnée en Chypre et à Rhodes, renforça le 
pouvoir du nouveau despote auprès des propriétaires terriens grecs et lui permit de conclure 
des alliances avec les chefs latins de la partie nord de la péninsule. Il exerça son pouvoir en 
maintenant des liens avec la cour impériale, après la mise à l'écart de son père Jean VI, et 
l'installation définitive de Jean V Paléologue sur le trône. Durant le long règne de Manuel, 









Hommage Dominique MICHELET 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 
l’Académie, de la part de leurs deux directeurs 
scientifiques, José Contel et Sylvie Peperstraete, l’ouvrage 
Le Codex Borbonicus, publié par la maison Citadelles 
& Mazenod en partenariat avec l’Assemblée nationale en 
décembre 2021 (256 pages, nombreuses figures dans le 
texte, notes, bibliographie sélective, index des noms 
propres). 

Cette publication constitue un événement éditorial 
majeur en raison de sa qualité et de son accessibilité, mais 
elle livre aussi à ses lecteurs un outil essentiel pour entrer 

dans la connaissance de la religion aztèque préhispanique. De fait, les directeurs scientifiques 
du volume, auxquels s’est jointe l’ethnohistorienne Jacqueline de Durand-Forest, proposent ici 
une lecture et une interpétation d’un manuscrit pictographique exceptionnel. Exceptionnel, ce 
manuscrit l’est en effet parce qu’il est le seul à sujet religieux qui ait été conservé, datable des 
années qui entourent la conquête espagnole et composé très vraisemblablement dans le bassin 
de Mexico, peut-être dans le sud de celui-ci et, en tout cas, au cœur du monde mexica1. 

Son support est une bande de plus de 14 mètres de long, formée de couches de papier 
d’écorce de ficus, écrasées par battage et ainsi solidarisées entre elles. Son pliage en accordéon 
détermina originellement 40 pages pratiquement carrées (environ 40 cm de côté chacune), mais 
à ce jour les deux premières pages et les deux dernières manquent. Enduites de gypse, les 
surfaces du support furent ensuite couvertes d’inscriptions et de peintures sur un seul côté, et 
ce, d’après les styles des images, probablement par deux groupes distincts de tlacuiloque 
(scribes-peintres). La richesse des contenus et la qualité des graphies et peintures — avec en 
particulier d’extraordinaires couleurs — ont conduit de nombreux chercheurs à considérer ce 
manuscrit comme insurpassé. 
Sa confection eut lieu certainement après 1507, date de la réforme calendaire introduite par 
l’empereur Motecuhzoma Xocoyotzin, mais au plus tard dans les toutes premières années de 
l’époque coloniale (décennies 1520 et 1530). Si l’on ne connaît pas précisément la façon dont 
le document parvint en Europe, on sait toutefois qu’au moins dans le dernier quart du 
XVIIIe siècle, il était présent dans les archives de l’Escurial. Mis en vente publique à Paris en 
1826, il fut alors acquis par Pierre-Paul Druon, bénédictin de Saint-Maur devenu directeur de 
la bibliothèque de la Chambre des députés, future bibliothèque du palais Bourbon. 

Ce n’est qu’à la fin du XIXe siècle que le codex Borbonicus commença à être commenté 
et publié. La première étude importante qui lui fut consacrée, celle de l’érudit mexicain 
Francisco del Paso y Troncoso (1898), précéda d’un an seulement la première reproduction du 

1. Pour certains toutefois, dont un des deux éditeurs, la présence du glyphe désignant l’offrande de maïs tendre
(Xilomaniliztli) pour représenter la fête du second « mois » de l’année solaire pourrait le désigner comme originaire 
du secteur de Tlaxcala-Puebla, la fête du même mois à Mexico-Tenochtitlan s’étant plutôt appelée Atlcahualco
(« la retenue » ou  « l’arrêt des eaux »).



document lui-même, publiée sous l’égide d’Ernest Théodore Hamy et accompagnée d’un bref 
commentaire de celui-ci. Deux autres « éditions » du document seulement ont vu le jour jusqu’à 
celle d’aujourd’hui : celle de l’Akademische Druck- u. Verlagsantalt parue en 1974 à Graz, fac-
similé accompagné d’un commentaire en allemand de Karl Anton Nowotny et de Jacqueline 
de Durand-Forest ; et le livre « explicatif » en espagnol, illustré, que l’on doit à Ferdinand 
Anders, Maarten Jansen et Luis Reyes García, publié en 1991 dans le cadre des célébrations du 
5e centenaire de la découverte du Nouveau Monde. C’est dire que l’ouvrage d’aujourd’hui est 
plus que bienvenu. On doit aussi souligner le tour de force éditorial qu’il représente, car, si une 
version « haut de gamme » en est accessible, dotée d’un fac-similé incomparable 
techniquement mais cher, il est parfaitement possible d’acquérir, pour un prix très modeste, le 
volume de commentaires formidablement illustré : non seulement tous les folios du manuscrit 
y sont reproduits en couleurs dans un assez grand format (quoique inférieur  aux originaux), 
mais une part considérable des détails fait aussi l’objet d’images à part, assorties souvent de 
précieuses légendes explicatives — c’est le cas tout particulièrement pour tous les éléments dits 
« annexes » qui figurent dans les planches principales de chacune des treizaines à côté des 
images des divinités tutélaires. 

 
Le manuscrit, en effet, se compose de quatre parties, la première d’entre elles étant 

consacrée aux vingt treizaines du calendrier rituel et divinatoire dont l’aire mésoaméricaine 
s’était dotée au moins 20 siècles avant la conquête espagnole2. Ce calendrier combine une série 
de chiffres de 1 à 13 et vingt noms de jours rangés dans un ordre immuable, ce qui détermine 
que la répétition d’un jour, doublement qualifié par son nom et son chiffre, ne se produisait que 
tous les 260 jours. Dans ce calendrier, dit tonalpohualli (« le compte des jours-destins »), 
l’assemblage mis en avant était la treizaine, ou groupe de treize jours. Chacune des dix-
huit premières pages du codex est ainsi consacrée à une treizaine. Chaque treizaine, désignée 
par le nom de son premier jour, était placée sous la tutelle d’une ou plusieurs divinités. Le nom 
même de la treizaine qualifiait globalement la période, mais chaque jour à l’intérieur du groupe 
avait aussi son importance pour classer chaque unité quotidienne en faste, néfaste ou 
indifférente. La présentation commentée et interprétée de chaque treizaine dans cette édition 
est évidemment systématique et elle vise à reconstituer toutes les clés de lecture qui pouvaient 
être celles des prêtres-devins préhispaniques pour déterminer la volonté des dieux et le destin 
des hommes. Si tout n’est pas encore parfaitement clair dans ces pages du codex, la base de 
données constituée et offerte de façon clairement exemplaire aux lecteurs de cette édition 
facilitera certainement à l’avenir des progrès dans la reconstitution des règles de la mantique 
indigène. 

 
Le second type de calendrier en usage dans toute la Mésoamérique était, lui, d’ordre 

solaire. La série des vingt noms de jours que l’on peut considérer ici comme l’équivalent d’un 
mois, en se répétant dix-huit fois avec cinq jours supplémentaires extra-mensuels, constituait 
une année solaire assez précise. Les mois (ou vingtaines), chacun doté d’un nom — souvent en 
rapport avec les saisons qui modèlent le cycle agricole —, étaient la base d’un calendrier rituel 
annuel, chaque mois étant marqué par un ou plusieurs rites majeurs. C’est l’évocation de cette 
série de fêtes et de cérémonies mensuelles qui forme la 3e partie du manuscrit, soit une 
quinzaine de folios. Là encore, la présentation des matériaux graphiques figurant sur les pages 

 
2. La disparition des deux premiers feuillets du manuscrit fait qu’en réalité seules dix-huit des vingt treizaines 
sont représentées. 



du codex est idéale et les commentaires interprétatifs fournis offrent un bon état des 
connaissances dans la compréhension du document. Ce qui est particulièrement intéressant ici, 
c’est que tous les mois et les fêtes qui leur étaient attachées sont traités de la même manière. En 
outre, tout comme dans la section consacrée aux treizaine, des comparaisons avec d’autres 
documents concernant les mêmes sujets (qu’ils proviennent de la tradition pictographique 
indigène ou des chroniques espagnoles) sont partout mises à contribution pour élargir le champ 
des interprétations. 
 

La combinaison entre calendrier divinatoire (de 260 jours) et calendrier solaire (de 365) 
définit, comme c’est bien connu, un des cycles indigènes les plus importants : c’est en effet 
seulement au bout de 52 années solaires — et de 72 années divinatoires — que se répétait un 
jour doublement désigné dans les deux calendriers. C’est à ces grands cycles que sont 
consacrées les deux planches du centre du codex et les deux finales. 
L’adjonction aux présentations et lectures des quatre sections du manuscrit de trois 
composantes supplémentaires renforce encore l’intérêt de l’ouvrage : il s’agit d’une 
introduction extrêmement stimulante (de Danièle Dehouve) et de deux chapitres très 
importants : le premier, co-signé par Anne Michelin et Fabien Pottier, du centre de recherche 
sur la conservation du Muséum national d’histoire naturelle, présente les résultats entièrement 
novateurs de l’étude physico-chimique qui a pu être faite sur les matériaux utilisés dans la 
confection du codex ; le second est une brillante démonstration de Guilhem Olivier sur les liens 
fondamentaux qui, ici comme ailleurs, peuvent être établis entre écriture et divination. 
 

Superbement et intégralement illustré, mais accessible à toutes les bourses, analysé de 
façon parfaitement ordonnée autant dans ses aspects généraux que dans ses multiples détails, 
Le Codex Borbonicus publié par les éditions Citadelles & Mazenod et l’Assemblée nationale 
est vraiment une porte d’entrée magistrale dans le monde religieux aztèque. 
 
  



Hommage Carlos LÉVY 

Sophie Aubert-Baillot, Le grec et la philosophie dans la correspondance de Cicéron, Turnhout, 
2021, Brepols, 696 pages, ISBN 978-2-503-59155-1 

J’ignore si la norme est encore valable, mais tous ceux qui ont fait 
du thème latin « à l’ancienne » savaient qu’il était fortement conseillé 
d’utiliser le vocabulaire du Cicéron des discours et des œuvres 
philosophiques, celui de la correspondance étant considéré comme 
moins classique, plus relâché. Il sera difficile de maintenir cette 
position après la lecture du livre de Sophie Aubert-Baillot (SBA dans 
la suite du texte), tant il est vrai qu’il renouvelle complètement 
l’approche linguistique de la correspondance, en montrant que, si les 
différences sont indéniables, il n’existe pas pour autant de véritable 
solution de continuité entre celle-ci et le langage plus savant, et 
formellement plus rigoureux, des grands traités philosophiques. Dès 
la première phrase de l’introduction de cet ouvrage, sa uarietas est 
définie avec précision, puisqu’il nous est dit qu’il se situe « au 

carrefour de plusieurs disciplines : la linguistique, la littérature antique, la philosophie grecque 
et romaine, ainsi que l’histoire prosopographique et culturelle de Rome à la fin de la République 
». Un tel programme aurait pu sembler excessivement ambitieux, surtout venant d’une jeune
chercheuse, internationalement reconnue il est vrai, mais il convient de dire d’emblée qu’il est
réalisé avec une parfaite maîtrise de tous ses éléments. L’exceptionnelle connaissance d’une
immense bibliographie n’a d’égale qu’une capacité tout aussi rare à définir des orientations
nouvelles. Au cœur de cette recherche le bilinguisme gréco-latin, dont SPA expose en
introduction, avec une grande clarté et une parfaite connaissance des fondements théoriques,
les tenants et les aboutissants. Plus précisément, le « code-switching », caractéristique du
bilinguisme individuel cicéronien, ainsi distingué du bilinguisme social et du bilinguisme
stylistique. S’il y a un reproche que l’on peut faire à celle qui a écrit ce livre admirable, c’est
précisément d’avoir choisi d’employer cette expression anglaise, il est vrai quasiment
universelle chez les linguistes, au lieu des équivalents français qui sont donnés à la page 12 :
« changement de code » et « alternance codique ».

La première partie est consacrée à l’analyse formelle et prosopographique du corpus. Dans 
un premier chapitre, SBA recense avec une minutie et une rigueur remarquables les termes 
grecs susceptibles d’une interprétation philosophique dans la correspondance. En effet, six 
points ont été sélectionnés : la date et le lieu de rédaction des lettres où figurent les termes grecs, 
puis la référence de la lettre, les mots et les expressions en langue grecque, les philosophes 
grecs et, le cas échéant, les ouvrages philosophiques contemporains. Quelques problèmes de 
détail, comme l’exclusion des termes translittérés en latin, alors que la tradition manuscrite peut 
très bien comporter des mots tantôt en caractères grecs, tantôt translittérés, et celle de 
l’expression καθολικὸν ἀξίωμα (règle générale), certes surtout présente dans le domaine de la 
médecine, mais qui sera également souvent utilisée dans les textes néoplatoniciens. Il n’est donc 
pas totalement impossible que Cicéron ait pu la recevoir de ses maîtres académiciens. Les 
conclusions tirées de ces tableaux sont très éclairantes, la principale étant selon nous que les 
mots grecs sont concentrés dans la période d’élaboration des traités philosophiques de la 
dernière période, autrement dit de 46 à 44, ce qui confirme l’unité de l’œuvre. 

Un second chapitre est consacré à une approche d’abord grammaticale du corpus. Il s’est 
donc agi de catégoriser les occurrences – substantifs, adjectifs, adverbes et verbes, titres 



d’ouvrages, groupes nominaux, groupes prépositionnels et propositions, proverbes ainsi que les 
citations en vers et en prose – de façon à préciser les statuts des citations, mentions ou allusions. 
Cette recherche est suivie d’une enquête sur les modalités d’enseignement et/ou de 
transmission, au gré de la fréquentation des bibliothèques ou de consultations d’ouvrages. Tout 
particulièrement importantes dans ce chapitre sont les pages consacrées aux proverbes, p. 155-
172, expression d’une culture à la fois populaire et savante. En effet, aux proverbes à 
proprement parler sont adjointes des formules d’allure proverbiale, tirées d’œuvres littéraires. 
De même pour tout ce qui concerne l’accès au savoir philosophique, qu’il s’agisse de 
l’enseignement oral ou de la transmission écrite, SAB fournit aux historiens de l’enseignement 
et de la culture antiques une foule d’informations de première main. L’aménagement des villas 
exigeait l’achat de nombreuses bibliothèques et œuvres d’art, or il n’est aucune œuvre qui nous 
informe avec tant de précision sur ces transactions et ces déménagements que la correspondance 
de Cicéron. On sait l’usage qu’en a fait Carcopino pour dévaloriser la personnalité de l’orateur-
philosophe, ne voyant dans tout cela que l’appât du gain. Mais, dans la tradition de l’importance 
accordée par P. Boyancé à la  mémoire dans la transmission des opinions philosophiques, contre 
le culte de l’écrit qui caractérisait la Quellenforschung, SBA souligne à juste titre que, de ce 
point de vue, Cicéron se trouvait au carrefour d’une double tradition, dont il a fait le meilleur 
usage : celle du platonisme, car on sait la préférence donnée à l’oral par Platon dans le Phèdre, 
275 a-b, et celle de l’art de la mémoire, qui constituait l’une des cinq catégories de rhétorique. 
 
 Le troisième chapitre, « Identités, fonctions, langages », est celui d’une prosopographie 
ciblée, puisqu’elle concerne les treize correspondants avec lesquels Cicéron échangeait des 
lettres contenant des termes grecs appartenant, de manière plus ou moins explicite, au registre 
de la philosophie. À travers cette recherche si précisément définie, c’est en réalité un tableau 
très vivant et remarquablement documenté de l’aristocratie intellectuelle de la fin de la 
République qui nous est offert. À notre connaissance, c’est la première fois qu’une telle 
entreprise est ainsi menée, aboutissant à des résultats qui complètent l’ouvrage, devenu 
classique, de E. Rawson, Intellectual Life in the Late Roman Republic, dont les analyses se 
trouvent prolongées et affinées. Une importance particulière est accordée, à juste titre à la 
notion de persona, qui, en raison de la distance géographique des correspondants et du décalage 
temporel entre l’envoi de la lettre et la réception de la réponse, trouve dans la correspondance 
une profondeur de champ particulière. Les présentations de personnages qui nous sont données 
ne se réduisent jamais à des accumulations d’indications biographiques. Pour chacun d’eux 
SAB fait preuve d’une capacité d’évocation exceptionnelle, resituant chacun d’entre eux dans 
le contexte social, politique, mais aussi intellectuel, avec autant d’importance pour la rhétorique 
que pour la philosophie. Et l’analyse psychologique des liens les unissant à Cicéron ou des 
différends, le plus souvent feutrés, les éloignant de lui est d’une insurpassable finesse.  
 
 La deuxième partie est consacrée aux sources philosophiques du grec dans cette 
correspondance. Tâche d’une grande difficulté, car la référence aux sources indique le souci de 
précision, alors que c’est surtout la fluidité des notions qui apparaît à l’analyse. Pour ne prendre 
qu’un exemple, p. 294, « lorsque Cicéron mentionne dans ses lettres to kalon, autrement dit la 
beauté morale, il fait référence à la fois au vocabulaire éthique de Platon et des Stoïciens, voire 
à celui d’un Platon stoïcisé ». On pourrait aussi évoquer la parrhèsia, ce franc-parler, certes 
présent chez Platon, mais qui deviendra omniprésent dans les doctrines hellénistiques. Lorsque 
Cicéron cite cette notion en grec dans sa correspondance, a-t-il en tête l’interprétation 
platonicienne, ou ses variations hellénistiques, il n’est pas aisé de trancher. D’où, comme le dit 
fort bien SAB, la difficulté extrême « de démêler l’écheveau des références philosophiques 
dans la correspondance ». Mais difficulté ne signifie pas impossibilité et l’on peut dire, pour 
reprendre une expression chère à Platon que SAB est allée aussi loin que possible, ôs kata 



dunaton, dans la réalisation de ce travail. On lui saura gré d’avoir fait les meilleurs choix, par 
exemple en associant Platon, les Socratiques et les Académiciens, ce qui permettait une 
approche généreusement diachronique, au lieu de se cantonner dans une démarche analytique 
qui aurait artificiellement isolé l’auteur de la République. Et lorsqu’il est question de Platon lui-
même, SAB, pour capter le sens de son utilisation par Cicéron, multiplie les perspectives et les 
points de vue. Nulle hétérogénéité, mais la conviction que Platon n’est nulle part ailleurs que 
dans cette sorte de kaléidoscope. Entre autres approches, celle du Platon auctor, autrement dit 
celle du Platon littéraire, trop souvent oublié par les philosophes, pour lequel il aurait fallu 
signaler, c’est l’une des très rares lacunes bibliographiques de l’ouvrage, le livre de Jean 
Laborderie, Le dialogue platonicien de la maturité, Paris, Les Belles Lettres, 1978. Ou encore, 
le « Platon stoicisé », que nous connaissons mieux maintenant grâce aux études récentes de 
Gretchen Reydams-Schils, mais dont, à notre connaissance, personne n’avait jamais parlé à 
propos de la correspondance. Tout particulièrement intéressante est l’analyse de la manière dont 
Platon a permis à Cicéron de penser en profondeur l’actualité d’une res publica moribonde, 
voir notamment « Platon face à César », p. 311, César à propos duquel l’Arpinate utilise un mot 
promis hélas à une belle postérité tout au long de l’histoire, celui de « contrainte persuasive », 
πειθανάγκη, terme que l’on retrouvera en abondance à l’époque byzantine. Cependant, si ce 
mot est absent du corpus platonicien, il ne s’agit cependant pas d’un « néologisme » à 
proprement parler, puisqu’il est utilisé par Polybe, XXI, 42, 7. En ce qui concerne les 
Académiciens, on saura gré à SAB de ne pas s’être contentée des occurrences fréquentes dans 
les lettres qui ont précédé la rédaction des Académiques. Grâce à l’analyse d’un texte bien peu 
connu, Stobée, Ecl. II, 7, 2, elle a pu approfondir l’une des questions les plus difficiles et les 
plus irritantes de l’érudition cicéronienne, celle de la relation du philosophe à son maître, à la 
fois admiré, encensé et bien peu explicitement évoqué. De même, s’il est vrai qu’à propos des 
Stoïciens et des Épicuriens, SAB avançait en terrain connu, grâce à la profusion de publications 
sur la philosophie hellénistique qui a caractérisé ces dernières décennies, en revanche, la 
relation à la fois linguistique et philosophique de Cicéron à Aristote restait à explorer en 
profondeur. À côté de développements sur des thèmes plus classiques, notamment dans le 
domaine de l’éthique et du politique, les pages (461-474) consacrées à la notion de problèma 
sont tout simplement admirables. Ajoutons pour terminer que, si le qualificatif d’ 
« intraduisible » est très rare dans ce livre, il est employé à bon escient à propos de la 
philostorgia stoïcienne, pour l’analyse – lumineuse – de laquelle Cicéron fait appel, p. 591-612 
à Fronton, et cela change tout.  
 
 Cette recension ne donne qu’une faible idée des mérites de cet ouvrage, dont il est d’ores 
et déjà possible d’affirmer qu’il fera date dans les études cicéroniennes. Sophie Aubert-Baillot 
s’inscrit dans la lignée des grands cicéroniens français, Pierre Boyancé, Pierre Grimal, Alain 
Michel. Il est réconfortant, en ces temps à tous égards troublés, de constater que la relève est 
assurée avec tant de savoir, d’intelligence et de générosité. 
 
.  
  
 


