
 

 

Neil STRATFORD 

 

 

   J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie, de la part de l’éditeur, le plus 

récent ouvrage de la série La Grâce d’une 

Cathédrale, consacré à Autun, et paru à Paris, aux 

Editions Place des Victoires, 2020, 441 p. in 4°.  

La série, initiée par Mgr Joseph Doré en 2010, a 

d’abord été publiée aux Editions La Nuée Bleue à 

Strasbourg en 2010, avant d’être reprise depuis un 

an par les Editions Place des Victoires. Depuis dix 

ans vingt-neuf volumes ont été publiés. Chacun, 

luxueusement illustré, réunit les contributions de 

plusieurs auteurs sur l’histoire de l’édifice à 

travers les siècles, jusqu’aux interventions les 

plus récentes. L’accent y est mis sur 

l’architecture, sur la sculpture et la peinture 

monumentale et mobilière, sur les arts décoratifs 

et sur certains aspects de l’évolution de la liturgie, 

la musique incluse.  

Le présent volume est consacré dans sa 

majeure partie à Saint-Lazare d’Autun, devenue 

cathédrale à la fin du XIIe siècle plusieurs 

décennies après son érection, mais il ne néglige 

pas les vestiges de la cathédrale primitive, datant 

du haut Moyen Âge et placée sous le vocable de 

saint Nazaire. C’est un livre monumental, qui pèse près de quatre kilos et rassemble soixante et onze 

articles dus à quarante-trois auteurs ; leurs contributions sont souvent dispersées entre plusieurs 

chapitres, non sans produire une certaine répétition du contenu. Omniprésentes y sont les 

photographies, souvent en pleine page et la plupart prises de nouveau par Jean-Pierre Gobillot et 

Michel Pellat-Finet. Il faut noter que les légendes des planches ne sont pas dues aux auteurs des 

chapitres concernés mais – et c’est à regretter – elles sont la création de l’éditeur. 

 L’avant-propos de Mgr Benoît Rivière démontre le rôle joué par l’Eglise dans la genèse du 

volume mais le ton de voix des articles exclut tout prosélytisme de la part des auteurs. Le contenu du 

livre est d’une telle profusion qu’on ne peut guère prétendre ici en rendre compte dans tous ses détails. 

Les spécialistes de l’Antiquité, du Moyen Age et des Temps modernes s’enrichiront à le lire. Certes 

une partie du livre est consacrée à la sculpture romane si fameuse de Saint-Lazare, accompagnée de 

photographies souvent prises depuis les échafaudages. Parmi les autres contributions, certaines sont 

novatrices, comme c’est le cas dans tous les volumes de la série. On notera ainsi le chapitre intitulé : 

“Les débuts du christianisme autunois. La cité d’Autun depuis ses débuts (IVe-VIIe siècles)”; et 

plusieurs écrits de Sylvie Balcon-Berry, du regretté Walter Berry et de Christian Sapin, s’appuyant 

sur les résultats des fouilles de l’ancienne cathédrale Saint-Nazaire, son cloître et ses dépendances. Il 

faut aussi mentionner les contributions de Jacques Madignier pour l’époque moderne, celle d’Eliane 

Vergnolle pour l’architecture romane, et les deux articles de Kristina Krüger et de Fabienne Joubert 

sur l’architecture, les peintures et les vitraux des chapelles latérales de Saint-Lazare, qui sont en 

général méconnues et dont l’importance est trop souvent sous-estimée. Geneviève Bresc-Bautier et 

André Strasberg commentent les décors et les tombeaux. Frédéric Didier, architecte, responsable des 

récentes restaurations de Saint-Lazare, était le mieux placé pour faire parler les images de ce chantier 

(voir les p.130-151). Un bref chapitre de Brigitte Maurice-Chabard sur le Cardinal Rolin et la Nativité 

du Maître de Moulins se distingue par la discussion, menée en profondeur, de la riche documentation 

autunoise. L’auteur fait ainsi planer le doute sur l’idée que le tableau fut à l’origine destiné à Saint-



 

 

Lazare, et elle retient l’attribution du panneau à un certain Jean Hey – une attribution de plus en plus 

largement acceptée depuis Charles Sterling par les historiens de l’art.  

 Le bref catalogue qui vient d’être esquissé n’a aucunement la prétention de rendre justice à ce 

riche volume, dont l’illustration à elle seule pourrait justifier la place qui lui revient désormais dans 

l’historiographie autunoise. En revanche, le maniement de l’ouvrage suscite deux réticences. Primo, 

les notes, imprimées en minuscules de très petit module, sont bannies à la fin du livre, ce qui les rend 

difficilement consultables pendant la lecture du texte principal. Secundo, compte tenu de sa taille et 

de son poids, un tel volume n’est guère portatif. C’est en quelque sorte un livre de lutrin qui peut 

difficilement être consulté en dehors d’une bibliothèque. Dans les années 1950-1990, les publications 

des moines de La Pierre-qui-Vire (Editions Zodiaque) pouvaient, elles, accompagner les touristes-

voyageurs et contribuer à les former, en leur donnant un aperçu sur l’art roman en France qu’il était 

facile de garder à portée de main. Les destinataires ont-ils tellement changé désormais ? Ne faut-il 

pas une réflexion sur le format de ces beaux volumes ?  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

John SCHEID 

 

 

Bärbel Schnegg, Die Inschriften zu den 

Ludi saeculares. Acta ludorum saecularium, 

unter Mitarbeit von Wolfram Schneider-Lastin, 

mit einem Beitrag zur Prosopografie von 

François Chausson, Walter de Gruyter, 

Berlin/Boston, 2020, 517 p. (open-edition : 

https://www.degruyter.com/view/title/562011) 

 

J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de 

l'Académie le volume de Bärbel Schnegg, Die 

Inschriften zu den Ludi saeculares. Acta 

ludorum saecularium, avec une contribution sur 

la prosopographie de François Chausson, que 

vient de publier de Gruyter. Des Jeux séculaires 

romains, qui saluaient la disparition d'une 

génération (saeculum) et la naissance d'une 

nouvelle, après environ 110 ans, lorsqu'aucun de 

ceux qui avaient assisté à la célébration 

précédente n'était plus vivant, il existe une 

double tradition et une longue histoire 

scientifique. Les historiens et les antiquaires 

rapportent le mythe étiologique de leur 

prétendue création, au début du Ve s. av. J.-C., et 

mentionnent brièvement les quatre célébrations 

d’époque républicaine, sauf l'auteur grec 

Zosime qui ajoute au Ve s. ap. J.-C. au mythe d'origine la cérémonie telle qu’elle était célébrée à partir 

de 17 av. J.-C., et donne même une transcription de l’oracle sibyllin qui fut à l’origine de la série des 

Jeux d’époque impériale. Les descriptions littéraires des Jeux séculaires d’époque républicaine quant 

à elles ne permettent pas d'identifier avec précision les rites en cause, si ce n’est que ces célébrations 

se faisaient au Champ de Mars, au Terentum (ou Tarentum), un sanctuaire de Dis pater et de 

Proserpine, et paraissent avoir concerné la survie des jeunes. La description des cérémonies faite par 

Zosime a été confirmée dans un deuxième temps par un miracle épigraphique qui a permis de 

retrouver, à la fin du XIXe s., les restes de deux colonnes sur lesquelles furent gravés les procès-

verbaux des célébrations augustéenne (17 av. J.-C.) et sévérienne (204) des Jeux ; aucun fragment du 

protocole de 87 ap. J.-C. n’a été découvert jusqu'à présent. Il n'y eut pas d'autre célébration : 

Constantin a manifestement refusé de répéter les Jeux comme il aurait dû le faire au cours de la 

décennie postérieure à la victoire du Pont Milvius, ce qui suscite un siècle plus tard l'indignation du 

païen Zosime et le long développement qu'il consacre aux Jeux séculaires. Joints aux monnaies 

célébrant ces Jeux, notamment sous Domitien, ces documents livrent une grande quantité de 

renseignements de tout genre. A l’égal des protocoles des frères arvales, les inscriptions sont d’une 

valeur inestimable pour la connaissance précise des rites d’une grande fête religieuse romaine, sa 

préparation, son ordonnance, ses sacrifices, ses jeux théâtraux et ses courses de char. Diversement 

conservés, ces fragments d'inscriptions découverts pour l'essentiel en 1890 furent d’abord publiés en 

1902 dans le Corpus Inscriptionum Latinarum, avant leur parution avec des commentaires, en 1941, 

dans un volume de Giovanni Battista Pighi (réédité en 1965). Malgré la qualité de ces premières 

éditions auxquels se joignirent deux fragments provenant d’une collection florentine que Luigi 

Moretti publia en 1984, il convenait de reprendre non seulement le texte de 17 av. J.-C., mais surtout 

celui des Jeux de 204, qui n’a pas été revu depuis le travail de Pighi dans les années Trente.   



 

 

Bärbel Schnegg a commencé à s’intéresser aux inscriptions des Jeux séculaires dans une thèse sur les 

Jeux augustéens, publiée en 2002 chez K. G. Saur, dans le cadre de la revue Archiv für 

Religionsgeschichte. Sa vérification précise du texte, désormais complétée par les deux fragments de 

Florence joints à celui qui avait été par erreur attribué aux Saecularia de Claude (une célébration des 

centenaires de la fondation de Rome), sa traduction et son commentaire firent grandement avancer la 

connaissance de l’inscription, de la fête, et de son interprétation : en deux ans son livre fut épuisé. La 

réimpression du volume fut évoquée, mais l’éditeur, qui était désormais De Gruyter, demanda à juste 

titre que le protocole des Jeux séculaires de 204 y fût associé. Or ce document, conservé depuis une 

quarantaine d’années dans un dépôt, était alors inaccessible. En outre, Mme Schnegg était engagée 

dans d’autres publications. Une fois libérée de toutes ses obligations, elle se remit au travail. Le 

moment était favorable, puisque le Museo Nazionale Romano des Thermes de Dioclétien aménageait 

à partir de 2012 un cloître pour y exposer les commentarii des frères arvales et ceux des Jeux 

séculaires. Ces derniers furent sortis du dépôt et restaurés. L’âme de ce projet, qui remontait au 

professeur Silvio Panciera et au Surintendant Adriano La Regina, était la directrice du Musée, 

Rosanna Friggeri. Quand elle eut connaissance du projet de B. Schnegg, elle lui proposa de collaborer 

à la révision des fragments des deux inscriptions. Mme Schnegg réalisa ce travail avec Carlotta  

Caruso, du Musée des Thermes, pendant les opérations de la restauration et de la mise en place des 

fragments de l’inscription de 204. Ce travail de contrôle et parfois de correction fut également réalisé 

pour les fragments du protocole augustéen, et constitue l’un des premiers apports de ce livre. Il offre 

désormais une version contrôlée et fiable des deux textes et, pour le difficile document de 204, aussi 

une disposition plus exacte et pertinente des fragments sur la stèle respective, que tous peuvent 

maintenant vérifier au Musée des Thermes. Une concordance permet de retrouver la numérotation de 

Pighi. 

Le deuxième bénéfice du livre de B. Schnegg réside dans le texte revu, l’apparat critique, la traduction 

et son riche commentaire. Pour le protocole augustéen elle reproduit le livre de 2002, dont elle met à 

jour la bibliographie et précise certains détails.  

Ce qui rend cette édition particulièrement précieuse ce sont ses commentaires. Dans un premier 

commentaire qui suit les deux longs protocoles – 168 lignes pour le document augustéen, 317 lignes 

pour le texte sévérien, B. Schnegg discute les restitutions précédentes pour les écarter ou les 

maintenir, en reconstruisant les raisonnements de Mommsen ou de Pighi, en motivant leurs décisions, 

tout comme elle le fait pour ses propres corrections ou restitutions, qui sont généralement 

convaincantes. En effet ni Mommsen ni Pighi ne justifiaient leurs restitutions des lacunes des 

inscriptions, ce qui déroutait souvent les non spécialistes. Pour le texte du commentarium augustéen, 

après sa critique des restitutions et leur explication, un deuxième commentaire éclaire les données 

rapportées par l'inscription. Ces deux commentaires sont suivis de l'histoire de cette fête célébrée du 

1er au 3 juin 17 av. J.-C., de l'analyse de son mythe d'origine, d'une topographie des cérémonies 

décrites, d'une prosopographie des quindécemvirs, les prêtres chargés de célébrer la fête, et d'une 

analyse des monnaies augustéennes commémorant l'événement. Une étude de l'oracle sibyllin qui fut 

à l'origine de la fête de 17 av. J.-C. et de l'hymne séculaire écrit par Horace concluent cette première 

partie du livre.  

La deuxième partie du volume est nouvelle. Elle est consacrée au commentarium de la fête de 204 

ap. J.-C. dont elle reconstruit la disposition des fragments sur la colonne. Cette reconstruction apporte 

un premier bienfait : un texte dont les lignes sont numérotées de 1 à 317, et non découpées, comme 

dans les éditions précédentes, en plusieurs séquences correspondant aux grands ensembles de 

fragments et dotées chacune d'une numérotation propre. Ce résultat d'une analyse serrée des 

fragments et de leur disposition sur la colonne rend aujourd'hui la consultation et la citation du 

protocole nettement plus aisées. Pour commenter et vérifier les listes de présence des quindécemvirs, 

pour décrypter les très fragmentaires et difficiles listes des 110 matrones qui célébraient la fête à côté 

des prêtres, celles des 54 garçons et filles qui récitèrent le Carmen saeculare, et de la trentaine de 

garçons qui avaient exécuté le lusus Troiae (un jeu équestre), B. Schnegg s'est adjoint les 

compétences de Fr. Chausson, qui est l'un des meilleurs connaisseurs de la prosopographie 

sévérienne. La liste des matrones est la plus mutilée, mais une dizaine de nouveaux éléments ont 



 

 

néanmoins pu être obtenus, alors que pour les cinquante-quatre récitants de l'hymne séculaire, 

respectivement vingt-deux et seize noms sont connus avec plus ou moins de détails nouveaux (trois 

pour les garçons, cinq pour les filles), et pour les vingt-sept garçons du groupe indéterminé qui 

exécuta les figures du « Jeu de Troie » sept nouveaux éléments ont été découverts par Fr. Chausson.  

Avec le commentaire épigraphique et prosopographique précis des reconstitutions, cette partie du 

livre apporte de nombreuses nouveautés par rapport à l'édition de Mommsen et de Pighi. Le texte des 

édits des quindécemvirs ou de l'empereur relatifs à l'organisation des différentes cérémonies, et celui 

des protocoles résumant les rites ont été dans l'ensemble contrôlés et souvent corrigés : p. ex. à la 

ligne 8 [celebrita]tem à la place de [sollemnita]tem ; l. 18 [… p]ueri [… te]mpus adolesce[ntiae] au 

lieu de […]ueri ; l. 24 o[mnia dii] immortales referant ; l; 99 corb[ibus … p]ositis au lieu de in 

coru[… p]ositis ; ll. 127-136, où le texte de la prière du sacrifice de la uictima praecidanea, ou l. 157 

celui du sacrifice à Jupiter, ont été restitués en grande partie. Dans d'autres passages, B. Schnegg 

récuse des restitutions faites par Mommsen ou Pighi, comme par exemple aux lignes 18-20, parce 

qu'elles sont impossibles. Elle conclut le volume par une analyse de la signification des jeux séculaires 

sévériens, de leur topographie et de leurs rites, des frappes monétaires effectuées, d'une comparaison 

avec le protocole augustéen, et enfin de leur signification pour la dynastie sévérienne. Un index et la 

reproduction des monnaies augustéennes, flaviennes et sévériennes concluent le volume. 

Il ne saurait être question de revenir ici sur toutes ces mises au point, corrections et restitutions 

nouvelles proposées par B. Schnegg pour les deux procès-verbaux. Il est certain que ce livre met entre 

les mains de tous une édition contrôlée et réfléchie de ces deux documents religieux directs, qui 

servent de points de départ pour la connaissance et l'interprétation de cette fête célèbre et sont 

centraux pour l'étude de la religion d'État sous l'Empire romain, en même temps qu'ils offrent un point 

de vue privilégié pour l'analyse de la relation souvent difficile entre les textes des analystes et des 

historiens et la réalité rituelle telle que les inscriptions la révèlent. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Jacques VERGER 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie le volume intitulé Ludwig von 

Pastor (1854-1928). Universitätsprofessor, 

Historiker der Päpste, Direcktor des 

Österreichischen Historischen Institut in Rom 

und Diplomat / Professeur, historien des papes, 

directeur de l’Institut historique autrichien de 

Rome et diplomate, Andreas Sohn / Jacques 

Verger (Hg. / éds.), Regensburg, Schnell und 

Steiner, 2020, 440 p., nombreuses illustrations 

en noir et blanc. Ce volume contient les actes 

d’un colloque organisé en 2018 à Rome par 

Andreas Sohn et moi-même, colloque qui faisait 

lui-même suite à deux colloques comparables 

consacrés au savant dominicain Heinrich 

Denifle et au cardinal Franz Ehrle qui se sont 

tenus respectivement à Paris en 2012 et à Rome 

en 2015 et dont les actes ont également été 

publiés, pour le premier par notre Académie en 

2015, pour le second par l’École française de 

Rome en 2018. Avec ce volume s’achève donc 

une trilogie mettant en valeur trois grandes 

figures de l’érudition germanique de la fin du 

XIX
e et du début du XX

e siècle, toutes trois liées 

par ailleurs à Rome, au Saint-Siège et au 

renouveau scientifique de l’histoire de l’Église 

et de la papauté.  

Denifle, Ehrle et Pastor, qui étaient de quasi contemporains, se sont bien connus et 

régulièrement côtoyés à Rome. Ils ont tous trois joui en leur temps de l’estime des milieux 

ecclésiastiques et académiques. Mais chacun avait cependant sa personnalité humaine et scientifique 

bien marquée. 

Denifle, dominicain autrichien de formation néo-thomiste, s’est surtout consacré, à partir de sa 

nomination comme sous-archiviste de l’Archivio segreto Vaticano à de grandes éditions de textes 

médiévaux, dont une des plus connues est le Chartularium Universitatis Parisiensis ; il a été mêlé à 

de nombreuses controverses érudites et son ultime ouvrage a été un Luther très polémique. De 

tempérament plus irénique, Franz Ehrle, d’origine allemande, appartenait à la Compagnie de Jésus. 

L’essentiel de sa longue carrière s’est déroulé à la Biblioteca Apostolica Vaticana ; il a joué, en tant 

que préfet, un rôle capital dans la modernisation de cette bibliothèque, ce qui lui a valu, à la fin de sa 

vie, d’accéder à la pourpre cardinalice ; il est par ailleurs l’auteur de multiples travaux, toujours 

utilisés aujourd’hui, sur l’histoire de la bibliothèque pontificale au Moyen Âge, sur le Grand Schisme 

et sur les courants dissidents au sein de l’ordre franciscain. 

C’est un profil malgré tout assez différent que présente Ludwig Pastor. Né en 1854 à Aix-la-

Chapelle, de père luthérien mais tôt converti au catholicisme sous l’influence de sa mère, il restera 

un laïc, marié et père de famille. À la fin de sa carrière, il sera anobli par l’empereur d’Autriche 

François-Joseph et deviendra le baron (Freiherr) Ludwig von Pastor. Bien qu’il ait commencé ses 

études en Allemagne où il eut pour maître Johannes Janssen, historien catholique connu pour ses 

opinions vigoureusement ultramontaines et anti-protestantes, Pastor, peut-être rebuté par 

l’atmosphère du Kulturkampf, quitta bientôt son pays natal pour l’Autriche dont il prit la nationalité, 

où il soutint ses thèses et où il devint professeur d’« histoire générale » à l’université d’Innsbruck 



 

 

qu’il quitta en 1901 pour occuper les fonctions de directeur de l’Institut historique autrichien de Rome 

avant d’être nommé, au lendemain de la Première Guerre mondiale, ambassadeur auprès du Saint-

Siège de la jeune mais très catholique et conservatrice république d’Autriche. Il occupa ce poste, où 

il put faire valoir ses liens personnels avec le pape Pie XI, jusqu’à sa mort en 1928. 

À la différence de Denifle et Ehrle, Pastor n’a pas été un érudit ni un grand éditeur de textes. 

Bien qu’il n’ait nullement méconnu l’importance des sources primaires et des documents inédits, son 

goût naturel allait aux grands synthèses et aux vastes fresques historiques. Son œuvre majeure, 

véritablement monumentale, est sa Geschichte der Päpste seit dem Ausgang des Mittelalters (Histoire 

des papes depuis la fin du Moyen Âge) publiée à partir de 1886, en 16 volumes, dont certains divisés 

en plusieurs tomes et dont plusieurs firent l’objet d’éditions révisées successives. Le succès de cette 

publication fut immédiat. Elle fut très vite traduite dans les principales langues européennes. Elle 

trouva manifestement partout des lecteurs, non seulement dans le monde académique, mais aussi dans 

le public cultivé, surtout celui des milieux catholiques et conservateurs, et dans les établissements et 

institutions ecclésiastiques, où elle fit vite figure d’histoire quasi officielle de la papauté. 

Le succès international de la Geschichte der Päpste s’explique par les trois caractéristiques 

principales de cette œuvre. D’abord, son ampleur (du début du XIV
e à la fin du XVIII

e siècle) et la 

grande richesse de la documentation mise en œuvre, souvent inédite, tirée notamment de la 

bibliothèque et des archives du Vatican, mais aussi de nombreux dépôts italiens et allemands. Ensuite, 

l’agrément d’une narration élégante, assez « littéraire », s’autorisant digressions, portraits de figures 

remarquables, scènes de genre évoquées avec pittoresque, etc. ; les éléments érudits étaient rejetés en 

notes ou en annexes et Pastor évitait l’allure austère et la froide objectivité auxquelles prétendaient 

certains historiens « positivistes » de son temps ; son nom aurait même été avancé un temps, dans les 

années 1920, pour le prix Nobel de littérature. Enfin, la perspective apologétique assumée sans 

détour : la glorification de la papauté et de sa mission providentielle est le fil conducteur de toute 

l’œuvre, dans la droite ligne du concile Vatican I qui avait affirmé le dogme de l’infaillibilité 

pontificale, et, en contre-point, on trouve la critique systématique de tout ce qui allait à l’encontre de 

cet ultramontanisme radical : le conciliarisme, le protestantisme, l’humanisme « païen », les 

Lumières et tous les courants libéraux, démocratiques ou laïcisants de la pensée moderne pour 

lesquels Pastor partageait la répulsion des papes Pie IX et Pie X. 

Dans ces conditions, on conçoit évidemment que cela même qui avait fait le succès initial de 

l’Histoire des papes de Pastor, explique aussi le relatif oubli où elle est progressivement tombée 

depuis les années 1930 et plus encore 1950. Son style souvent grandiloquent et sa conception très 

littéraire de l’écriture historique apparaissent datés, ses préjugés antidémocratiques, anti-

œcuméniques, antimodernistes le discréditent aux yeux de beaucoup de lecteurs, même chrétiens, 

ainsi que son exaltation sans réserve de la primauté romaine. 

Dans ces conditions, vaut-il encore la peine de s’intéresser à Ludwig von Pastor et de lire son 

Histoire des papes, fût-ce avec circonspection ? C’est cette double question qui est, en quelque 

manière, à l’origine du présent volume. 

Celui-ci, après une longue introduction biographique, très détaillée, d’Andreas Sohn, se divise 

en quatre parties. Dans la première, Thomas Brechenmacher étudie la formation et le milieu social 

de Pastor, Michaela Sohn-Kronthaler ses activités professorales en Autriche, Andreas Gottsmann son 

rôle comme directeur de l’Institut historique autrichien de Rome et comme ambassadeur. Dans la 

seconde, Sergio Pagano évoque ses recherches, avec l’aide de divers collaborateurs, aux Archives du 

Vatican et Christine Maria Grafinger ses activités à la Bibliothèque du Vatican ; elle donne en 

appendice à sa contribution un très précieux inventaire des très nombreux papiers personnels, 

brouillons et manuscrits, lettres et agendas, etc. légués par Pastor à cette Bibliothèque. 

La troisième partie analyse, à titre d’exemples, quelques aspects de l’œuvre historique de 

Pastor. J’ai moi-même étudié son traitement spécifique, dans le premier volume de la Geschichte der 

Päpste, de la papauté des derniers siècles du Moyen Âge, entre 1305 et 1458. Volker Lepin se penche 

sur la question, centrale pour Pastor et, plus largement, toute l’historiographie religieuse allemande, 

de la réforme de l’Église : pourquoi la réformation protestante a-t-elle réussi en Allemagne ? Quelle 

réforme l’Église catholique aurait-elle dû promouvoir pour y faire obstacle ? Enfin, Wolfgang 



 

 

Augustyn traite du rapport de Pastor à l’art et à l’histoire de l’art auxquels sa grande familiarité avec 

Rome l’avait rendu sensible : soucieux d’un art authentiquement chrétien et d’autant moins favorable 

à la modernisation de la ville de Rome dont il fut le témoin à la fin du XIX
e siècle qu’il l’associait à 

la fin du pouvoir temporel des papes et à l’avènement de l’Italie unifiée autour de sa nouvelle capitale, 

il sut cependant élargir ses perspectives, se montrant par exemple de plus en plus ouvert aux beautés 

de l’art baroque. Enfin, les quatre contributions de la dernière partie sont consacrées à la réception et 

à la fortune de l’Histoire des papes en France (Olivier Poncet), dans les pays anglophones (Thomas 

O’Coonor), en Italie (Paolo Vian) et en Espagne (Ludwig Vones) ; elles aboutissent à des constats 

convergents, soulignant à la fois le succès initial de l’œuvre et la désaffection plus ou moins rapide 

qui la frappa ensuite, non sans malentendus et arrière-pensées. 

On peut dès lors essayer de répondre aux deux questions posées plus haut. Certes, l’œuvre de 

Pastor apparaît aujourd’hui à bien des égards dépassée. Mais son auteur n’en mérite pas moins d’être 

encore lu et étudié comme un témoin éminent et même un acteur important du contexte et des tensions 

religieuses, politiques et culturelles de son temps, vécues au cœur de la Rome pontificale, et ses écrits, 

lus désormais, bien sûr, avec un œil critique, s’imposent encore à la fois par l’ampleur et la cohérence 

de la vision historique et du projet littéraire et par la richesse inégalée du matériau bibliographique et 

archivistique dépouillé et toujours à la disposition des chercheurs qui auraient tort de négliger cette 

mine. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Nicolas VATIN 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son auteur Monsieur 

Marinos Sariyannis, l’ouvrage intitulé 

Perceptions ottomanes du surnaturel. Aspects de 

l’histoire intellectuelle d’une culture islamique à 

l’époque moderne, Paris, Cerf, 2019, 129 pages. 

Monsieur Sariyannis travaille depuis une 

vingtaine d’années sur la société et les mentalités 

dans le monde ottoman, avec un goût particulier 

pour les milieux marginaux. Il s’intéresse aussi à 

la pensée politique ottomane, à laquelle il a 

consacré un livre récent1. Il débroussaille un 

nouveau champ, celui des perceptions ottomanes 

du surnaturel. Le présent ouvrage est le 

remaniement, complété d’un glossaire et d’une 

bibliographie, des quatre conférences qu’il a 

données sur ce sujet, au printemps 2017, à la IVe 

Section de l’École Pratique des Hautes Études.  

Monsieur Sariyannis a pu profiter des 

travaux qui se sont accumulés ces dernières 

décennies dans le domaine des réflexions 

générales et des chronologies et plus 

particulièrement dans celui de l’analyse de la 

pensée islamique. Le champ était demeuré sous-

exploité chez les ottomanistes, parce qu’on avait 

négligé des textes jugés dénués d’originalité, 

faute aussi de sources aisément utilisables. La 

question de l’originalité ne se pose pas pour 

Monsieur Sariyannis, qui étudie l’univers intellectuel et mental des Ottomans. Quant aux sources, les 

publications se sont multipliées, fournissant une documentation toujours croissante. 

Il s’agit pour Monsieur Sariyannis, en partant de nos concepts, de se faire une idée des 

conceptions des Ottomans (de passer de l’etic à l’emic), tout en prenant garde aux évolutions et à la 

coexistence de visions divergentes selon les milieux et les individus. Le preternaturel –phénomènes 

étranges ne procédant pas de miracles divins mais de causes naturelles inconnues ou cachées– 

s’oppose, en gros, au surnaturel –phénomènes échappant aux lois naturelles et à l’entemdement 

humain. Ces deux notions correspondent aux mots arabes et ottomans adja’ib et gara’ib. Ceux-ci 

forment pourtant bien souvent une paire de termes indifférenciés. Kâtib Çelebi, au XVII
e siècle, élargit 

la pensée ottomane aux sources européennes, soumises à une méthode ottomane d’analyse. Une 

forme de septicisme à l’égard des miracles qu’une piété rigoriste voudrait laisser au seul Prophète 

n’empêche pas leur présence dans la piété populaire et l’on voit se glisser la politique dans des débats 

entre oulémas et soufis. Des tendances naturalistes, voire matérialistes, à partir du milieu du XVII
e 

siècle, n’empêchent pas les croyances populaires de prospérer. 

Rien de simpliste, donc, dans le propos de Monsieur Sariyannis, qui laisse leur part au doute, 

au flou et à l’ambivalence. En cas de besoin, il contourne l’obstacle : s’il paraît difficile d’évaluer 

 
1 A History of Ottoman Political Thought up to the Early Nineteenth Century, Leyde-

Boston, Brill, 2019. 

 



 

 

une éventuelle rationalisation des sciences occultes, alors il se penche sur la médecine et son rapport 

à la magie, ou sur l’histoire et les réflexions qu’elle induit sur la causalité. 

Un premier chapitre est consacré aux conceptions du surnaturel par l’examen de la littérature 

ottomane des adja’ib, notamment des textes géographiques des XV
e et XVI

e siècles. Le deuxième 

chapitre se concentre sur un surnaturel violant les lois naturelles, « incontrôlé ». La société et le 

gouvernment ottomans se trouvaient face aux miracles des saints comme à l’irruption des revenants 

et fantômes, voire à la présence du mal. Pouvait-on contrôler le surnaturel ? C’est la question posée 

par le troisième chapitre, celui des sciences occultes, de la magie et de la divination : univers des 

démons, ou discipline scientifique ? Les deux visions existaient et des efforts furent déployés pour 

rationaliser et expliquer les pratiques. Jusqu’où pouvait aller cet effort ? Le quatrième et dernier 

chapitre aborde la modernité ottomane qui se développe à partir du milieu du XVII
e siècle et s’interroge 

sur l’existence et les limites d’un « désenchantement du monde » à l’ottomane. 

La conclusion souligne ce qui reste à explorer. Le terme « ottoman » lui-même mériterait d’être 

examiné. Le livre est surtout consacré à une vision turque à profondeur musulmane. Monsieur 

Sariyannis l’annonce d’ailleurs dans le titre. Pour autant il n’ignore pas que la société ottomane était 

faite de plus d’une culture et le quatrième chapitre, parce que les instruments nécessaires étaient 

disponibles, élargit ce champ de vision.  

Monsieur Sariyannis présente son livre comme un « exposé préliminaire ». Le travail réalisé 

est déjà considérable et montre l’existence, dans le domaine particulier du « surnaturel », d’une 

culture ottomane autonome, diverse et en perpétuelle évolution, mais en phase avec des mouvements 

contemporains en Europe. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Dominique BARTHELEMY 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie, le recueil de vingt études, muni 

d’une préface de notre Secrétaire perpétuel 

Michel Zink ainsi que d’un avant-propos de 

SAS Mgr le Duc d’Arenberg, et dirigé par Rolf 

Grosse et par moi-même sur Allemagne et 

France au cœur du Moyen Âge, 843-1214, 

Paris, Passés Composés, 2020, 240 pages, 46 

planches en couleur. Il s’agit de la mise en 

oeuvre d’un projet qui tenait à cœur à Mgr le 

duc d’Arenberg : autour de la publication et du 

commentaire des deux originaux de diplômes 

ottoniens que possèdent ses archives, assurés ici 

par Laurent Morelle, réunir des historiens 

allemands, belges et français pour proposer des 

analyses de documents et d’épisodes 

susceptibles de montrer la parenté et la relation 

entre les histoires de la France, de l’Allemagne 

et aussi des pays intermédiaires que furent, au 

Moyen Âge, les duchés, comtés ou évêchés 

qu’on peut appeler lotharingiens. Le propos est 

original sous cette forme, et le livre vient tout à 

la fois consacrer une vision émancipée des biais 

nationalistes modernes, telle qu’on l’a 

développée notamment depuis la seconde 

guerre mondiale, et ouvrir des perspectives 

nouvelles : il contient à la fois des états de questions et des contributions novatrices. Plusieurs 

documents significatifs sont reproduits et traduits, et surtout de nombreuses illustrations jalonnent le 

livre, qui est une très belle réalisation des jeunes éditions Passés Composés que dirige Nicolas Gras-

Payen.  

Le recueil commence par un chapitre sur les étapes de la relation franco-allemande entre le 

partage de Verdun et la bataille de Bouvines, dû aux deux codirecteurs, et rappelant que la pensée 

d’une dissociation n’était d’abord que provisoire. La langue sépare déjà en 842, lors des serments de 

Strasbourg évoqués par Irmgard Fees, les armées de Charles le Chauve et de Louis le Germanique, 

mais ces rois, frères coalisés contre leur aîné, savent les deux l’un et l’autre. Jens Schneider explique 

que le Ludwigslied, poème en allemand à la gloire d’un petit-fils de Charles le Chauve était une 

opération de propagande en vue de la réunification franco-allemande, ou plutôt franque tout 

simplement. Stéphane Lebecq fait revivre la figure d’un comte « allemand » qui vient défendre Paris 

contre les Normands et y laisser la vie en 886, et Anne-Marie Helvétius nous intéresse à l’énergie de 

Gerberge, cette reine allemande de France occidentale (939-969), et elle commente aussi la broderie 

faite de sa main, dont de beaux et précieux lambeaux sont conservés à Cologne. Mais déjà la 

Lotharingie s’affirme avec la politique sinueuse et controversée du duc Gislebert, que restitue Jean-

Louis Kupper, correspondant de l’Académie, et un peu plus tard la Flandre dont Jean-Marie Moeglin, 

correspondant de l’Académie, étudie le mythe d’origine : la légende du forestier Lidéric que les 

variations successives vieillissent et dédoublent, ce qui émancipe à chaque fois un peu plus le pays 

flamand de la France et de l’Allemagne.   

L’enluminure messine étudiée ici par Charlotte Denoël marque l’autorité des prélats 

lotharingiens, mais celle de Reichenau évoquée par Anne-Orange Poilpré exalte les rois empereurs 

ottoniens, notamment Otton III et Henri II. Au premier revient l’hommage des nations, à tous deux 



 

 

l’honneur d’une représentation christologique. Henri II passe cependant pour avoir rencontré son 

homologue de France occidentale, Robert le Pieux, en 1023, à Yvois et Mouzon, pratiquement sur 

pied d’égalité puisque les entrevues ont eu lieu par alternance de part et d’autre de la Meuse, fleuve 

frontière. Ils ont envisagé un grand concile de réforme chrétienne et de « paix », comme si l’Europe 

d’alors devait être codirigée par un couple franco-allemand ! Patrick Corbet, correspondant de 

l’Académie, démystifie tout de même l’épisode (qui est le plus connu d’une séquence allant de 1006 

à 1033) : le projet fait long feu car Henri II meurt peu après, et Robert le Pieux qui, lui, cherchait 

surtout un appui contre le comte Eudes II de Blois ne le trouve pas assez à son gré ! Ce sera sans 

rancune toutefois, car depuis l’avènement d‘Hugues Capet et avec le désintérêt de sa dynastie pour 

la Lotharingie, il n’y a plus de pomme de discorde entre les royaumes qui commencent à s’identifier 

un peu plus, au XIIe siècle, comme l’Allemagne et à la France.  

Au fil du XIe siècle en effet, l’empire et le royaume ont eu des destinées politiques nettement 

divergentes et les liens se sont distendus du fait même de l’absence de rivalité. C’est en Italie et avec 

l’Angleterre que les empereurs et les rois capétiens soutiennent désormais, respectivement, leurs plus 

dures et stimulantes confrontations. Gerhard Lubich souligne le caractère atypique de la menace 

allemande sur Reims en 1124 et moi-même celui de la brève effraction de la frontière d’Otton IV 

qu’arrête en 1214 la bataille de Bouvines. L’une et l’autre alimenteront surtout ce qu’on appelle 

aujourd’hui, dans les cercles à la mode, le « roman national » français.  

Ce n’est pas que les pays français, lotharingiens et allemands aient cessé de vivre des 

histoires sociales, religieuses et culturelles parallèles. La trêve de Dieu, élaborée en Catalogne, 

appuyée sur des jugements de Dieu (ordalies), remonte le long de la frontière entre le royaume 

capétien et l’empire pour se répandre vers 1060 en région royale, flamande et normande, puis en 1082 

et 1083 à Liège et Cologne, où elle est adoptée et adaptée selon des modalités que Rolf Grosse et 

moi-même tentons ensemble d’éclaircir. Christof Rolker a beau relativiser l’influence directe d’Yves 

de Chartres sur le concordat de Worms, la résolution de la querelle des investitures n’en reste pas 

moins du même ordre en Allemagne et en France - mais aussi, il est vrai, en Angleterre. Si en 1160, 

la brutalité allemande est dénoncée dans l’affaire du schisme alexandrin, comme l’explique bien 

Harald Müller, ce n’est pas du fait d’un Français, mais par Jean de Salisbury et à l’usage du roi 

d’Angleterre. Voici venu, en effet, le grand moment où s’affirment l’attraction et le rayonnement des 

écoles de Paris. Notre confrère Jacques Verger y relève un certain afflux d’Allemands (encore que 

moindre, et il explique pourquoi, que celui des anglais et des Italiens) ; il décèle d‘autre part un petit 

filet, en sens inverse, d’étudiants français allant jusqu’au Rhin. La présence et l’importance culturelle 

des communautés juives est un autre trait important du Moyen Àge central, aussi bien en Allemagne 

et Lotharingie qu’en France capétienne : une histoire de l’Europe et de ses racines se doit de le 

rappeler et en même temps de présenter avec précision la persécutions et la protection des juifs, 

comme le fait ici Johannes Heil. Et le fait est qu’ils ont joui d’un meilleur statut protecteur, de droit 

impérial, en Allemagne jusqu’à la fin du Moyen Âge. 

Des deux côtés, un servage postcarolingien que les documents des archives d’Arenberg ont 

permis à Laurent Morelle d’évoquer s’éclipse ou se réincarne régulièrement. Des deux côtés, la 

vassalité peut se tourner en chevalerie aux abords de l’an 1100. Sa pratique la plus caractéristique, le 

tournoi, est attestée à ses débuts de part et d’autre de la frontière, à la fois en milieu francophone et 

en milieu germanophone. Les armoiries apparaissent en liaison étroite avec lui : Jean-François Nieus 

développe ici une argumentation très convaincante dans ce sens. Les êtres imaginaires chevauchent 

de France en Allemagne puisque Perceval de Chrétien de Troyes inspire une traduction qui se mue 

en transposition et en œuvre originale : le Parzival de Wolfram d’Eschenbach. Jean-René Valette 

consacre à cette célèbre adaptation courtoise une étude novatrice, comprenant notamment une lecture 

très sensible, en regard de son texte, de l’image des gouttes de sang sur la neige dans un manuscrit de 

Berne, qui fait la couverture du livre. Il termine en se référant à la philosophe Simone Veil, dont notre 

Secrétaire perpétuel Michel Zink a remarqué qu’elle était allée droit au fait, mieux que des rayons de 

commentaires savants, en comprenant que le péché de Parzival était le manque d’attention aux 

tournants d’autrui - il faut dire de Parzival, car l’auteur allemand, Wolfram d’Eschenbach, a dans sa 



 

 

transposition explicité l’essentiel, qui n’était qu’effleuré sous la plume française de Chrétien de 

Troyes.  

En un bref épilogue, les deux codirecteurs se réunissent dans l’admiration de deux 

sculptures apparentées : la communion du chevalier en la cathédrale de Reims et, au portail de celle 

de Naumburg, la margravine Uta. La beauté expressive de cette dame de haut parage, en qui l’on a 

voulu souvent, depuis le XIXe siècle, faire le symbole d’une Allemagne médiévale pieuse et forte, est 

l’œuvre d’un très grand artiste qui a su lui donner assurément une marque propre, mais qui doit 

beaucoup à son passage sur les chantiers de plusieurs cathédrales françaises, dont Reims. Si ce livre 

peut inspirer l’étude et l’enseignement de l’histoire dans plusieurs pays, selon le vœu de SAS Mgr le 

duc d’Arenberg qui en a soutenu la publication avec élan et générosité, la margravine Uta ne peut-

elle devenir une Europe qui considère ses racines avec attention et sans complaisance, et regarde son 

avenir avec confiance ?    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Jean-Bernard de Vaivre 

 

 

  J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de 

l'Académie, de la part de son auteur et de son 

éditeur, l’Université de Tours, le livre 

d’Emmanuel de Crouy-Chanel, Le canon. Moyen 

Âge Renaissance, Tours (Presses universitaires 

François Rabelais), 2020, 491 pages. 

    Emmanuel de Crouy-Chanel, professeur de 

droit public à l’Université de Picardie, mène 

parallèlement depuis longtemps des recherches 

sur l’artillerie. Il vient de publier aux presses 

universitaires de Tours une prodigieuse somme, 

tirée de sa thèse de doctorat en histoire et 

consacrée au développement de l’artillerie à 

poudre, des origines jusqu’au règne d’Henri II. 

Jusqu’à présent cependant, la plupart des 

nombreux travaux publiés sur le sujet se 

bornaient soit à décrire des pièces parvenues 

jusqu’à nous, soit à éditer des textes, notamment 

des inventaires, les deux le plus cependant 

souvent centrés sur des périodes relativement 

restreintes. L’auteur s’est attaché dans ce livre à 

étudier les uns et les autres autres dans leur 

évolution chronologique du XIVe au milieu du 

XVIe siècle. Avec, pour la multitude des pièces 

d’archives examinées sur cette longue période, une méthode rigoureuse dont rend compte, dès les 

premières pages, une petite fiche révélatrice du souci de précision permanent du propos : les 

conventions des citations et transcriptions qui permettent, pour la première fois, de beaucoup mieux 

cerner les textes présentés, donner leur véritable signification à des mots qui n’ont pas le même sens 

selon les époques et parfois les régions. Car le livre présente un nombre impressionant d’inventaires, 

de pièces comptables, de commandes, de livraisons, de quittances, de récits de chroniqueurs 

où chaque mention est finement analysée, ces études textuelles étant toujours mises en parallèle avec 

celle des sources iconographiques, malgré les limites que peuvent par exemple présenter les 

figurations relatives à des épisodes de sièges du XIVe siècle peintes dans des manuscrits datant, eux, 

des deux derniers tiers du XVe siècle avec les anachronimes que cela peut entraîner.  

De nombreuses pièces d’artillerie ont été conservées, rares encore pour le XIVe, mais en nombre 

croissant pour la période suivante. Les premiers canons à garrots utilisés dans la première moitié du 

XIVe siècle, et très vite des canons à plommées, comme celui de Tannenberg, firent place dans les 

années 1375 à des tubes jetant des boulets de pierre, d’abord relativement légers, auxquels 

succédèrent de gros canons avec l’emploi de boulets de fer. Le poids des projectiles, les 

caractéristiques des tubes, les métaux utilisés pour les veuglaires, les charges de poudre et les 

performances qu’elles permettaient font l’objet d’analyses toujours étayées sur un nombre de textes 

contemporains impressionnant. Un long chapitre est consacré au tryptique bombarde-veuglaire-

couleuvrine pour la période allant de 1425 à 1465 avec un affinement de la chronologie significatif.   

Une coupure nette se fait jour durant le dernier quart du XVe siècle, le système mis en place autour 

de la bombarde pour faire brèche et du veuglaire pour les tirs répétés à moyenne portée est alors, 

montre Crouy-Chanel, remis en cause par le développement de la couleuvrine comme une pièce 

lourde. Furent alors créées des pièces assez puissantes pour faire brèche, des progrès parallèles 

apparaissant tant dans l’artillerie du duc de Bourgogne que dans l’armée royale, avant de se diffuser 



 

 

par la suite en Bretagne ou dans le sud de l’Europe, l’Italie, l’Espagne, puis l’Écosse et l’Angleterre. 

L’usage naval de ces pièces n’est pas oublié, comme les progrès de l’affutage. 

Dans le chapitre consacré à la standardisation du canon moderne (1510-1550) est exposée la manière 

dont se constitue un système d’armes autour du canon de bronze à chargement par la gueule et la 

spécialisation des pratiques des canonniers en même temps qu’une réduction des types de calibres.  

Dans la guerre de siège, le recours par les assiégeants à l’artillerie n’a pas été, expose l’auteur, une 

arme qui aurait entraîné la fin de la fortification traditionnelle, mais d’abord un vecteur de puissance 

leur permettant d’accélérer le déséquilibre du rapport de force. De nombreux documents, tant textuels 

qu’iconographiques sont ainsi présentés pour illustrer au cours des périodes considérées l’adaptation 

des enceintes attaquées aux tirs en brèche.    

Parmi les multiples apports de ce volume de près de cinq cents pages, on doit mettre l’accent sur une 

précision jusqu’ici inégalée quant à la chronologie de cette arme, l’évolution des différents types, 

l’étude des diverses solutions pour affiner les poudres employées dans les arsenaux et leur 

industrialisation progressive, la gestion des stocks, le transport ou l’embarquement des pièces, tout 

cela à la lumière d’une documentation abondante et totalement maîtrisée avec une rigueur constante. 

Il s’agit donc là d’une véritable somme qui donne un état des connaissances actuelles en ce domaine 

et mérite d’être reconnue comme telle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Dominique Briquel 

 

 

Mathieu Engerbeaud, Les Premières 

Guerres de Rome (753-290 av. J.-C.), Paris, Les 

Belles Lettres, 2020, 495 pages, ouvrage 

couronné par le prix de la Société des Professeurs 

d’Histoire Ancienne de l’Université. 

Des générations de lycéens ont dû garder 

un souvenir assez négatif des pages de Tite-Live 

que leurs professeurs leur ont fait traduire 

pendant leurs années d’études. Comme je l’avais 

souvent entendu dire par mes étudiants, peu 

sensibles à l’alternance des événements domi 

militiae selon laquelle s’ordonnait la narration 

dans le cadre annalistique et réduisant 

abusivement les Ab Vrbe condita libri à son seul 

second volet, ce qu’offre l’historien padouan 

n’aurait été que de l’histoire-bataille et il faut 

avouer que la sempiternelle répétition de récits de 

combats a de quoi lasser le lecteur d’aujourd’hui. 

Mais Mathieu Engerbaud n’a pas hésité à prendre 

le contrepied de ce sentiment général et à 

affronter la question du sens et des modalités de 

ce choix de l’historiographie romaine. Il était 

particulièrement bien armé pour le faire, 

puisqu’on lui doit déjà un ouvrage, issu de sa 

thèse de doctorat et paru en 2017, Rome devant 

la défaite, qui lui valut un prix du Ministère des 

Armées et fut publié en coédition par le Ministère et les Belles Lettres. Ce spécialiste d’ores et déjà 

reconnu de l’histoire militaire de Rome a donc choisi cette fois de ne pas s’en tenir aux côtés moins 

glorieux du passé guerrier de l’Vrbs, ni aux moyens par lesquels les Romains sont parvenus à insérer 

leurs insuccès, pourtant fréquents et parfois très graves, dans la reconstruction d’une montée 

irrésistible vers la domination universelle, à laquelle les échecs, qu’elle parvenait toujours à 

surmonter, contribuaient à leur manière. C’est bien sûr cette mission de la ville de Romulus que 

célébraient les vers de Virgile tu, regere imperio populos, Romane, memento qui sous-tend la 

nouvelle étude de M. Engerbeaud. Il en dégage la prégnance dans la présentation de l’histoire des 

premiers siècles de la Ville, en suivant le récit que l’historiographie romaine nous transmet des 

conflits qui seraient survenus dans la période 753/290 av. J.-C.  

Ces dates montrent que c’est principalement à partir de Tite-Live que l’enquête peut être 

menée. Car si 753, date varronienne de la fondation, semble assez évidente, il n’en va pas de même 

de 290, année qui sans doute vit la fin de ce que nous appelons la troisième guerre samnite, mais dont 

on ne peut pas dire qu’elle marqua la conclusion d’une étape de la conquête, fût-elle limitée à l’Italie 

péninsulaire, puisque celle-ci ne s’acheva vraiment qu’en 272 av. J.-C., avec la prise de Tarente après 

la victoire de Rome contre Pyrrhus. 

En fait, le choix de cette date tient à ce qui est communément appelé le « trou de Tite-Live », 

qui fait que la narration continue que nous offre le Padouan s’interrompt avec la fin de la première 

décade, en 293 av. J.-C., pour ne reprendre qu’avec le début de la deuxième guerre punique, en 219 

av. J.-C. Or, aucune autre source ne permet de suppléer ce manque autre que de manière tout à fait 

partielle et insuffisante : le seul autre récit continu dont nous disposions, celui que donnent les 

Antiquités romaines de Denys d’Halicarnasse, ne nous fournit une narration parallèle à celle de Tite-

Live que jusqu’en 443 av. J.-C., puisque, sur les vingt livres dont se composait l’œuvre, qui se 



 

 

terminait à la date de 264 av. J.-C., année du déclenchement de la première guerre punique, nous ne 

possédons le texte complet que des seuls dix premiers livres et de la moitié du livre XI, les livres 

suivants n’étant connus que par fragments. Il eût été dans ces conditions impossible de poursuivre 

l’étude systématique de ce qu’a été, on peut dire, le « roman national » des Romains, les modalités 

selon lesquelles, année après année, ils ont retracé l’accomplissement progressif des promesses faites 

au fondateur de leur ville lors de la prise d’auspices initiale. Ce ne sont pas les bribes d’histoire que 

nous livrent les periochae des livres liviens ou ses épitomateurs qui autorisent à poursuivre l’enquête 

telle qu’elle peut être menée sur la période prise en considération par l’auteur.  

L’enquête a bien évidemment une part proprement historique, il aurait été impossible de ne 

pas tenir compte de « l’incertitude des cinq premiers siècles de l’histoire de Rome » dénoncée par 

Louis de Beaufort en 1738, et M. Engerbeaud reprend à son tour la chasse aux falsi triumphi, plures 

consulatus et autres réfections complaisantes du passé que Cicéron fustigeait déjà dans son Brutus et 

qui lui permettaient de qualifier de mensongère la vision que ses contemporains avaient de leur passé. 

Mais la quête d’un fond de vérité factuelle, dont nous connaissons trop le caractère illusoire 

aujourd’hui, ne constitue pas l’essentiel de son propos et on lui saura gré de ne se ranger ni dans le 

clan des « fidéistes » ni dans celui des « hypercritiques » que notre collègue belge Jacques Poucet 

renvoyait dos à dos. M. Engerbeaud avance d’ailleurs une remarque de bon sens : ce dont ceux qui 

se sont engagés dans le débat, souvent avec passion, n’ont guère pris conscience, les auteurs qui nous 

ont transmis leur vision du plus ancien passé de Rome n’avaient pas tout simplement pas les moyens 

intellectuels de penser ce passé, étaient prisonniers de catégories qui étaient celles de leur temps et 

dont ils ne pouvaient même pas imaginer qu’elles étaient inadaptées à leur compréhension ou 

simplement leur description des faits. Et pourtant, et cela est aussi un des points intéressants de la 

démarche de l’auteur, il fallait, ne serait-ce que du fait de la logique du genre annalistique, remplir 

d’événements des périodes sur lesquelles, il le rappelle avec raison, les premiers historiens n’avaient 

que peu de choses à dire – il nous est rapporté que Fabius Pictor en traitait très sommairement. La 

réinterprétation, la rétroprojection devenaient dès lors des instruments quasiment obligatoires de 

l’écriture du passé. C’est pourquoi un historien comme Tite-Live, ou son contemporain grec Denys 

d’Halicarnasse, écrivant en ce moment insigne où, sous l’égide du prince, la pax Romana s’était 

étendue sur le monde avec un empire qui avait fait régner l’ordre et avait su debellare les derniers 

superbes, pour reprendre l’expression virgilienne, ne pouvaient manquer de s’inscrire dans une 

perspective téléologique, dans laquelle l’histoire des guerres occupait une place privilégiée. C’est à 

suivre cette marche vers l’imperium universel, promis à l’Vrbs dès le moment de sa fondation, que 

s’attache le livre. L’auteur en montre la logique profonde et les articulations essentielles, par-delà le 

foisonnement apparemment disparate des événements.  

Les projections dans le passé qu’Ettore Pais dénonçait comme de simples falsifications, sans 

beaucoup s’interroger sur le sens qu’elles prenaient sinon celui, un peu secondaire, de flatter des 

orgueils gentilices ou de fournir des étiologies, deviennent des jalons dans l’accomplissement de la 

mission de Rome. Le Fabius seul survivant de la gens après la mort de 306 de ses membres au 

Crémère préfigure le rôle providentiel du Cunctator au lendemain de Cannes. Bien sûr, cela amène 

souvent à fausser les réalités du passé : M. Engerbeaud souligne l’importance, rarement perçue, du 

refus que Rome aurait opposé aux Sabins vainqueurs au lendemain de l’établissement de la libera res 

publica, d’accepter de conclure la paix après la défaite ; on voit déjà là l’affirmation anachronique 

d’un principe qui conduira également à la réfection de l’épisode des Fourches Caudines et au refus 

d’admettre que les Romains aient pu alors accepter une pax Caudina, dont il est certain qu’elle 

interrompit alors ce qui est devenu, sans interruption, notre deuxième guerre samnite, puis donnera 

sa justification à l’attitude du Sénat face à Pyrrhus puis Hannibal, mais dont tout porte à penser qu’il 

ne fut posé qu’à l’occasion de la deuxième guerre punique. Dans le cas des Fourches Caudines, la 

honte d’une défaite est ainsi effacée ; mais la réécriture de l’histoire peut passer au contraire par 

l’accentuation de la gravité d’un échec. C’est le cas justement, pour les Fourches Caudines, dans le 

fait même du passage sous le joug : il est présenté par nos sources comme un opprobre sans 

précédent ; cependant, que des vaincus soient traités de la sorte devait être banal à l’époque : on voit 

les Romains infliger le même traitement à certains de leurs adversaires, et eux-mêmes ont toute 



 

 

chance de l’avoir subi dans d’autres circonstances.  En fait, aggraver la portée du désastre, lui donner 

une dimension qui l’égalât à Trasimène ou à Cannes ne pouvait que mettre en relief la capacité de 

Rome à se redresser dans l’adversité et à y trouver la force qui lui permît de remporter la victoire 

finale.  

Le plus bel exemple de désastre ainsi grandi est bien sûr celui de la prise et de l’incendie de 

Rome par les Gaulois en 390 av. J.-C., auquel les quelques traces archéologiques récemment 

découvertes n’autorisent pas à donner la dimension cataclysmique que lui attribuent nos sources. Les 

pages que l’auteur consacre à l’événement sont parmi les plus novatrices et les plus réussies du livre. 

Il y montre excellemment comment l’histoire de Rome a été reconstruite autour de ce désastre, 

présenté comme donnant lieu à une véritable refondation de la Ville sous la conduite du nouveau 

Romulus que fut Camille. L’ennemi gaulois a été grandi aux dimensions de l’adversaire par 

excellence, celui dont l’apparition ne manquait pas de susciter la terreur et le recours à la procédure 

d’exception qu’était le tumultus Gallicus. L’historiographie lui a attribué le sens d’une remise en 

cause d’une hégémonie romaine sur le Latium qui aurait déjà été établie et que la catastrophe aurait 

fait vaciller, donnant aux cités soumises l’occasion de se rebeller – en des mouvements de révolte 

dont l’Vrbs aurait fini par triompher, pouvant alors passer à l’étape suivante du processus de conquête, 

celui qui, avec l’intégration de Capoue dans la cité romaine, conduisit à l’affrontement avec les 

Samnites, puis, par des développements de plus en plus amples, les ennemis du Nord s’ajoutant à 

ceux du Sud, à celui de l’Italie entière, vaincue à Sentinum en 295, en une bataille dont l’issue 

victorieuse avait été annoncée par l’apparition de l’animal qui évoquait son fondateur. Or, en une 

démonstration tout à fait convaincante, M. Engerbeaud montre que cette catastrophe où, à en croire 

nos sources, Rome aurait pu périr à l’image de son ancêtre Troie, n’a vraisemblablement été qu’un 

épisode dans la lutte qui opposait alors Rome aux autres cités latines, notamment Tibur et Préneste, 

dans lesquelles des Gaulois sont intervenus au service des adversaires de l’Vrbs. L’événement a sans 

doute été d’une gravité sans précédent : mais il s’inscrit dans la continuité d’une histoire à ce stade 

encore latine, non romaine, et n’a pas eu la dimension épocale qu’il a prise lorsqu’on s’est mis à 

considérer comme inconcevable que les limites de la cité qui avaient été sacralisées, à en croire 

Properce ou Florus, par le sang de Rémus au cours du fratricide originel, aient pu être franchies par 

un ennemi.  

Le passé de l’Vrbs a donc été relu en fonction de ce que le modeste agrégat de cabanes initial 

était devenu à l’époque où Rome a commencé à se doter d’une histoire écrite. Ceux qui ont retracé 

son passé lui ont surimposé une logique qui était celle par laquelle ils se plaisaient à rendre compte 

d’un destin qu’ils jugeaient – certes avec de bonnes raisons – supérieur à celui de toute autre cité. Ce 

destin s’était accompli par la guerre, à travers les innombrables péripéties que rapporte l’annalistique : 

le nouvel ouvrage de M. Engerbeaud déconstruit dans les moindres détails du récit cette mise en place 

d’une vision de leur passé dont les Romains d’alors ne pouvaient pas comprendre qu’il s’agissait 

d’une rétroprojection idéologique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Dominique Briquel 

 

 

Emmanuel Dupraz (sous la direction de), 

Tables eugubines ombriennes et livre de lin 

étrusque. Pour une reprise de la comparaison, 

collection Histoire et Archéologie, Hermann, 

Paris, 2019, 177 pages. 

 Les textes rituels les plus longs que nous ait 

fournis la partie non grecque de l’Italie pour la 

période antérieure à la fin de l’époque 

républicaine à Rome ne sont pas des textes 

latins, mais des documents épigraphiques 

rédigés en ombrien et en étrusque. Il s’agit dans 

le premier cas des sept tables de bronze 

découvertes en 1444 à Gubbio, qui ornent 

aujourd’hui le palais communal de la ville, et 

dans le second d’un livre de lin, cet antique 

support d’écriture en usage dans l’Italie 

ancienne, réalisé en matériau périssable, dont un 

hasard extraordinaire a fait qu’il soit parvenu en 

Égypte dont le climat sec a permis la 

conservation, que là-bas il ait été découpé en 

bandes, que ces bandes aient été utilisées pour 

envelopper une momie, que cette momie, 

découverte vers 1848, ait été acquise par un 

fonctionnaire croate de l’Empire autrichien qui 

la rapporta à Zagreb où elle fut donnée au musée local en 1867, et qu’en 1891 un savant viennois, 

Jakob Krall, s’aperçut que le texte que portaient ces bandes n’était pas rédigé en ancien égyptien, en 

copte ou en arabe, voire en picte, comme on en avait émis l’hypothèse, mais en étrusque. Ce 

document, qui comporte 1200 mots lisibles, est de loin le plus long de ceux qui nous sont parvenus 

pour cette langue ; quant aux tables de Gubbio, ou tables eugubines, elles offrent un total de 4200 

mots. En revanche, pour cette période – 3ème/2ème siècles av. J.-C.–, le latin ne nous offre guère que 

quelques courtes prescriptions contenues dans le traité d’agriculture de Caton.  

 Les tables de Gubbio décrivent plusieurs cérémonies qui étaient mises en œuvre dans cette 

ville ombrienne, soit pour le compte de la communauté civique, soit dans le cadre d’une confrérie, 

celle des frères Atiedii. Le texte continue à présenter des difficultés d’interprétation non négligeables, 

mais que l’ombrien soit une langue italique, par conséquent proche du latin, fait que ces difficultés 

restent limitées – si bien que les premiers éditeurs s’étaient contentés de donner une « traduction » 

latine du texte, en rendant les mots ombriens par les mots latins considérés comme leurs 

correspondants, en une démarche purement linguistique qui fut heureusement dépassée par Michel 

Bréal, lorsqu’il publia en 1875 Les Tables eugubines. Texte, traduction, commentaire, ouvrage où, 

pour la première fois, étaient analysées les procédures rituelles et les prières elles-mêmes, par 

comparaison avec ce que nous connaissons pour Rome. Le livre de lin de Zagreb, rédigé en étrusque, 

pose bien évidemment des problèmes sans commune mesure avec ceux que posent les tables de 

Gubbio. Notre connaissance de la langue, qui, en dépit des efforts de générations d’étruscologues, 

reste limitée, notamment en matière lexicale et morphologique, fait que nous comprenons très 

imparfaitement le texte – même si Karl Olzscha, en 1934 et 1935, et Massimo Pallottino, en 1937, 

ont montré que ce document est un calendrier religieux, décrivant les cérémonies à accomplir à 

différents jours de l’année, et exposant en particulier quatre rituels parallèles, concernant deux fois 

Neθuns, le Neptune étrusque, une fois un groupe de dieux appelés aiser śic śeuc (le mot aiser 



 

 

signifiant « dieux »), une autre fois une « puissance divine » (sens du mot flere, comparable au latin 

numen) désignée comme flere in crapśti.  

 Or un moyen d’essayer de sortir de l’aporie qu’offre l’approche d’un texte rédigé dans une 

langue en grande partie inconnue comme le livre de lin de Zagreb a été de recourir à la comparaison 

avec les tables eugubines et de tenter de dégager des éléments communs. Ainsi K. Olzscha partait du 

principe que toute procédure d’offrande, dans l’Italie ancienne, s’articulait sur cinq étapes, 

l’invocation initiale du dieu (inuocatio), l’appel à ce qu’il soit favorable (placatio), l’indication de 

l’offrande (oblatio), l’objet de la demande (postulatio), la prière pour l’acceptation de l’offrande 

(acceptatio). Il se faisait fort de retrouver cette succession aussi bien dans le texte étrusque que dans 

les tables de Gubbio – ce qui bien sûr avait des conséquences capitales pour son interprétation : ainsi, 

développant cette idée en 1991 puis 1997, H. Rix, partant du fait que le document ombrien comportait 

des formules de prière au style direct où l’officiant s’adressait au dieu à la deuxième personne, 

proposait de retrouver des pronoms de deuxième personne dans le texte étrusque, dégageant ainsi des 

données de flexion verbale jusque-là inconnus. Ainsi la comparaison des tables ombriennes et du 

livre de lin étrusque fournissait une application privilégiée de la méthode bilinguistique, qui consiste, 

en l’absence de bilingues véritables du genre de la pierre de Rosette, à mettre en parallèle des éléments 

textuels étrusques avec des phrases réputées avoir le même sens mais rédigées dans une langue 

accessible pour nous. 

 Il faut malheureusement reconnaître qu’une comparaison de ce type n’apporte que des 

éléments limités. Même des formules qui appellent le plus naturellement à des rapprochements, 

comme les séquences récurrentes désignant les communautés impliquées dans le rituel qu’on repère 

aussi bien en étrusque qu’en ombrien, ne permettent pas une traduction des mots étrusques : on lit à 

plusieurs reprises sur les tables la formule ukriper fisiu tutaper ikuvina, pour la citadelle fisienne et 

la cité d’Iguvium, sur le livre de lin celle tout aussi fréquente sacnicleri cilθl spureri meθlumeri enaś, 

où le mot spur, connu par ailleurs, désigne la ville ; mais la séquence étrusque offre trois termes 

coordonnés en -eri et non deux comme la séquence ombrienne, car elle ajoute au début ce qui est 

peut-être un groupe de prêtres, sanicleri, comporte le mot cilθ, exprimé au génitif, pour lequel on 

hésite entre le sens de citadelle ou de tribu, pose une distinction peu claire entre spur et meθlum (la 

cité et son territoire ?) et se termine par le génitif enaś, dans lequel on a proposé de reconnaître un 

pronom indéfini.  

 On serait tenté de parler d’échec de la comparaison et de se borner au constat, rappelé par 

notre collègue de l’université de Rome Tor Vergata Paolo Poccetti au début de l’ouvrage, que les 

tables ombriennes et le livre de lin étrusque sont des documents foncièrement différents, que les 

premiers juxtaposent des cérémonies hétérogènes, avec des éléments rituels absents du texte étrusque, 

comme le recours systématique à des prises d’auspices (avis anzeriates, les oiseaux ayant été 

observés), sans rien de comparable aux blocs parallèles qu’on peut dégager dans le liber linteus. Mais 

Emmanuel Dupraz, professeur à l’Université Libre de Bruxelles et directeur d’études à l’École 

Pratique des Hautes Études, n’a pas hésité à relever le défi et à se prononcer, selon le sous-titre de 

l’ouvrage, « pour une reprise de la comparaison ». Cette reprise de la comparaison a abouti à 

l’ouvrage que nous voyons, qui regroupe des communications présentées à l’École Normale 

Supérieure de Paris le 5 juin 2015 dans le cadre d’une journée d’études et qui a été publié en 2019 

dans la collection Histoire et Archéologie de l’équipe AOROC, Archéologie et Philologie de l’Orient 

et de l’Occident. 

E. Dupraz a fait appel aux deux collègues à qui on doit les études d’ensemble les plus récentes 

sur le livre de Zagreb, le Néerlandais, Lammert Bouke Van der Meer, professeur à l’université de 

Leyde, auteur du Liber linteus Zagrabiensis. The Linen Book of Zagreb. A Comment on the Longest 

Etruscan Text, paru à Louvain et Dudley en 2007, et l’Italienne Valentina Belfiore, qui a publié en 

2010 Il liber linteus di Zagabria. Testualità e contenuto, édité à Pise et Rome comme n° 50 dans la 

Biblioteca di Studi Etruschi. Lors de la journée d’études parisienne, l’un et l’autre se sont attachés à 

certains points du rituel étrusque qui, à leur avis, pouvaient être comparés à des éléments connus par 

les tables de Gubbio, éventuellement par d’autres documents italiques, comme la table osque 

d’Agnone. La première étudie le rôle de l’autel et du feu, le second, entre autres, le rapprochement, 



 

 

linguistiquement très tentant, entre les dieux Grabovii, qui sont les trois grands dieux de la triade 

iguvienne Jupiter/Mars/Vofionus, homologue de la triade romaine primitive Jupiter/Mars/Quirinus, 

et le flere in crapśti du calendrier étrusque.  

 Bien sûr, les interprétations de détail varient fortement, en fonction des hypothèses auxquelles 

vont les préférences de l’auteur. Ainsi, là où L. B. Van der Meer reste fidèle à l’interprétation 

traditionnelle de cletram, qui se lit dans le texte étrusque, comme équivalant au kletram des tables, 

mot qui désigne une litière sur laquelle sont portés des objet rituels, V. Befiore la rejette au profit de 

l’analyse selon laquelle le cletram étrusque serait un composé du démonstratif au cas oblique cle, de 

la postposition -tra et d’une copule adversative -m. En ce qui concerne le locatif ra𝜒θ des formules 

ra𝜒θ tur et ra𝜒θ suθ, offre (tur) et place (suθ) dans le ra𝜒, le savant néerlandais comprend « sur 

l’autel », la chercheuse italienne « dans le feu », tandis qu’en ce qui concerne le verbe nunθen qui 

précède l’énoncé de l’offrande aux dieux, des deux sens « offrir » et « invoquer » envisagés par H. 

Rix, le premier préfère « offrir », la seconde « invoquer ».  

 Il est inutile d’insister sur les divergences, inévitables étant donné l’obscurité persistante du 

texte étrusque, que le parallèle ombrien ne permet certainement pas de lever. Il est plus important de 

souligner que la prise en compte minutieuse du contenu des tables, et quand bien même subsistent 

bien des points d’incertitude, permet d’affiner l’analyse du liber linteus. Les pages consacrées dans 

le livre par E. Dupraz lui-même aux « Descriptions de rituels dans les tables eugubines et le Liber 

linteus », dont il étudie la « composition d’ensemble et (les) stylèmes de détail », montrent que, par 

une comparaison stylistique rigoureuse entre des parties de rituel qui paraissent parallèles, on peut 

retrouver dans le texte étrusque, par-delà notre incapacité à comprendre le sens de la plupart des mots, 

une articulation dans la présentation tout à fait comparable à celle qu’offre le texte ombrien, avec des 

répétitions, des parallélismes, des injonctions, des énoncés d’offrandes et de prières homologues. En 

ce sens, et même s’il faut renoncer aux ambitieuses illusions qu’on s’était faites à une certaine époque, 

la comparaison entre les documents étrusque et ombrien reste un moyen d’étude de grande valeur. 

 La fécondité persistante de la méthode se manifeste même dans de deux des études présentées 

dans ce livre, dont la présence surprend dans cet ensemble, dans la mesure où elles semblent, de prime 

abord, totalement étrangères à la dimension comparative : celles présentées par deux jeunes 

chercheurs, l’Allemande Theresa Roth et l’Italien Francesco Zuin, qui ne portent que sur les tables 

eugubines. La première y étudie les expressions directives ; elle souligne que 90% des verbes 

expriment des prescriptions, généralement formulées à l’impératif futur mais exceptionnellement, 

dans le cas de dialogues entre officiants, à l’impératif présent, et parfois, vraisemblablement pour des 

raisons de politesse, au subjonctif présent voire au moyen de formules indirectes. Le second s’attache 

aux formes très nombreuses de « futur II », ou futur antérieur, notant qu’à côté de leur emploi 

grammaticalement attendu, marquant l’antériorité, très fréquent dans des subordonnées temporelles 

ou conditionnelles, elles paraissent avoir parfois conservé la valeur résultative – celle qu’on a dans le 

latin memini, je me souviens – et garder ainsi la trace de la valeur aspectuelle de l’ancien parfait indo-

européen, disparu dans l’opposition purement temporelle du perfectum classique par rapport au 

présent qu’on constate dans les langues italiques. Nous sommes certes loin de l’étrusque et du liber 

linteus, et il est exclu qu’on puisse procéder à une analyse comparable pour le calendrier rituel de 

Zagreb, où très souvent nous sommes incapables de décider si nous avons affaire à des formes 

verbales ou nominales (ainsi pour le mot scara, dans lequel V. Belfiore reconnaît l’équivalent du grec 

ἐσχάρα, autel de cendres, mais que E. Dupraz identifie comme un subjonctif en -a). Cependant, outre 

l’intérêt qu’elles présentent pour notre compréhension du document ombrien, ces études permettent 

de jeter un regard nouveau sur certains points du texte étrusque – ainsi la variété des formules 

directives des tables paraît se retrouver dans le liber linteus, avec ce qui nous apparaît être dans la 

morphologie verbale de l’étrusque des impératifs réduits au seul radical, des subjonctifs en -a et des 

« nécessitatifs » en -(e)ri. Cet ouvrage est donc un remarquable exemple des petits pas qui jalonnent 

le progrès de notre connaissance de l’étrusque. 

 

 

  


