Neil STRATFORD

1 J’ai I’honneur de déposer sur le bureau
k‘ . ):\‘ B de I’Académie, de la part de I’éditeur, le plus
B0 RODRIERA ccent ouvrage de la série La Grace d'unme

CQVIRTCE Cathedrale, consacré A Autun, et paru & Paris, aux

~ PEONANEA Citions Place des Victoires, 2020, 441 p. in 4°.
W drale

La série, initiée par Mgr Joseph Doré en 2010, a
d’abord été publiée aux Editions La Nuée Bleue a
Strasbourg en 2010, avant d’étre reprise depuis un
an par les Editions Place des Victoires. Depuis dix
ans vingt-neuf volumes ont été publiés. Chacun,
luxueusement illustré, réunit les contributions de
plusieurs auteurs sur I’histoire de 1’édifice a
travers les siécles, jusqu’aux interventions les
plus récentes. L’accent Yy est mis sur
I’architecture, sur la sculpture et la peinture
monumentale et mobiliére, sur les arts décoratifs
et sur certains aspects de 1’évolution de la liturgie,
la musique incluse.

Le présent volume est consacré dans sa
majeure partie a Saint-Lazare d’Autun, devenue
cathédrale a la fin du XII® siecle plusieurs
décennies apres son érection, mais il ne néglige
pas les vestiges de la cathédrale primitive, datant
du haut Moyen Age et placée sous le vocable de
saint Nazaire. C’est un livre monumental, qui pése pres de quatre kilos et rassemble soixante et onze
articles dus a quarante-trois auteurs ; leurs contributions sont souvent dispersées entre plusieurs
chapitres, non sans produire une certaine répétition du contenu. Omniprésentes y sont les
photographies, souvent en pleine page et la plupart prises de nouveau par Jean-Pierre Gobillot et
Michel Pellat-Finet. Il faut noter que les légendes des planches ne sont pas dues aux auteurs des
chapitres concernés mais — et c’est a regretter — elles sont la création de 1’éditeur.

L’avant-propos de Mgr Benoit Riviére démontre le role joué par I’Eglise dans la genese du
volume mais le ton de voix des articles exclut tout proselytisme de la part des auteurs. Le contenu du
livre est d’une telle profusion qu’on ne peut guére prétendre ici en rendre compte dans tous ses détails.
Les spécialistes de 1’ Antiquité, du Moyen Age et des Temps modernes s’enrichiront a le lire. Certes
une partie du livre est consacrée a la sculpture romane si fameuse de Saint-Lazare, accompagnée de
photographies souvent prises depuis les échafaudages. Parmi les autres contributions, certaines sont
novatrices, comme c’est le cas dans tous les volumes de la série. On notera ainsi le chapitre intitulé :
“Les débuts du christianisme autunois. La cité d’Autun depuis ses débuts (IVe-Vlle siécles)”; et
plusieurs écrits de Sylvie Balcon-Berry, du regretté Walter Berry et de Christian Sapin, s’appuyant
sur les résultats des fouilles de I’ancienne cathédrale Saint-Nazaire, son cloitre et ses dépendances. Il
faut aussi mentionner les contributions de Jacques Madignier pour 1’époque moderne, celle d’Eliane
Vergnolle pour I’architecture romane, et les deux articles de Kristina Krlger et de Fabienne Joubert
sur I’architecture, les peintures et les vitraux des chapelles latérales de Saint-Lazare, qui sont en
général méconnues et dont I’importance est trop souvent sous-estimée. Geneviéve Bresc-Bautier et
André Strasberg commentent les décors et les tombeaux. Frédéric Didier, architecte, responsable des
récentes restaurations de Saint-Lazare, était le mieux placé pour faire parler les images de ce chantier
(voir les p.130-151). Un bref chapitre de Brigitte Maurice-Chabard sur le Cardinal Rolin et la Nativité
du Maitre de Moulins se distingue par la discussion, menée en profondeur, de la riche documentation
autunoise. L’auteur fait ainsi planer le doute sur I’idée que le tableau fut a 1’origine destiné a Saint-




Lazare, et elle retient I’attribution du panneau a un certain Jean Hey — une attribution de plus en plus
largement acceptée depuis Charles Sterling par les historiens de I’art.

Le bref catalogue qui vient d’étre esquissé n’a aucunement la prétention de rendre justice a ce
riche volume, dont I’illustration & elle seule pourrait justifier la place qui lui revient désormais dans
I’historiographie autunoise. En revanche, le maniement de 1’ouvrage suscite deux réticences. Primo,
les notes, imprimées en minuscules de trés petit module, sont bannies a la fin du livre, ce qui les rend
difficilement consultables pendant la lecture du texte principal. Secundo, compte tenu de sa taille et
de son poids, un tel volume n’est guére portatif. C’est en quelque sorte un livre de lutrin qui peut
difficilement étre consulté en dehors d’une bibliothéque. Dans les années 1950-1990, les publications
des moines de La Pierre-qui-Vire (Editions Zodiaque) pouvaient, elles, accompagner les touristes-
voyageurs et contribuer a les former, en leur donnant un apercu sur 1I’art roman en France qu’il était
facile de garder a portée de main. Les destinataires ont-ils tellement changé désormais ? Ne faut-il
pas une réflexion sur le format de ces beaux volumes ?



John SCHEID

Bérbel Schnegg, Die Inschriften zu den

L Ludi saeculares. Acta ludorum saecularium,
unter Mitarbeit von Wolfram Schneider-Lastin,
Biirbel Schnegg mit einem Beitrag zur Prosopografie von
DIE |NSCHR|FTEN Frangois Chausson, Walter de Gruyter,
Berlin/Boston, 2020, 517 p. (open-edition :
Z U D E N https://www.degruyter.com/view/title/562011)

LUDI SAECULARES

ACTA LUDORUM SAECULARIUM

Jai I'nonneur de déposer sur le bureau de
I'’Académie le volume de Barbel Schnegg, Die
Inschriften zu den Ludi saeculares. Acta
ludorum saecularium, avec une contribution sur
la prosopographie de Frangois Chausson, que
vient de publier de Gruyter. Des Jeux séculaires
romains, qui saluaient la disparition d'une
géneration (saeculum) et la naissance d'une
nouvelle, apres environ 110 ans, lorsqu'aucun de
ceux qui avaient assisté a la célébration
précedente n'etait plus vivant, il existe une
double tradition et wune longue histoire
scientifique. Les historiens et les antiquaires
rapportent le mythe étiologique de leur
prétendue création, au début du V°s. av. J.-C., et
mentionnent briévement les quatre célébrations
d’époque républicaine, sauf l'auteur grec
Zosime qui ajoute au V¢ s. ap. J.-C. au mythe d'origine la cérémonie telle qu’clle était célébrée a partir
de 17 av. J.-C., et donne méme une transcription de 1’oracle sibyllin qui fut a I’origine de la série des
Jeux d’époque impériale. Les descriptions littéraires des Jeux séculaires d’époque républicaine quant
a elles ne permettent pas d'identifier avec précision les rites en cause, si ce n’est que ces célébrations
se faisaient au Champ de Mars, au Terentum (ou Tarentum), un sanctuaire de Dis pater et de
Proserpine, et paraissent avoir concerneé la survie des jeunes. La description des cérémonies faite par
Zosime a été confirmée dans un deuxiéme temps par un miracle épigraphique qui a permis de
retrouver, a la fin du XIX® s., les restes de deux colonnes sur lesquelles furent gravés les procés-
verbaux des célébrations augustéenne (17 av. J.-C.) et sévérienne (204) des Jeux ; aucun fragment du
protocole de 87 ap. J.-C. n’a été découvert jusqu'a présent. Il n'y eut pas d'autre célébration :
Constantin a manifestement refusé de répéter les Jeux comme il aurait di le faire au cours de la
décennie postérieure a la victoire du Pont Milvius, ce qui suscite un siecle plus tard I'indignation du
paien Zosime et le long développement qu'il consacre aux Jeux séculaires. Joints aux monnaies
célébrant ces Jeux, notamment sous Domitien, ces documents livrent une grande quantité de
renseignements de tout genre. A 1’égal des protocoles des fréres arvales, les inscriptions sont d’une
valeur inestimable pour la connaissance précise des rites d’une grande féte religieuse romaine, sa
préparation, son ordonnance, ses sacrifices, ses jeux théatraux et ses courses de char. Diversement
conservés, ces fragments d'inscriptions découverts pour I'essentiel en 1890 furent d’abord publiés en
1902 dans le Corpus Inscriptionum Latinarum, avant leur parution avec des commentaires, en 1941,
dans un volume de Giovanni Battista Pighi (réédité en 1965). Malgré la qualité de ces premiéres
éditions auxquels se joignirent deux fragments provenant d’une collection florentine que Luigi
Moretti publia en 1984, il convenait de reprendre non seulement le texte de 17 av. J.-C., mais surtout
celui des Jeux de 204, qui n’a pas été revu depuis le travail de Pighi dans les années Trente.




Bérbel Schnegg a commencé a s’intéresser aux inscriptions des Jeux séculaires dans une thése sur les
Jeux augustéens, publiée en 2002 chez K. G. Saur, dans le cadre de la revue Archiv flr
Religionsgeschichte. Sa vérification précise du texte, désormais complétée par les deux fragments de
Florence joints a celui qui avait été par erreur attribué aux Saecularia de Claude (une célébration des
centenaires de la fondation de Rome), sa traduction et son commentaire firent grandement avancer la
connaissance de I’inscription, de la féte, et de son interprétation : en deux ans son livre fut épuisé. La
réimpression du volume fut évoquée, mais 1’éditeur, qui était désormais De Gruyter, demanda a juste
titre que le protocole des Jeux séculaires de 204 y flt associé. Or ce document, conservé depuis une
quarantaine d’années dans un dép6t, était alors inaccessible. En outre, Mme Schnegg était engagée
dans d’autres publications. Une fois libérée de toutes ses obligations, elle se remit au travail. Le
moment était favorable, puisque le Museo Nazionale Romano des Thermes de Dioclétien aménageait
a partir de 2012 un cloitre pour y exposer les commentarii des fréres arvales et ceux des Jeux
séculaires. Ces derniers furent sortis du dépdt et restaurés. L’ame de ce projet, qui remontait au
professeur Silvio Panciera et au Surintendant Adriano La Regina, était la directrice du Musée,
Rosanna Friggeri. Quand elle eut connaissance du projet de B. Schnegg, elle lui proposa de collaborer
a la révision des fragments des deux inscriptions. Mme Schnegg réalisa ce travail avec Carlotta
Caruso, du Musée des Thermes, pendant les opérations de la restauration et de la mise en place des
fragments de I’inscription de 204. Ce travail de contrdle et parfois de correction fut également réalisé
pour les fragments du protocole augustéen, et constitue 1’un des premiers apports de ce livre. Il offre
désormais une version contrdlée et fiable des deux textes et, pour le difficile document de 204, aussi
une disposition plus exacte et pertinente des fragments sur la stele respective, que tous peuvent
maintenant vérifier au Musée des Thermes. Une concordance permet de retrouver la numérotation de
Pighi.

Le deuxieme bénéfice du livre de B. Schnegg réside dans le texte revu, I’apparat critique, la traduction
et son riche commentaire. Pour le protocole augustéen elle reproduit le livre de 2002, dont elle met a
jour la bibliographie et précise certains détails.

Ce qui rend cette édition particulierement précieuse ce sont ses commentaires. Dans un premier
commentaire qui suit les deux longs protocoles — 168 lignes pour le document augustéen, 317 lignes
pour le texte sévérien, B. Schnegg discute les restitutions précédentes pour les écarter ou les
maintenir, en reconstruisant les raisonnements de Mommsen ou de Pighi, en motivant leurs décisions,
tout comme elle le fait pour ses propres corrections ou restitutions, qui sont généralement
convaincantes. En effet ni Mommsen ni Pighi ne justifiaient leurs restitutions des lacunes des
inscriptions, ce qui déroutait souvent les non spécialistes. Pour le texte du commentarium augustéen,
apres sa critique des restitutions et leur explication, un deuxieme commentaire éclaire les données
rapportées par l'inscription. Ces deux commentaires sont suivis de I'histoire de cette féte célébrée du
1°" au 3 juin 17 av. J.-C., de l'analyse de son mythe d'origine, d'une topographie des cérémonies
décrites, d'une prosopographie des quindécemvirs, les prétres chargés de célébrer la féte, et d'une
analyse des monnaies augustéennes commémorant I'événement. Une étude de I'oracle sibyllin qui fut
a l'origine de la féte de 17 av. J.-C. et de I'nymne séculaire écrit par Horace concluent cette premiere
partie du livre.

La deuxiéme partie du volume est nouvelle. Elle est consacrée au commentarium de la féte de 204
ap. J.-C. dont elle reconstruit la disposition des fragments sur la colonne. Cette reconstruction apporte
un premier bienfait : un texte dont les lignes sont numérotées de 1 a 317, et non découpées, comme
dans les éditions précédentes, en plusieurs séquences correspondant aux grands ensembles de
fragments et dotées chacune d'une numérotation propre. Ce résultat d'une analyse serrée des
fragments et de leur disposition sur la colonne rend aujourd'hui la consultation et la citation du
protocole nettement plus aisées. Pour commenter et veérifier les listes de présence des quindécemvirs,
pour décrypter les tres fragmentaires et difficiles listes des 110 matrones qui célébraient la féte a coté
des prétres, celles des 54 garcons et filles qui réciterent le Carmen saeculare, et de la trentaine de
garcons qui avaient exécuté le lusus Troiae (un jeu équestre), B. Schnegg s'est adjoint les
compétences de Fr. Chausson, qui est l'un des meilleurs connaisseurs de la prosopographie
séveérienne. La liste des matrones est la plus mutilée, mais une dizaine de nouveaux éléments ont



néanmoins pu étre obtenus, alors que pour les cinquante-quatre récitants de I'nymne séculaire,
respectivement vingt-deux et seize noms sont connus avec plus ou moins de détails nouveaux (trois
pour les garcons, cing pour les filles), et pour les vingt-sept garcons du groupe indéterminé qui
executa les figures du « Jeu de Troie » sept nouveaux eléments ont été découverts par Fr. Chausson.
Avec le commentaire épigraphique et prosopographique précis des reconstitutions, cette partie du
livre apporte de nombreuses nouveautés par rapport a I'édition de Mommesen et de Pighi. Le texte des
édits des quindécemvirs ou de I'empereur relatifs a I'organisation des différentes cérémonies, et celui
des protocoles résumant les rites ont été dans I'ensemble contrdlés et souvent corrigés : p. ex. a la
ligne 8 [celebrita]tem a la place de [sollemnita]tem ; I. 18 /... p]ueri /... te]Jmpus adolesce[ntiae] au
lieu de /...Jueri ; |. 24 o[mnia dii] immortales referant ; I; 99 corb[ibus ... p]ositis au lieu de in
coruf... pJositis ; Il. 127-136, ou le texte de la priere du sacrifice de la uictima praecidanea, ou I. 157
celui du sacrifice a Jupiter, ont été restitués en grande partie. Dans d'autres passages, B. Schnegg
récuse des restitutions faites par Mommsen ou Pighi, comme par exemple aux lignes 18-20, parce
qu'elles sont impossibles. Elle conclut le volume par une analyse de la signification des jeux séculaires
sévériens, de leur topographie et de leurs rites, des frappes monétaires effectuées, d'une comparaison
avec le protocole augustéen, et enfin de leur signification pour la dynastie sévérienne. Un index et la
reproduction des monnaies augustéennes, flaviennes et sévériennes concluent le volume.

Il ne saurait étre question de revenir ici sur toutes ces mises au point, corrections et restitutions
nouvelles proposées par B. Schnegg pour les deux procés-verbaux. Il est certain que ce livre met entre
les mains de tous une édition contrélée et réfléchie de ces deux documents religieux directs, qui
servent de points de départ pour la connaissance et l'interprétation de cette féte célébre et sont
centraux pour I'étude de la religion d'Etat sous I'Empire romain, en méme temps qu'ils offrent un point
de vue privilégié pour lI'analyse de la relation souvent difficile entre les textes des analystes et des
historiens et la réalité rituelle telle que les inscriptions la révélent.



Jacques VERGER

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie le volume intitulé Ludwig von
Pastor (1854-1928). Universitatsprofessor,
Historiker der Pé&pste, Direcktor des
Osterreichischen Historischen Institut in Rom
und Diplomat / Professeur, historien des papes,
directeur de [’Institut historique autrichien de
Rome et diplomate, Andreas Sohn/Jacques
Verger (Hg./éds.), Regensburg, Schnell und
Steiner, 2020, 440 p., nombreuses illustrations
en noir et blanc. Ce volume contient les actes
d’un colloque organisé en 2018 a Rome par
Andreas Sohn et moi-méme, colloque qui faisait
lui-méme suite a deux colloques comparables
consacrés au savant dominicain Heinrich
Denifle et au cardinal Franz Ehrle qui se sont
| tenus respectivement a Paris en 2012 et a Rome
.~ en 2015 et dont les actes ont également été
publiés, pour le premier par notre Académie en
2015, pour le second par 1’Ecole francaise de
Rome en 2018. Avec ce volume s’achéve donc
une trilogie mettant en valeur trois grandes
figures de I’érudition germanique de la fin du
XI1X® et du debut du xx¢ siecle, toutes trois liées
par ailleurs a Rome, au Saint-Siege et au
renouveau scientifique de I’histoire de I’Eglise

Andreas Sohn - Jacques Verger (Hg.)

et de la papaute.

Denifle, Ehrle et Pastor, qui étaient de quasi contemporains, se sont bien connus et
réguliérement cotoyés a Rome. lls ont tous trois joui en leur temps de I’estime des milieux
ecclésiastiques et académiques. Mais chacun avait cependant sa personnalité humaine et scientifique
bien marquée.

Denifle, dominicain autrichien de formation néo-thomiste, s’est surtout consacreé, a partir de sa
nomination comme sous-archiviste de I’ Archivio segreto Vaticano a de grandes éditions de textes
médiévaux, dont une des plus connues est le Chartularium Universitatis Parisiensis ; il a été mélé a
de nombreuses controverses éerudites et son ultime ouvrage a été un Luther tres polémique. De
tempérament plus irénique, Franz Ehrle, d’origine allemande, appartenait a la Compagnie de Jésus.
L’essentiel de sa longue carriére s’est déroulé a la Biblioteca Apostolica Vaticana ; il a joué, en tant
que preéfet, un réle capital dans la modernisation de cette bibliotheque, ce qui lui a valu, a la fin de sa
vie, d’accéder a la pourpre cardinalice ; il est par ailleurs 1’auteur de multiples travaux, toujours
utilisés aujourd’hui, sur I’histoire de la bibliothéque pontificale au Moyen Age, sur le Grand Schisme
et sur les courants dissidents au sein de 1’ordre franciscain.

C’est un profil malgré tout assez différent que présente Ludwig Pastor. Né en 1854 a Aix-la-
Chapelle, de pére luthérien mais tot converti au catholicisme sous 1’influence de sa mére, il restera
un laic, marié et pére de famille. A la fin de sa carriére, il sera anobli par ’empereur d’Autriche
Francois-Joseph et deviendra le baron (Freiherr) Ludwig von Pastor. Bien qu’il ait commencé ses
études en Allemagne ou il eut pour maitre Johannes Janssen, historien catholique connu pour ses
opinions vigoureusement ultramontaines et anti-protestantes, Pastor, peut-étre rebuté par
I’atmosphere du Kulturkampf, quitta bientdt son pays natal pour 1’ Autriche dont il prit la nationalité,
ou il soutint ses theses et ou il devint professeur d’« histoire générale » a ’'université d’Innsbruck



qu’il quitta en 1901 pour occuper les fonctions de directeur de I’Institut historique autrichien de Rome
avant d’étre nommé, au lendemain de la Premiére Guerre mondiale, ambassadeur aupres du Saint-
Siége de la jeune mais trés catholique et conservatrice république d’ Autriche. Il occupa ce poste, ou
il put faire valoir ses liens personnels avec le pape Pie XI, jusqu’a sa mort en 1928.

A la différence de Denifle et Ehrle, Pastor n’a pas été un érudit ni un grand éditeur de textes.
Bien qu’il n’ait nullement méconnu I’importance des sources primaires et des documents inédits, son
godt naturel allait aux grands synthéses et aux vastes fresques historiques. Son ceuvre majeure,
véritablement monumentale, est sa Geschichte der Papste seit dem Ausgang des Mittelalters (Histoire
des papes depuis la fin du Moyen Age) publiée & partir de 1886, en 16 volumes, dont certains divisés
en plusieurs tomes et dont plusieurs firent I’objet d’éditions révisées successives. Le succes de cette
publication fut immédiat. Elle fut trés vite traduite dans les principales langues européennes. Elle
trouva manifestement partout des lecteurs, non seulement dans le monde académique, mais aussi dans
le public cultivé, surtout celui des milieux catholiques et conservateurs, et dans les établissements et
institutions ecclésiastiques, ou elle fit vite figure d’histoire quasi officielle de la papauté.

Le succes international de la Geschichte der Papste s’explique par les trois caractéristiques
principales de cette ceuvre. D’abord, son ampleur (du début du x1ve¢ a la fin du xvii® siécle) et la
grande richesse de la documentation mise en ceuvre, souvent inédite, tirée notamment de la
bibliothéque et des archives du Vatican, mais aussi de nombreux dép0ts italiens et allemands. Ensuite,
I’agrément d’une narration élégante, assez « littéraire », s’autorisant digressions, portraits de figures
remarquables, scénes de genre évoquées avec pittoresque, etc. ; les eléments érudits étaient rejetés en
notes ou en annexes et Pastor évitait I’allure austere et la froide objectivité auxquelles prétendaient
certains historiens « positivistes » de son temps ; son nom aurait méme été avancé un temps, dans les
annees 1920, pour le prix Nobel de littérature. Enfin, la perspective apologétique assumée sans
détour : la glorification de la papauté et de sa mission providentielle est le fil conducteur de toute
I’ceuvre, dans la droite ligne du concile Vatican | qui avait affirmé le dogme de I’infaillibilité
pontificale, et, en contre-point, on trouve la critique systématique de tout ce qui allait a I’encontre de
cet ultramontanisme radical : le conciliarisme, le protestantisme, 1’humanisme « paien », les
Lumiéres et tous les courants libéraux, démocratiques ou laicisants de la pensee moderne pour
lesquels Pastor partageait la répulsion des papes Pie IX et Pie X.

Dans ces conditions, on concoit évidemment que cela méme qui avait fait le succes initial de
I’Histoire des papes de Pastor, explique aussi le relatif oubli ou elle est progressivement tombée
depuis les années 1930 et plus encore 1950. Son style souvent grandiloquent et sa conception tres
littéraire de 1’écriture historique apparaissent datés, ses préjugés antidémocratiques, anti-
cecuméniques, antimodernistes le discréditent aux yeux de beaucoup de lecteurs, méme chrétiens,
ainsi que son exaltation sans réserve de la primauté romaine.

Dans ces conditions, vaut-il encore la peine de s’intéresser a Ludwig von Pastor et de lire son
Histoire des papes, fat-ce avec circonspection ? C’est cette double question qui est, en quelque
maniére, a I’origine du présent volume.

Celui-ci, apres une longue introduction biographique, tres détaillée, d’ Andreas Sohn, se divise
en quatre parties. Dans la premiére, Thomas Brechenmacher étudie la formation et le milieu social
de Pastor, Michaela Sohn-Kronthaler ses activités professorales en Autriche, Andreas Gottsmann son
réle comme directeur de I’Institut historique autrichien de Rome et comme ambassadeur. Dans la
seconde, Sergio Pagano évoque ses recherches, avec ’aide de divers collaborateurs, aux Archives du
Vatican et Christine Maria Grafinger ses activités a la Bibliothéque du Vatican ; elle donne en
appendice a sa contribution un tres précieux inventaire des trés nombreux papiers personnels,
brouillons et manuscrits, lettres et agendas, etc. légués par Pastor a cette Bibliothéque.

La troisieme partie analyse, & titre d’exemples, quelques aspects de 1’ccuvre historique de
Pastor. J’ai moi-méme étudié son traitement spécifique, dans le premier volume de la Geschichte der
Pépste, de la papauté des derniers siécles du Moyen Age, entre 1305 et 1458. Volker Lepin se penche
sur la question, centrale pour Pastor et, plus largement, toute I’historiographie religieuse allemande,
de la réforme de 1’Eglise : pourquoi la réformation protestante a-t-elle réussi en Allemagne ? Quelle
réforme I’Eglise catholique aurait-elle dii promouvoir pour y faire obstacle ? Enfin, Wolfgang



Augustyn traite du rapport de Pastor & I’art et & I’histoire de I’art auxquels sa grande familiarité avec
Rome I’avait rendu sensible : soucieux d’un art authentiquement chrétien et d’autant moins favorable
a la modernisation de la ville de Rome dont il fut le témoin & la fin du xix° siecle qu’il I’associait a
la fin du pouvoir temporel des papes et a I’avénement de 1’Italie unifiée autour de sa nouvelle capitale,
il sut cependant élargir ses perspectives, se montrant par exemple de plus en plus ouvert aux beautés
de I’art baroque. Enfin, les quatre contributions de la derniére partie sont consacrées a la réception et
a la fortune de I’Histoire des papes en France (Olivier Poncet), dans les pays anglophones (Thomas
O’Coonor), en Italie (Paolo Vian) et en Espagne (Ludwig Vones) ; elles aboutissent a des constats
convergents, soulignant a la fois le succes initial de 1’ceuvre et la désaffection plus ou moins rapide
qui la frappa ensuite, non sans malentendus et arriere-pensées.

On peut dés lors essayer de répondre aux deux questions posées plus haut. Certes, 1’ceuvre de
Pastor apparait aujourd’hui a bien des égards dépassée. Mais son auteur n’en mérite pas moins d’étre
encore lu et étudié comme un témoin éminent et méme un acteur important du contexte et des tensions
religieuses, politiques et culturelles de son temps, vécues au cceur de la Rome pontificale, et ses écrits,
lus désormais, bien sQr, avec un ceil critique, s’imposent encore a la fois par I’ampleur et la cohérence
de la vision historique et du projet littéraire et par la richesse inégalée du matériau bibliographique et
archivistique dépouillé et toujours a la disposition des chercheurs qui auraient tort de négliger cette
mine. »



Nicolas VATIN

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de

U Oordamucn 5% £ oSS FRATIIUE o5 mavvas frvees I’Académie, de la part de son auteur Monsieur
Marinos  Sariyannis,  ’ouvrage  intitulé
Perceptions ottomanes du surnaturel. Aspects de
W\ Ao\ ["histoire intellectuelle d’une culture islamique a
< 25 I’époque moderne, Paris, Cerf, 2019, 129 pages.
e “"j.‘*‘“"j _ Monsieur Sariyannis travaille depuis une

vingtaine d’années sur la société et les mentalités
dans le monde ottoman, avec un godt particulier
pour les milieux marginaux. Il s’intéresse aussi a
la penseée politique ottomane, a laquelle il a
consacré un livre récent'. Il débroussaille un
nouveau champ, celui des perceptions ottomanes
du surnaturel. Le présent ouvrage est le
remaniement, complété d’un glossaire et d’une
bibliographie, des quatre conférences qu’il a

EDR“P;':':S ROETTOMANES données sur ce sujet, au printemps 2017, & la IV©
A SURNAIVREL Section de I’Ecole Pratique des Hautes Etudes.
Aspects de Phistoire intellectuclie Monsieur Sariyannis a pu profiter des

d'une culture islamique ) I'époque moderne . , .
- travaux qul se sont accumulés ces dernieres

décennies dans le domaine des réflexions

générales et des chronologies et plus
Maries SAuvanne particulierement dans celui de I’analyse de la
pensee islamique. Le champ était demeuré sous-
exploité chez les ottomanistes, parce qu’on avait
négligé des textes juges dénués d’originalité,
faute aussi de sources aisément utilisables. La
question de I’originalité ne se pose pas pour
Monsieur Sariyannis, qui étudie 1’univers intellectuel et mental des Ottomans. Quant aux sources, les
publications se sont multipliées, fournissant une documentation toujours croissante.

Il s’agit pour Monsieur Sariyannis, en partant de nos concepts, de se faire une idée des
conceptions des Ottomans (de passer de I’etic a 1’emic), tout en prenant garde aux évolutions et a la
coexistence de visions divergentes selon les milieux et les individus. Le preternaturel —phénomenes
étranges ne procédant pas de miracles divins mais de causes naturelles inconnues ou cachées—
s’oppose, en gros, au surnaturel —phénomenes échappant aux lois naturelles et a I’entemdement
humain. Ces deux notions correspondent aux mots arabes et ottomans adja’ib et gara’ib. Ceux-ci
forment pourtant bien souvent une paire de termes indifférenciés. Katib Celebi, au xvi1i® siecle, élargit
la pensée ottomane aux sources européennes, soumises a une methode ottomane d’analyse. Une
forme de septicisme a I’égard des miracles qu’une piété rigoriste voudrait laisser au seul Prophéte
n’empéche pas leur présence dans la piété populaire et I’on voit se glisser la politique dans des débats
entre oulémas et soufis. Des tendances naturalistes, voire matérialistes, a partir du milieu du xvn®
siécle, n’empéchent pas les croyances populaires de prospérer.

Rien de simpliste, donc, dans le propos de Monsieur Sariyannis, qui laisse leur part au doute,
au flou et a ’ambivalence. En cas de besoin, il contourne 1’obstacle : s’il parait difficile d’évaluer

cerf

1 A History of Ottoman Political Thought up to the Early Nineteenth Century, Leyde-
Boston, Brill, 2019.



une éventuelle rationalisation des sciences occultes, alors il se penche sur la médecine et son rapport
a la magie, ou sur I’histoire et les réflexions qu’elle induit sur la causalité.

Un premier chapitre est consacré aux conceptions du surnaturel par I’examen de la littérature
ottomane des adja’ib, notamment des textes géographiques des xv® et xvi° siécles. Le deuxiéme
chapitre se concentre sur un surnaturel violant les lois naturelles, « incontrélé ». La société et le
gouvernment ottomans se trouvaient face aux miracles des saints comme a I’irruption des revenants
et fantdbmes, voire a la présence du mal. Pouvait-on contréler le surnaturel ? C’est la question posée
par le troisieme chapitre, celui des sciences occultes, de la magie et de la divination : univers des
démons, ou discipline scientifique ? Les deux visions existaient et des efforts furent déployés pour
rationaliser et expliquer les pratiques. Jusqu’ou pouvait aller cet effort ? Le quatriéme et dernier
chapitre aborde la modernité ottomane qui se développe a partir du milieu du xv1i° siécle et s’interroge
sur I’existence et les limites d’un « désenchantement du monde » a I’ottomane.

La conclusion souligne ce qui reste a explorer. Le terme « ottoman » lui-méme meériterait d’étre
examiné. Le livre est surtout consacré a une vision turque a profondeur musulmane. Monsieur
Sariyannis I’annonce d’ailleurs dans le titre. Pour autant il n’ignore pas que la société ottomane était
faite de plus d’une culture et le quatrieme chapitre, parce que les instruments nécessaires étaient
disponibles, élargit ce champ de vision.

Monsieur Sariyannis présente son livre comme un « exposé préliminaire ». Le travail réalisé
est déja considerable et montre 1’existence, dans le domaine particulier du « surnaturel », d’une
culture ottomane autonome, diverse et en perpétuelle evolution, mais en phase avec des mouvements
contemporains en Europe.



Dominique BARTHELEMY

Dirigé par
Dominique Barthélemy et Rolf Grobie

Allemagne et France

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau
de I’Académie, le recueil de vingt études, muni
d’une préface de notre Secrétaire perpétuel
Michel Zink ainsi que d’un avant-propos de
SAS Mgr le Duc d’Arenberg, et dirigé par Rolf
Grosse et par moi-méme sur Allemagne et
France au ceur du Moyen Age, 843-1214,

Paris, Passés Composeés, 2020, 240 pages, 46
planches en couleur. Il s’agit de la mise en
oeuvre d’un projet qui tenait a cceur a Mgr le
duc d’Arenberg : autour de la publication et du
commentaire des deux originaux de dipldmes
ottoniens que possedent ses archives, assurés ici
par Laurent Morelle, réunir des historiens
allemands, belges et francais pour proposer des
analyses de documents et d’épisodes
susceptibles de montrer la parenté et la relation
entre les histoires de la France, de I’ Allemagne
et aussi des pays intermédiaires que furent, au
Moyen Age, les duchés, comtés ou évéchés
qu’on peut appeler lotharingiens. Le propos est
original sous cette forme, et le livre vient tout a
la fois consacrer une vision émancipée des biais
nationalistes modernes, telle qu'on I’a
développée notamment depuis la seconde
guerre mondiale, et ouvrir des perspectives
nouvelles : il contient a la fois des états de questions et des contributions novatrices. Plusieurs
documents significatifs sont reproduits et traduits, et surtout de nombreuses illustrations jalonnent le
livre, qui est une trés belle réalisation des jeunes editions Passés Composés que dirige Nicolas Gras-
Payen.

au cceur du Moyen Age

Préface de Michel Zink

Le recueil commence par un chapitre sur les étapes de la relation franco-allemande entre le
partage de Verdun et la bataille de Bouvines, di aux deux codirecteurs, et rappelant que la pensée
d’une dissociation n’était d’abord que provisoire. La langue sépare déja en 842, lors des serments de
Strasbourg évoqués par Irmgard Fees, les armées de Charles le Chauve et de Louis le Germanique,
mais ces rois, freres coalisés contre leur ainé, savent les deux I’un et 1’autre. Jens Schneider explique
que le Ludwigslied, poeme en allemand a la gloire d’un petit-fils de Charles le Chauve était une
opération de propagande en vue de la réunification franco-allemande, ou plutét franque tout
simplement. Stéphane Lebecq fait revivre la figure d’un comte « allemand » qui vient défendre Paris
contre les Normands et y laisser la vie en 886, et Anne-Marie Helveétius nous intéresse a 1’énergie de
Gerberge, cette reine allemande de France occidentale (939-969), et elle commente aussi la broderie
faite de sa main, dont de beaux et précieux lambeaux sont conservés a Cologne. Mais déja la
Lotharingie s’affirme avec la politique sinueuse et controversée du duc Gislebert, que restitue Jean-
Louis Kupper, correspondant de 1’ Académie, et un peu plus tard la Flandre dont Jean-Marie Moeglin,
correspondant de 1’Académie, étudie le mythe d’origine : la légende du forestier Lidéric que les
variations successives vieillissent et dédoublent, ce qui émancipe a chaque fois un peu plus le pays
flamand de la France et de I’ Allemagne.

L’enluminure messine étudiée ici par Charlotte Denoél marque 1’autorité des preélats
lotharingiens, mais celle de Reichenau évoquée par Anne-Orange Poilpré exalte les rois empereurs
ottoniens, notamment Otton 111 et Henri Il. Au premier revient I’hommage des nations, a tous deux



I’honneur d’une représentation christologique. Henri Il passe cependant pour avoir rencontré son
homologue de France occidentale, Robert le Pieux, en 1023, a Yvois et Mouzon, pratiquement sur
pied d’égalité puisque les entrevues ont eu lieu par alternance de part et d’autre de la Meuse, fleuve
frontiere. Ils ont envisagé un grand concile de réforme chrétienne et de « paix », comme si I’Europe
d’alors devait étre codirigée par un couple franco-allemand ! Patrick Corbet, correspondant de
I’ Académie, démystifie tout de méme I’épisode (qui est le plus connu d’une séquence allant de 1006
a 1033) : le projet fait long feu car Henri Il meurt peu apres, et Robert le Pieux qui, lui, cherchait
surtout un appui contre le comte Eudes Il de Blois ne le trouve pas assez a son gré ! Ce sera sans
rancune toutefois, car depuis 1’avénement d‘Hugues Capet et avec le désintérét de sa dynastie pour
la Lotharingie, il n’y a plus de pomme de discorde entre les royaumes qui commencent a s’identifier
un peu plus, au XII° siécle, comme 1’ Allemagne et a la France.

Au fil du XI1° siecle en effet, I’empire et le royaume ont eu des destinées politiques nettement
divergentes et les liens se sont distendus du fait méme de 1’absence de rivalité. C’est en Italie et avec
I’ Angleterre que les empereurs et les rois capétiens soutiennent désormais, respectivement, leurs plus
dures et stimulantes confrontations. Gerhard Lubich souligne le caractere atypique de la menace
allemande sur Reims en 1124 et moi-méme celui de la bréve effraction de la frontiére d’Otton 1V
qu’arréte en 1214 la bataille de Bouvines. L une et I’autre alimenteront surtout ce qu’on appelle
aujourd’hui, dans les cercles a la mode, le « roman national » francais.

Ce n’est pas que les pays frangais, lotharingiens et allemands aient cesse de vivre des
histoires sociales, religieuses et culturelles paralléles. La tréve de Dieu, élaborée en Catalogne,
appuyee sur des jugements de Dieu (ordalies), remonte le long de la frontiere entre le royaume
capétien et I’empire pour se répandre vers 1060 en region royale, flamande et normande, puis en 1082
et 1083 a Liege et Cologne, ou elle est adoptée et adaptée selon des modalités que Rolf Grosse et
moi-méme tentons ensemble d’éclaircir. Christof Rolker a beau relativiser I’influence directe d’Yves
de Chartres sur le concordat de Worms, la résolution de la querelle des investitures n’en reste pas
moins du méme ordre en Allemagne et en France - mais aussi, il est vrai, en Angleterre. Si en 1160,
la brutalité allemande est dénoncée dans I’affaire du schisme alexandrin, comme I’explique bien
Harald Muiller, ce n’est pas du fait d’un Francais, mais par Jean de Salisbury et a 1’usage du roi
d’Angleterre. Voici venu, en effet, le grand moment ou s’affirment 1’attraction et le rayonnement des
écoles de Paris. Notre confrere Jacques Verger y releve un certain afflux d’Allemands (encore que
moindre, et il explique pourquoi, que celui des anglais et des Italiens) ; il décéle d‘autre part un petit
filet, en sens inverse, d’étudiants francais allant jusqu’au Rhin. La présence et I’importance culturelle
des communautés juives est un autre trait important du Moyen Age central, aussi bien en Allemagne
et Lotharingie qu’en France capétienne : une histoire de 1’Europe et de ses racines se doit de le
rappeler et en méme temps de présenter avec précision la persécutions et la protection des juifs,
comme le fait ici Johannes Heil. Et le fait est qu’ils ont joui d’un meilleur statut protecteur, de droit
impérial, en Allemagne jusqu’a la fin du Moyen Age.

Des deux cotés, un servage postcarolingien que les documents des archives d’ Arenberg ont
permis a Laurent Morelle d’évoquer s’éclipse ou se réincarne réguliérement. Des deux c6tés, la
vassalité peut se tourner en chevalerie aux abords de I’an 1100. Sa pratique la plus caractéristique, le
tournoi, est attestée a ses débuts de part et d’autre de la frontiere, & la fois en milieu francophone et
en milieu germanophone. Les armoiries apparaissent en liaison étroite avec lui : Jean-Francois Nieus
développe ici une argumentation trés convaincante dans ce sens. Les étres imaginaires chevauchent
de France en Allemagne puisque Perceval de Chrétien de Troyes inspire une traduction qui se mue
en transposition et en ceuvre originale : le Parzival de Wolfram d’Eschenbach. Jean-René Valette
consacre a cette célébre adaptation courtoise une étude novatrice, comprenant notamment une lecture
tres sensible, en regard de son texte, de I’image des gouttes de sang sur la neige dans un manuscrit de
Berne, qui fait la couverture du livre. 1l termine en se référant a la philosophe Simone Veil, dont notre
Secrétaire perpétuel Michel Zink a remarque qu’elle était allée droit au fait, mieux que des rayons de
commentaires savants, en comprenant que le péché de Parzival était le manque d’attention aux
tournants d’autrui - il faut dire de Parzival, car 1’auteur allemand, Wolfram d’Eschenbach, a dans sa



transposition explicité I’essentiel, qui n’était qu’effleuré sous la plume frangaise de Chrétien de
Troyes.

En un bref épilogue, les deux codirecteurs se réunissent dans I’admiration de deux
sculptures apparentées : la communion du chevalier en la cathédrale de Reims et, au portail de celle
de Naumburg, la margravine Uta. La beauté expressive de cette dame de haut parage, en qui I’on a
voulu souvent, depuis le XIX® siécle, faire le symbole d’une Allemagne médiévale pieuse et forte, est
I’ccuvre d’un tres grand artiste qui a su lui donner assurément une marque propre, mais qui doit
beaucoup a son passage sur les chantiers de plusieurs cathédrales francaises, dont Reims. Si ce livre
peut inspirer I’étude et 1’enseignement de 1’histoire dans plusieurs pays, selon le veeu de SAS Mgr le
duc d’Arenberg qui en a soutenu la publication avec élan et générosité, la margravine Uta ne peut-
elle devenir une Europe qui considére ses racines avec attention et sans complaisance, et regarde son
avenir avec confiance ?



Jean-Bernard de Vaivre

Jai I'honneur de déposer sur le bureau de
' A %{a I'’Académie, de la part de son auteur et de son
By . ; éditeur, I’Universit¢ de Tours, le livre

d’Emmanuel de Crouy-Chanel, Le canon. Moyen

-sj" i Age Renaissance, Tours (Presses universitaires
4 Francois Rabelais), 2020, 491 pages.
S Emmanuel de Crouy-Chancl Emmanuel de Crouy-Chanel, professeur de

- droit public a I’Université de Picardie, méne
éA N N parallélement depuis longtemps des recherches

\  Moyen Age Renaissance

sur Dartillerie. Il vient de publier aux presses
universitaires de Tours une prodigieuse somme,
tirece de sa these de doctorat en histoire et
consacrée au développement de I’artillerie a
poudre, des origines jusqu’au regne d’Henri I1.
Jusqu’a présent cependant, la plupart des
nombreux travaux publiés sur le sujet se
bornaient soit a décrire des pieces parvenues
jusqu’a nous, soit a éditer des textes, notamment
des inventaires, les deux le plus cependant
souvent centrés sur des périodes relativement
restreintes. L’auteur s’est attaché dans ce livre a
étudier les uns et les autres autres dans leur
évolution chronologique du XIV®au milieu du
XVI°¢siecle. Avec, pour la multitude des pieces
d’archives examinées sur cette longue période, une méthode rigoureuse dont rend compte, dés les
premiéres pages, une petite fiche révélatrice du souci de précision permanent du propos : les
conventions des citations et transcriptions qui permettent, pour la premiere fois, de beaucoup mieux
cerner les textes présentés, donner leur veéritable signification a des mots qui n’ont pas le méme sens
selon les époques et parfois les régions. Car le livre présente un nombre impressionant d’inventaires,
de pieces comptables, de commandes, de livraisons, de quittances, de récits de chroniqueurs
ou chaque mention est finement analysée, ces études textuelles étant toujours mises en parallele avec
celle des sources iconographiques, malgré les limites que peuvent par exemple présenter les
figurations relatives a des épisodes de sieges du XIV¢ siecle peintes dans des manuscrits datant, eux,
des deux derniers tiers du XV* siécle avec les anachronimes que cela peut entrainer.

De nombreuses pieces d’artillerie ont été conservées, rares encore pour le XIV¢, mais en nombre
croissant pour la période suivante. Les premiers canons a garrots utilisés dans la premiére moitié du
XIVe siecle, et tres vite des canons a plommeées, comme celui de Tannenberg, firent place dans les
années 1375 a des tubes jetant des boulets de pierre, d’abord relativement légers, auxquels
succédeérent de gros canons avec I’emploi de boulets de fer. Le poids des projectiles, les
caractéristiques des tubes, les métaux utilisés pour les veuglaires, les charges de poudre et les
performances qu’elles permettaient font 1’objet d’analyses toujours étayées sur un nombre de textes
contemporains impressionnant. Un long chapitre est consacré au tryptique bombarde-veuglaire-
couleuvrine pour la période allant de 1425 a 1465 avec un affinement de la chronologie significatif.
Une coupure nette se fait jour durant le dernier quart du XV* siecle, le systéme mis en place autour
de la bombarde pour faire bréche et du veuglaire pour les tirs répétés a moyenne portée est alors,
montre Crouy-Chanel, remis en cause par le développement de la couleuvrine comme une piéce
lourde. Furent alors créées des piéces assez puissantes pour faire bréche, des progrés paralleles
apparaissant tant dans I’artillerie du duc de Bourgogne que dans I’armée royale, avant de se diffuser

,




par la suite en Bretagne ou dans le sud de I’Europe, 1’Italie, 1’Espagne, puis ’Ecosse et I’ Angleterre.
L’usage naval de ces pieces n’est pas oublié, comme les progres de I’affutage.

Dans le chapitre consacré a la standardisation du canon moderne (1510-1550) est exposée la maniere
dont se constitue un systéme d’armes autour du canon de bronze a chargement par la gueule et la
spécialisation des pratiques des canonniers en méme temps qu’une réduction des types de calibres.
Dans la guerre de siege, le recours par les assiégeants a I’artillerie n’a pas été, expose 1’auteur, une
arme qui aurait entraine la fin de la fortification traditionnelle, mais d’abord un vecteur de puissance
leur permettant d’accélérer le déséquilibre du rapport de force. De nombreux documents, tant textuels
qu’iconographiques sont ainsi présentés pour illustrer au cours des périodes considérées 1’adaptation
des enceintes attaquées aux tirs en bréche.

Parmi les multiples apports de ce volume de prés de cing cents pages, on doit mettre I’accent sur une
précision jusqu’ici inégalée quant a la chronologie de cette arme, I’évolution des différents types,
I’étude des diverses solutions pour affiner les poudres employées dans les arsenaux et leur
industrialisation progressive, la gestion des stocks, le transport ou I’embarquement des pieces, tout
cela a la lumiére d’une documentation abondante et totalement maitrisée avec une rigueur constante.
Il s’agit donc la d’une véritable somme qui donne un état des connaissances actuelles en ce domaine
et meérite d’étre reconnue comme telle.



Dominique Briquel

Mathieu Engerbeaud, Les Premiéres
Guerres de Rome (753-290 av. J.-C.), Paris, Les
Belles Lettres, 2020, 495 pages, ouvrage
couronné par le prix de la Société des Professeurs
d’Histoire Ancienne de 1’Université.

Des générations de lycéens ont d{i garder
un souvenir assez négatif des pages de Tite-Live
que leurs professeurs leur ont fait traduire
pendant leurs années d’études. Comme je ’avais
souvent entendu dire par mes étudiants, peu
sensibles a 1’alternance des événements domi
militiae selon laquelle s’ordonnait la narration

LESJPREMIERES ). dans le cadre annalistique et réduisant
JTED RE , abusivement les Ab Vrbe condita libri a son seul

N

IEU ENGERBEAUD

second volet, ce qu’offre I’historien padouan
n’aurait €té que de I’histoire-bataille et il faut
avouer que la sempiternelle répétition de récits de
combats a de quoi lasser le lecteur d’aujourd’hui.
Mais Mathieu Engerbaud n’a pas hésité a prendre
le contrepied de ce sentiment général et a
affronter la question du sens et des modalités de
ce choix de I’historiographie romaine. Il était
% particuliérement bien armé pour le faire,
puisqu’on lui doit déja un ouvrage, issu de sa
e ~ thése de doctorat et paru en 2017, Rome devant
la defaite, qui lui valut un prix du Ministere des
Armeées et fut publié en coédition par le Ministere et les Belles Lettres. Ce spécialiste d’ores et déja
reconnu de I’histoire militaire de Rome a donc choisi cette fois de ne pas s’en tenir aux cétés moins
glorieux du passé guerrier de 1’Vrbs, ni aux moyens par lesquels les Romains sont parvenus a insérer
leurs insucces, pourtant fréquents et parfois trés graves, dans la reconstruction d’une montée
irrésistible vers la domination universelle, a laquelle les échecs, qu’elle parvenait toujours a
surmonter, contribuaient a leur maniere. C’est bien sir cette mission de la ville de Romulus que
célébraient les vers de Virgile tu, regere imperio populos, Romane, memento qui sous-tend la
nouvelle étude de M. Engerbeaud. Il en dégage la prégnance dans la présentation de I’histoire des
premiers siecles de la Ville, en suivant le récit que I’historiographie romaine nous transmet des
conflits qui seraient survenus dans la période 753/290 av. J.-C.

Ces dates montrent que c’est principalement a partir de Tite-Live que I’enquéte peut étre
menée. Car si 753, date varronienne de la fondation, semble assez évidente, il n’en va pas de méme
de 290, année qui sans doute vit la fin de ce que nous appelons la troisieme guerre samnite, mais dont
on ne peut pas dire qu’elle marqua la conclusion d’une étape de la conquéte, fat-elle limitée a 1’Ttalie
péninsulaire, puisque celle-ci ne s’acheva vraiment qu’en 272 av. J.-C., avec la prise de Tarente aprés
la victoire de Rome contre Pyrrhus.

En fait, le choix de cette date tient a ce qui est communément appelé le « trou de Tite-Live »,
qui fait que la narration continue que nous offre le Padouan s’interrompt avec la fin de la premiére
décade, en 293 av. J.-C., pour ne reprendre qu’avec le début de la deuxieme guerre punique, en 219
av. J.-C. Or, aucune autre source ne permet de suppléer ce manque autre que de maniere tout a fait
partielle et insuffisante : le seul autre récit continu dont nous disposions, celui que donnent les
Antiquités romaines de Denys d’Halicarnasse, ne nous fournit une narration parallele a celle de Tite-
Live que jusqu’en 443 av. J.-C., puisque, sur les vingt livres dont se composait 1’ccuvre, qui se




terminait a la date de 264 av. J.-C., année du déclenchement de la premiére guerre punique, nous ne
possedons le texte complet que des seuls dix premiers livres et de la moitié du livre XI, les livres
suivants n’étant connus que par fragments. 1l e(t été dans ces conditions impossible de poursuivre
I’étude systématique de ce qu’a été, on peut dire, le « roman national » des Romains, les modalités
selon lesquelles, année apres année, ils ont retracé I’accomplissement progressif des promesses faites
au fondateur de leur ville lors de la prise d’auspices initiale. Ce ne sont pas les bribes d’histoire que
nous livrent les periochae des livres liviens ou ses épitomateurs qui autorisent a poursuivre 1I’enquéte
telle qu’elle peut étre menée sur la période prise en considération par I’auteur.

L’enquéte a bien évidemment une part proprement historique, il aurait été impossible de ne
pas tenir compte de « I’incertitude des cing premiers siecles de I’histoire de Rome » dénoncée par
Louis de Beaufort en 1738, et M. Engerbeaud reprend a son tour la chasse aux falsi triumphi, plures
consulatus et autres réfections complaisantes du passé que Cicéron fustigeait déja dans son Brutus et
qui lui permettaient de qualifier de mensongere la vision que ses contemporains avaient de leur passeé.
Mais la quéte d’un fond de Vérité factuelle, dont nous connaissons trop le caractére illusoire
aujourd’hui, ne constitue pas 1’essentiel de son propos et on lui saura gré de ne se ranger ni dans le
clan des « fidéistes » ni dans celui des « hypercritiques » que notre collegue belge Jacques Poucet
renvoyait dos a dos. M. Engerbeaud avance d’ailleurs une remarque de bon sens : ce dont ceux qui
se sont engagés dans le débat, souvent avec passion, n’ont guere pris conscience, les auteurs qui nous
ont transmis leur vision du plus ancien passé de Rome n’avaient pas tout simplement pas les moyens
intellectuels de penser ce passe, étaient prisonniers de catégories qui étaient celles de leur temps et
dont ils ne pouvaient méme pas imaginer qu’elles étaient inadaptées a leur compréhension ou
simplement leur description des faits. Et pourtant, et cela est aussi un des points intéressants de la
démarche de I’auteur, il fallait, ne serait-ce que du fait de la logique du genre annalistique, remplir
d’événements des périodes sur lesquelles, il le rappelle avec raison, les premiers historiens n’avaient
que peu de choses a dire — il nous est rapporté que Fabius Pictor en traitait trés sommairement. La
réinterprétation, la rétroprojection devenaient des lors des instruments quasiment obligatoires de
I’écriture du passé. C’est pourquoi un historien comme Tite-Live, ou son contemporain grec Denys
d’Halicarnasse, écrivant en ce moment insigne ou, sous 1’égide du prince, la pax Romana s’était
étendue sur le monde avec un empire qui avait fait régner 1’ordre et avait su debellare les derniers
superbes, pour reprendre 1’expression virgilienne, ne pouvaient manquer de s’inscrire dans une
perspective téléologique, dans laquelle I’histoire des guerres occupait une place privilégiée. C’est a
suivre cette marche vers I’imperium universel, promis a 1’Vrbs dés le moment de sa fondation, que
s’attache le livre. L’auteur en montre la logique profonde et les articulations essentielles, par-dela le
foisonnement apparemment disparate des événements.

Les projections dans le passé qu’Ettore Pais dénongait comme de simples falsifications, sans
beaucoup s’interroger sur le sens qu’elles prenaient sinon celui, un peu secondaire, de flatter des
orgueils gentilices ou de fournir des étiologies, deviennent des jalons dans 1’accomplissement de la
mission de Rome. Le Fabius seul survivant de la gens aprés la mort de 306 de ses membres au
Crémere préfigure le rdle providentiel du Cunctator au lendemain de Cannes. Bien sir, cela amene
souvent a fausser les réalités du passé : M. Engerbeaud souligne I’importance, rarement percue, du
refus que Rome aurait oppose aux Sabins vainqueurs au lendemain de I’établissement de la libera res
publica, d’accepter de conclure la paix apres la défaite ; on voit déja 1a 1’affirmation anachronique
d’un principe qui conduira egalement a la réfection de 1’épisode des Fourches Caudines et au refus
d’admettre que les Romains aient pu alors accepter une pax Caudina, dont il est certain qu’elle
interrompit alors ce qui est devenu, sans interruption, notre deuxieme guerre samnite, puis donnera
sa justification a I’attitude du Sénat face a Pyrrhus puis Hannibal, mais dont tout porte & penser qu’il
ne fut posé qu’a I’occasion de la deuxiéme guerre punique. Dans le cas des Fourches Caudines, la
honte d’une défaite est ainsi effacée ; mais la réécriture de I’histoire peut passer au contraire par
I’accentuation de la gravité d’un échec. C’est le cas justement, pour les Fourches Caudines, dans le
fait méme du passage sous le joug : il est présenté par nos sources comme un opprobre sans
précédent ; cependant, que des vaincus soient traités de la sorte devait étre banal a 1’époque : on voit
les Romains infliger le méme traitement a certains de leurs adversaires, et eux-mémes ont toute



chance de I’avoir subi dans d’autres circonstances. En fait, aggraver la portée du désastre, lui donner
une dimension qui 1’égalat a Trasimene ou a Cannes ne pouvait que mettre en relief la capacité de
Rome a se redresser dans I’adversité et a y trouver la force qui lui permit de remporter la victoire
finale.

Le plus bel exemple de désastre ainsi grandi est bien sir celui de la prise et de I’incendie de
Rome par les Gaulois en 390 av. J.-C., auquel les quelques traces archéologiques récemment
découvertes n’autorisent pas a donner la dimension cataclysmique que lui attribuent nos sources. Les
pages que I’auteur consacre a 1’événement sont parmi les plus novatrices et les plus réussies du livre.
Il y montre excellemment comment I’histoire de Rome a été reconstruite autour de ce désastre,
présenté comme donnant lieu a une véritable refondation de la Ville sous la conduite du nouveau
Romulus que fut Camille. L’ennemi gaulois a été grandi aux dimensions de 1’adversaire par
excellence, celui dont I’apparition ne manquait pas de susciter la terreur et le recours a la procédure
d’exception qu’était le tumultus Gallicus. L historiographie lui a attribué le sens d’une remise en
cause d’une hégémonie romaine sur le Latium qui aurait déja été établie et que la catastrophe aurait
fait vaciller, donnant aux cités soumises 1’occasion de se rebeller — en des mouvements de révolte
dont 1’Vrbs aurait fini par triompher, pouvant alors passer a 1’étape suivante du processus de conquéte,
celui qui, avec I’intégration de Capoue dans la cité romaine, conduisit a I’affrontement avec les
Samnites, puis, par des développements de plus en plus amples, les ennemis du Nord s’ajoutant a
ceux du Sud, a celui de I’Italie entiére, vaincue a Sentinum en 295, en une bataille dont I’issue
victorieuse avait été annoncee par 1’apparition de I’animal qui évoquait son fondateur. Or, en une
démonstration tout a fait convaincante, M. Engerbeaud montre que cette catastrophe ou, a en croire
nos sources, Rome aurait pu périr a I’image de son ancétre Troie, n’a vraisemblablement été qu’un
épisode dans la lutte qui opposait alors Rome aux autres cites latines, notamment Tibur et Préneste,
dans lesquelles des Gaulois sont intervenus au service des adversaires de 1’Vrbs. L’événement a sans
doute été d’une gravité sans précédent : mais il s’inscrit dans la continuité d’une histoire a ce stade
encore latine, non romaine, et n’a pas eu la dimension épocale qu’il a prise lorsqu’on s’est mis a
considérer comme inconcevable que les limites de la cité qui avaient été sacralisées, a en croire
Properce ou Florus, par le sang de Remus au cours du fratricide originel, aient pu étre franchies par
un ennemi.

Le passé de 1’Vrbs a donc été relu en fonction de ce que le modeste agrégat de cabanes initial
était devenu a 1’époque ou Rome a commencé a se doter d’une histoire écrite. Ceux qui ont retracé
son passé lui ont surimposé une logique qui était celle par laquelle ils se plaisaient a rendre compte
d’un destin qu’ils jugeaient — certes avec de bonnes raisons — supérieur a celui de toute autre cité. Ce
destin s’était accompli par la guerre, a travers les innombrables péripéties que rapporte 1’annalistique :
le nouvel ouvrage de M. Engerbeaud déconstruit dans les moindres détails du récit cette mise en place
d’une vision de leur passé dont les Romains d’alors ne pouvaient pas comprendre qu’il s’agissait
d’une rétroprojection idéologique.



Dominique Briquel

Emmanuel Dupraz (sous la direction de),
Tables eugubines ombriennes et livre de lin
étrusque. Pour une reprise de la comparaison,
collection Histoire et Archéologie, Hermann,

T 3 Paris, 2019, 177 pages.

TABLES EUGUBINES Les textes rituels les plus longs que nous ait
OMBRIENNES ET LIVRE fournis la partie non grecque de I’Italie pour la
DE LIN ETRUSQUE période antérieure a la fin de 1’époque
P républicaine & Rome ne sont pas des textes
latins, mais des documents épigraphiques
rédigés en ombrien et en étrusque. 1l s’agit dans
le premier cas des sept tables de bronze
découvertes en 1444 a Gubbio, qui ornent
aujourd’hui le palais communal de la ville, et
dans le second d’un livre de lin, cet antique
support d’écriture en usage dans [’ltalie
ancienne, réalisé en matériau périssable, dont un
hasard extraordinaire a fait qu’il soit parvenu en
Egypte dont le climat sec a permis la
conservation, que la-bas il ait été découpé en
bandes, que ces bandes aient été utilisées pour
envelopper une momie, que cette momie,
découverte vers 1848, ait été acquise par un
fonctionnaire croate de I’Empire autrichien qui
la rapporta a Zagreb ou elle fut donnée au musée local en 1867, et qu’en 1891 un savant viennois,
Jakob Krall, s’apercut que le texte que portaient ces bandes n’était pas rédigé en ancien égyptien, en
copte ou en arabe, voire en picte, comme on en avait émis 1’hypothése, mais en étrusque. Ce
document, qui comporte 1200 mots lisibles, est de loin le plus long de ceux qui nous sont parvenus
pour cette langue ; quant aux tables de Gubbio, ou tables eugubines, elles offrent un total de 4200
mots. En revanche, pour cette période — 3°M¢/2°™ sigcles av. J.-C.—, le latin ne nous offre guére que

quelques courtes prescriptions contenues dans le traité d’agriculture de Caton.

Les tables de Gubbio décrivent plusieurs cérémonies qui étaient mises en ceuvre dans cette
ville ombrienne, soit pour le compte de la communauté civique, soit dans le cadre d’une confrérie,
celle des fréres Atiedii. Le texte continue a présenter des difficultés d’interprétation non négligeables,
mais que 1’ombrien soit une langue italique, par conséquent proche du latin, fait que ces difficultés
restent limitées — si bien que les premiers éditeurs s’étaient contentés de donner une « traduction »
latine du texte, en rendant les mots ombriens par les mots latins considérés comme leurs
correspondants, en une démarche purement linguistique qui fut heureusement dépassée par Michel
Bréal, lorsqu’il publia en 1875 Les Tables eugubines. Texte, traduction, commentaire, ouvrage ou,
pour la premiére fois, étaient analysees les procédures rituelles et les priéeres elles-mémes, par
comparaison avec ce que nous connaissons pour Rome. Le livre de lin de Zagreb, rédigé en étrusque,
pose bien évidemment des probléemes sans commune mesure avec ceux que posent les tables de
Gubbio. Notre connaissance de la langue, qui, en dépit des efforts de générations d’étruscologues,
reste limitée, notamment en matiere lexicale et morphologique, fait que nous comprenons tres
imparfaitement le texte — méme si Karl Olzscha, en 1934 et 1935, et Massimo Pallottino, en 1937,
ont montré que ce document est un calendrier religieux, décrivant les cérémonies a accomplir a
différents jours de 1’année, et exposant en particulier quatre rituels paralléles, concernant deux fois
Neduns, le Neptune étrusque, une fois un groupe de dieux appelés aiser sic seuc (le mot aiser




signifiant « dieux »), une autre fois une « puissance divine » (sens du mot flere, comparable au latin
numen) désignée comme flere in crapsti.

Or un moyen d’essayer de sortir de I’aporie qu’offre I’approche d’un texte rédigé dans une
langue en grande partie inconnue comme le livre de lin de Zagreb a été de recourir & la comparaison
avec les tables eugubines et de tenter de dégager des éléments communs. Ainsi K. Olzscha partait du
principe que toute procédure d’offrande, dans I’Italie ancienne, s’articulait sur cingq étapes,
I’invocation initiale du dieu (inuocatio), I’appel a ce qu’il soit favorable (placatio), I’indication de
I’offrande (oblatio), I’objet de la demande (postulatio), la priere pour I’acceptation de 1’offrande
(acceptatio). 11 se faisait fort de retrouver cette succession aussi bien dans le texte étrusque que dans
les tables de Gubbio — ce qui bien sr avait des conséquences capitales pour son interprétation : ainsi,
développant cette idée en 1991 puis 1997, H. Rix, partant du fait que le document ombrien comportait
des formules de priere au style direct ou I’officiant s’adressait au dieu a la deuxiéme personne,
proposait de retrouver des pronoms de deuxiéme personne dans le texte étrusque, dégageant ainsi des
données de flexion verbale jusque-la inconnus. Ainsi la comparaison des tables ombriennes et du
livre de lin étrusque fournissait une application privilégiée de la méthode bilinguistique, qui consiste,
en I’absence de bilingues véritables du genre de la pierre de Rosette, a mettre en paralléle des éléments
textuels etrusques avec des phrases réputées avoir le méme sens mais redigées dans une langue
accessible pour nous.

Il faut malheureusement reconnaitre qu’une comparaison de ce type n’apporte que des
éléments limités. Méme des formules qui appellent le plus naturellement a des rapprochements,
comme les séquences récurrentes désignant les communautés impliquées dans le rituel qu’on repere
aussi bien en étrusque qu’en ombrien, ne permettent pas une traduction des mots étrusques : on lit a
plusieurs reprises sur les tables la formule ukriper fisiu tutaper ikuvina, pour la citadelle fisienne et
la cité d’Iguvium, sur le livre de lin celle tout aussi fréquente sacnicleri cilél spureri medlumeri enas,
ou le mot spur, connu par ailleurs, désigne la ville ; mais la séquence étrusque offre trois termes
coordonnés en -eri et non deux comme la séquence ombrienne, car elle ajoute au début ce qui est
peut-étre un groupe de prétres, sanicleri, comporte le mot cil@, exprimé au génitif, pour lequel on
hésite entre le sens de citadelle ou de tribu, pose une distinction peu claire entre spur et meflum (la
cité et son territoire ?) et se termine par le génitif enas, dans lequel on a proposé de reconnaitre un
pronom indéfini.

On serait tenté de parler d’échec de la comparaison et de se borner au constat, rappelé par
notre collégue de I’université de Rome Tor Vergata Paolo Poccetti au déebut de 1’ouvrage, que les
tables ombriennes et le livre de lin étrusque sont des documents fonciérement différents, que les
premiers juxtaposent des cérémonies hétérogenes, avec des éléments rituels absents du texte étrusque,
comme le recours systématique a des prises d’auspices (avis anzeriates, les oiseaux ayant été
observés), sans rien de comparable aux blocs paralléles qu’on peut dégager dans le liber linteus. Mais
Emmanuel Dupraz, professeur & 1’Université Libre de Bruxelles et directeur d’études a I’Ecole
Pratique des Hautes Etudes, n’a pas hésité a relever le défi et a se prononcer, selon le sous-titre de
I’ouvrage, « pour une reprise de la comparaison ». Cette reprise de la comparaison a abouti a
’ouvrage que nous voyons, qui regroupe des communications présentées a 1’Ecole Normale
Supérieure de Paris le 5 juin 2015 dans le cadre d’une journée d’études et qui a été publié en 2019
dans la collection Histoire et Archéologie de 1’équipe AOROC, Archéologie et Philologie de I’Orient
et de I’Occident.

E. Dupraz a fait appel aux deux collégues a qui on doit les études d’ensemble les plus récentes
sur le livre de Zagreb, le Néerlandais, Lammert Bouke Van der Meer, professeur a ’université de
Leyde, auteur du Liber linteus Zagrabiensis. The Linen Book of Zagreb. A Comment on the Longest
Etruscan Text, paru & Louvain et Dudley en 2007, et I’Ttalienne Valentina Belfiore, qui a publié en
2010 Il liber linteus di Zagabria. Testualita e contenuto, édité a Pise et Rome comme n° 50 dans la
Biblioteca di Studi Etruschi. Lors de la journée d’études parisienne, 1’un et I’autre se sont attachés a
certains points du rituel étrusque qui, a leur avis, pouvaient étre comparés a des éléments connus par
les tables de Gubbio, éventuellement par d’autres documents italiques, comme la table osque
d’Agnone. La premiere étudie le réle de I’autel et du feu, le second, entre autres, le rapprochement,



linguistiquement trés tentant, entre les dieux Grabovii, qui sont les trois grands dieux de la triade
iguvienne Jupiter/Mars/VVofionus, homologue de la triade romaine primitive Jupiter/Mars/Quirinus,
et le flere in crapsti du calendrier étrusque.

Bien sdr, les interprétations de détail varient fortement, en fonction des hypothéeses auxquelles
vont les préférences de 1’auteur. Ainsi, la ou L. B. Van der Meer reste fidéle a I’interprétation
traditionnelle de cletram, qui se lit dans le texte étrusque, comme équivalant au kletram des tables,
mot qui désigne une litiére sur laquelle sont portés des objet rituels, V. Befiore la rejette au profit de
I’analyse selon laquelle le cletram étrusque serait un composé du démonstratif au cas oblique cle, de
la postposition -tra et d’une copule adversative -m. En ce qui concerne le locatif ra 9 des formules
razo tur et razd sud, offre (tur) et place (suéb) dans le ray, le savant néerlandais comprend « sur
I’autel », la chercheuse italienne « dans le feu », tandis qu’en ce qui concerne le verbe nunfen qui
précede 1’énoncé de I’offrande aux dieux, des deux sens « offrir » et « invoquer » envisagés par H.
Rix, le premier préfere « offrir », la seconde « invoquer ».

Il est inutile d’insister sur les divergences, inévitables étant donné 1’obscurité persistante du
texte étrusque, que le paralléle ombrien ne permet certainement pas de lever. 1l est plus important de
souligner que la prise en compte minutieuse du contenu des tables, et quand bien méme subsistent
bien des points d’incertitude, permet d’affiner I’analyse du liber linteus. Les pages consacrees dans
le livre par E. Dupraz lui-méme aux « Descriptions de rituels dans les tables eugubines et le Liber
linteus », dont il étudie la « composition d’ensemble et (les) stylemes de détail », montrent que, par
une comparaison stylistique rigoureuse entre des parties de rituel qui paraissent paralleles, on peut
retrouver dans le texte étrusque, par-dela notre incapacité a comprendre le sens de la plupart des mots,
une articulation dans la présentation tout a fait comparable a celle qu’offre le texte ombrien, avec des
répetitions, des parallélismes, des injonctions, des énoncés d’offrandes et de prieres homologues. En
ce sens, et méme s’il faut renoncer aux ambitieuses illusions qu’on s’était faites a une certaine époque,
la comparaison entre les documents étrusque et ombrien reste un moyen d’étude de grande valeur.

La fécondité persistante de la méthode se manifeste méme dans de deux des études présentées
dans ce livre, dont la présence surprend dans cet ensemble, dans la mesure ou elles semblent, de prime
abord, totalement étrangeres a la dimension comparative : celles présentées par deux jeunes
chercheurs, I’ Allemande Theresa Roth et I’Italien Francesco Zuin, qui ne portent que sur les tables
eugubines. La premiére y étudie les expressions directives ; elle souligne que 90% des verbes
expriment des prescriptions, généralement formulées a I’impératif futur mais exceptionnellement,
dans le cas de dialogues entre officiants, a I'impératif présent, et parfois, vraisemblablement pour des
raisons de politesse, au subjonctif présent voire au moyen de formules indirectes. Le second s’attache
aux formes trés nombreuses de « futur Il », ou futur antérieur, notant qu’a coté de leur emploi
grammaticalement attendu, marquant 1’antériorité, tres fréquent dans des subordonnées temporelles
ou conditionnelles, elles paraissent avoir parfois conservé la valeur résultative — celle qu’on a dans le
latin memini, je me souviens — et garder ainsi la trace de la valeur aspectuelle de 1’ancien parfait indo-
européen, disparu dans 1’opposition purement temporelle du perfectum classique par rapport au
présent qu’on constate dans les langues italiques. Nous sommes certes loin de I’étrusque et du liber
linteus, et il est exclu qu’on puisse procéder a une analyse comparable pour le calendrier rituel de
Zagreb, ou tres souvent nous sommes incapables de décider si nous avons affaire a des formes
verbales ou nominales (ainsi pour le mot scara, dans lequel V. Belfiore reconnait I’équivalent du grec
goyapa, autel de cendres, mais que E. Dupraz identifie comme un subjonctif en -a). Cependant, outre
I’intérét qu’elles présentent pour notre compréhension du document ombrien, ces études permettent
de jeter un regard nouveau sur certains points du texte étrusque — ainsi la variété des formules
directives des tables parait se retrouver dans le liber linteus, avec ce qui nous apparait étre dans la
morphologie verbale de 1’étrusque des impératifs réduits au seul radical, des subjonctifs en -a et des
« nécessitatifs » en -(e)ri. Cet ouvrage est donc un remarquable exemple des petits pas qui jalonnent
le progreés de notre connaissance de I’étrusque.



