
Pierre-Sylvain FILLIOZAT 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’académie de la part des trois directeurs du Journal des 

Savants, MM. Jacques Jouanna, Jacques Dalarun et moi-

même, le fascicule janvier-juin 2020 qui a bénéficié des 

soins et du dévouement de M. Matthieu Guyot dans des 

temps difficiles. Ce fascicule qui forme un volume de 

244 pages comporte trois articles qui successivement 

scrutent une inscription latine mutilée de la Narbonnaise, 

les notes marginales d’un exemplaire de l’Utopia de 

Thomas More (Bâle, 1518), les archives de Toros 

Toramanian, archéologue qui travailla à Ani et sa région, 

et, ce faisant révèlent la carrière d’exception d’un 

notable, une tentative de réaliser l’utopie morienne en 

Nouvelle-Espagne, l’histoire du monastère arménien de 

Bagnayr (Xe-XIVe s.) et ses soixante-dix inscriptions. 

Sous le titre « Le monument funéraire d’un notable 

narbonnais : la mémoire familiale et une carrière 

d’exception. À propos d’une inscription de Paguignan 

(Aigues-Vives, Hérault) » Michel Christol étudie une 

inscription trouvée dans ce hameau d’Aigues-Vives, 

signalée en 1950 par une photo, sommairement commentée au long d’une assez mince bibliographie. 

Le support de l’inscription était une plaque de marbre destinée à un monument funéraire de grande 

dimension. Elle a été découpée pour un réemploi et seulement le quart de l’inscription, la partie droite 

portant les fins de ligne, nous est parvenu. Il n’est cependant pas impossible de restituer l’esprit et la 

destination de ce texte. Il s’agit d’un monument funéraire dédié à une famille évoquée sur trois 

générations. C’est la famille d’un notable qui a parcouru une carrière équestre, puis municipale. Dans le 

cadre de cette dernière, il aurait exercé la curatelle d’un temple d’Auguste divinisé à Narbonne, planifié 

après sa mort. C’est l’occasion pour Michel Christol, sans pouvoir restituer les fonctions précises du 

commanditaire de l’inscription, d’envisager et décrire les divers degrés du culte impérial, voire d’autres 

cultes civils de hauts personnages après leur mort.  

L’Utopia de Thomas More est un beau projet littéraire. Il y a eu une curieuse tentative de réalisation en 

Nouvelle-Espagne, que Jean-Robert Armogathe, membre de l’Académie, présente à partir de l’examen 

d’un exemplaire de l’ouvrage de More, De optimo reipublicae statu, deque noua insula Utopia (Bâle, 

1518), qui porte de nombreuses annotations probablement de la main du premier évêque de Mexico, 

Juan de Zumárraga. Un proche de ce dernier, Vasco de Quiroga, ordonné prêtre et evêque de Michoacán, 

avait créé des « villages-hôpitaux » en faveur des Indiens, dont il déplore la pauvreté et en qui il voit 

des fidèles semblables à ceux de l’Église primitive. D’autre part, dans une Informacion adressée à un 

haut fonctionnaire, il fait une apologie des indigènes et propose d’organiser une république des Indiens 

sur le modèle de celle de Thomas More « homme illustre et plus qu’humain ». Puis il rédige des Lois et 

ordonnances pour ses villages-hôpitaux vers 1531, écrit repris entre 1539 et 1547. Il y met en place les 

règles pour rassembler les Indiens dans des villages, afin de leur faire vivre l’expérience des premières 

communautés chrétiennes. On y reconnait des détails de l’organisation de l’Utopie, notamment des 

points soulignés et commentés dans les marginalia. Zumárraga avait, en effet, lu de très près le texte de 

More et porté une attention particulière à la vie sociale, comme à la religion. L’esprit général est de 

protéger la population indienne, lui procurer un moyen de subsistance, notamment par l’agriculture, 

assurer sa cohésion, d’où l’insistance sur la vie en commun, celle des enfants étroitement aux côtés des 

adultes. Quiroga a probablement réussi pour les villages qu’il a créés et gérés jusqu’à la fin de sa longue 

vie. L’existence en reste documentée jusqu’au début du XIXe siècle. Mais en 1765 un biographe de 

Quiroga ne retrouve qu’un seul exemplaire incomplet des Ordonnances, ce qui soulève un doute sur leur 

application dans la gouvernance des villages. Il y a eu réussite du projet de protection d’une population 



défavorisée et victime d’exactions. Mais l’Utopie de More reprise par Quiroga allait plus loin, vers celle 

du Nouveau monde reconstitué en l’âge d’or de l’ Église primitive. 

Mme Ani T. Baladian et M. Jean-Pierre Mahé, membre de l’académie, avec le concours de Philippe 

Dangles, architecte, livrent une étude archéologique et épigraphique du monastère arménien de Bagnayr 

à partir des archives d’un pionnier de l’archéologie arménienne, T‘oros T‘oramanean. Architecte de 

formation, T‘oros T‘oramanean a consacré sa vie aux monuments anciens de la République d’Arménie. 

Entre 1903 et 1917 il a beaucoup travaillé sur le site célèbre d’Ani et le monastère de Bagnayr dans ses 

environs. J. Strzygowski (1862-1941) directeur du Kunsthistorisches Institut de Vienne invita 

T‘oramanean à un séminaire sur l’art arùménien et géorgien et lui proposa la publication d’un ouvrage 

commun. T‘oramanean accepta, se rendit à Vienne en 1913 et y apporta sa documentation accumulée 

depuis 1903. La guerre interrompit les relations. En 1918 J. Strzygowski publia sous son seul nom 

l’ouvrage Die Baukunst der Armenier und Europa exploitant toute la documentation de T‘oramanean, 

dans ce qui « s’appelle un pillage intellectuel ». T‘oramanean publia 43 articles mais aucun ouvrage 

d’ensemble, donnant le résultat de ses travaux accomplis à Ani. Il a écrit lui-même : « Cette spoliation 

m’a rendu malheureux ; je n’avais plus le courage d’écrire un ouvrage étendu ». 

Le monastère de Bagnayr, non loin d’Ani, comportait une église de la Mère de Dieu (Surb Astuacacin), 

deux chapelles, un vaste gawit‘, une salle funéraire, puis à l’écart deux chapelles, l’une « hexagonale » 

à dôme, encore debout. Le gawit‘ est une salle accolée à la façade de l’église. Il a une double fonction, 

sacrée et profane. C’est un lieu de vie, dont les murs sont porteurs d’inscriptions riches  en informations 

sur leur époque. Les auteurs donnent l’histoire détaillée des premières études épigraphiques des sites 

d’Ani et incidemment de Bagnayr. Ils ajoutent le relevé des campagnes photographiques menées sur ces 

sites. T‘oramanean se distingue encore comme photographe et fait de ses photographies un catalogue. 

Vient ensuite l’histoire des dégradations avancées des monuments. Les causes sont multiples : guerres 

dévastatrices, tremblements de terre, réutilisation de pierres dans la construction de mosquées,  de 

maisons de village, etc. Les archives de T‘oramanean livrent cependant assez de documentation en 

plans, dessins et notes pour la réalisation d’une analyse architecturale. L’épigraphie de Bagnayr est riche 

de 67 inscriptions répertoriées par les premiers chercheurs, mais certainement pas toutes visibles 

aujourd’hui en raison de la ruine des monuments. 

L’espace épigraphique est partagé entre deux catégories, les inscriptions de donations importantes 

accomplies par les princes, nobles, évêques, grands négociants, principalement à Ani, dans les grands 

monuments où les emplacements limités sont achetés, et dans un autre registre les inscriptions de 

donations modestes de personnages mineurs agissant par leur seule foi, placées dans les monastères de 

la périphérie, Bagnayr, Horomos, etc. C’est dans leurs inscriptions que la vie sociale se manifeste. 

Il y a eu deux périodes de prospérité des monastères, XIe et XIIIe siècles, au fil d’une histoire pleine de 

soubresauts politiques, reflétée dans les inscriptions. La qualité de la gravure en grandes lettres, lisibles 

de loin est appréciable. Quelques graveurs ont donné leur nom. Il y a deux niveaux de langue, arménien 

classique et moyen-arménien. La plupart des textes sont des dotations funéraires en échange de messes 

ou prières, des testaments en principe irréversibles, rédigés selon un formulaire théorique : date, 

gouvernance temporelle et spirituelle, identité du donateur, définition du don, contrepartie spirituelle, 

par exemple en messes jusqu’à la venue du Christ, bénédiction pour ceux qui respecteront le testament, 

malédiction pour les transgresseurs. Les auteurs font une étude détaillée de l’histoire des gouvernances 

évoquées, ce qui revient à une histoire de l’administration des monastères et des administrateurs, puis 

une analyse des contreparties spirituelles demandées par les donateurs, une sociologie des donateurs. Ils 

donnent un tableau des donations, rurales en abondance, et aussi en équipements collectifs, ce qui donne 

beaucoup d’informations sur l’administration urbaine, les artisanats, le commerce, le droit coutumier, 

notamment les droits civils et patrimoniaux des femmes. 

Cette belle étude archéologique et épigraphique est complétée par un corpus des inscriptions comportant 

la localisation, une photographie dans les rares cas où elle est disponible, une transcription en écriture 

arménienne, une traduction française et un commentaire de chaque inscription. Le corpus est lui-même 

complété par un commentaire grammatical de la langue de ces inscriptions qui font preuve d’une 

constante variabilité phonétique, morphologique, syntaxique à l’interface entre la langue savante 

ancienne et un parler vernaculaire moyen-arménien. Sont ajoutés un glossaire, les indispensables 

indices, prosopographique et chorographique, une longue liste des travaux consultés, une liste des 

figures, l’alphabet arménien. Cet article est en fait une monographie de près de deux cents pages, un 

modèle qui honore le Journal des Savants. » 



André VAUCHEZ 

 

  « J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie le volume des actes du 

colloque organisé par notre confrère Emilio Marin et 

par Katarina Horvat-Levaj , à l’occasion du XVIe 

centenaire de la mort de S.Jérôme (+420) .Du fait de 

la situation sanitaire, ce colloque n’a pas pu se tenir 

en 2020 comme prévu, mais la plupart de ceux qui 

devaient y participer ont envoyé le texte de  leurs 

contributions qui ont été réunies dans un imposant 

volume.  Cet ouvrage de 480 pages, abondamment 

illustré, a été  publié à Zagreb en 2021, en croate et 

en anglais, sous le titre : Saint Jerome Through the 

Ages . Cult and Monuments , par les Editions de 

l’Université catholique de Croatie et l’Institut 

d’histoire de l’art  de Zagreb ,sous le patronage de 

l’Académie croate des sciences et des arts. 

  La vraie figure de S.Jérôme ne se laisse 

pas saisir facilement ,tant son personnage, complexe 

et polyédrique, présente d’aspects différents et 

même parfois contradictoires : cet intellectuel imbu de culture classique a rapidement rejeté le modèle  

cicéronien pour adhérer à l’idéal ascétique, qu’il s’efforça de mettre en œuvre dans le désert de Chalcis, 

en Syrie, à une époque où l’ascète avait pris la place du martyr au palmarès de la perfection chrétienne. 

Ce Romain d’Occident, né dans l’Illyricum, fut fasciné par l’Orient, fréquenta Grégoire de Nazianze à 

Constantinople, où il améliora sa connaissance du grec,   et s’installa finalement à Bethléem où il apprit 

l’hébreu et  passa le reste  de son existence à traduire la Bible en latin d’après les textes hébraïques .Son 

œuvre dans ce domaine fut, on le sait,  à l’origine de la Vulgate qui allait s’imposer aux siècles suivants 

dans toute la chrétienté occidentale aux dépens des traductions antérieures. Ce prêtre proche du pape 

Damase, dont il avait été un des collaborateurs à Rome, fonda en Palestine plusieurs communautés 

religieuses, tant féminines - avec l’aide de dames de l’aristocratie romaine comme Marcella,  Paula et 

Eustochium – que  masculines, ce qui lui valut d’être considéré comme un moine au cours des siècles 

suivants. Mais lui-même n’a jamais obéi à personne et a été pendant toute sa vie en conflit avec l’évêque 

de Jérusalem et avec tous ceux, qui au sein de l’Eglise du temps, ne partageaient pas son point de vue, 

depuis S.Augustin jusqu’à Rufin d’Aquilée, sur des questions théologiques ou doctrinales…  

 Même si, comme on l’a écrit, « la  sainteté ne lui était ni naturelle ni facile » ,cela ne l’empêcha  pas 

d’être considéré après sa mort comme un saint : Dès le VIe siècle, on écrivit des Vies de S.Jérôme et, 

au début du VIIIe siècle, Bède le Vénérable le plaça parmi les Docteurs de l’Eglise, à côté d’Ambroise, 

Augustin et Grégoire le Grand. Les chrétiens d’Occident lui étaient en effet  reconnaissants de leur avoir 

transmis une version  de la Bible caractérisée par sa fidélité littérale au texte hébreu de l’Ancien 

Testament (« hebraica veritas ») et d’en avoir recommandé une lecture selon l’Esprit, qui fut à l’origine 

de la lectio divina  pratiquée ensuite pendant des siècles dans les monastères . C’est son souci de donner 

au peuple chrétien un texte latin aussi exact que possible de la Parole de Dieu qui explique sa popularité 

dans les sphères dirigeantes de l’empire carolingien, d’Alcuin à Charlemagne et Charles le Chauve, 

comme le montre bien Jean-Pierre Caillet dans le présent volume. Le même auteur relève à bon droit 

que cette vision de Jérôme traducteur fidèle de la Bible dans la langue de son temps se retrouve dans 

des œuvres d’art françaises de la fin du XIVe siècle, commandées par des rois et des princes pieux et 

cultivés comme Charles V et son frère, le duc Jean de Berry. Jérôme y est également représenté comme 

un religieux austère, susceptible de servir de modèle aux moines et aux ermites. Aussi, à la fin du Moyen 

Age et à l’époque de la Renaissance, de nouveaux ordres à tendance érémitique le prendront-ils comme 

référence et se placeront-ils sous son nom, les plus importants d’entre eux étant les Hiéronymites, bien 

implantés dans la péninsule ibérique. 



 A partir du XVe siècle, comme l’a bien montré Daniel Russo,  s’affirme, à partir de l’Italie, une 

nouvelle image de S.Jérôme, présenté à la fois comme un cardinal de l’Eglise romaine, reconnaissable 

à son grand chapeau rouge, et comme un intellectuel travaillant dans un cabinet de travail très 

confortable - son « studiolo » - où  il se consacrait à des activités de traduction, mais aussi à la production 

de commentaires bibliques et de textes de controverse pour la défense de l’orthodoxie doctrinale au sein 

de l’Eglise catholique. Cette image allait de pair avec une version « folklorisée » de sa vie, tirée de 

certains  textes hagiographiques, dont l’un des principaux épisodes les plus souvent représentés est  

l’histoire du lion et de l’âne,  mise en scène par  Carpaccio dans l’église de S.Giorgio dei Schiavoni ,à 

Venise, dans les années  1502-1504. Cette relecture du personnage de Jérôme doit beaucoup à 

l’influence de l’humanisme et l’on comprend qu’un intellectuel chrétien comme Erasme, soucieux à la 

fois d’un retour aux textes authentiques des œuvre de l’Antiquité et d’une réforme de l’Eglise, ait vu en 

lui un modèle à imiter. Parallèlement, la dimension ascétique de sa vie et la rigueur de ses austérités 

survécurent à travers la figure du pénitent, magnifiquement illustrée par le célèbre tableau inachevé de 

Léonard de Vinci, conservé aux Musées du Vatican, dont la directrice, Barbara Jatta, a retracé les 

vicissitudes et montré l’importance au début du présent volume.   

 Toutes ces données valent pour l’ensemble de la chrétienté européenne, mais le présent colloque 

a surtout apporté des éléments nouveaux sur le souvenir de S. Jérôme, qui est demeuré vivant dans les 

contrées d’où il était originaire ainsi que sur les évolutions de son image en Croatie au cours des siècles.  

La réalité du lien existant entre Jérôme et l’ensemble des régions désignées sous le nom de Dalmatie 

dans l’empire romain ne fait pas de doute, même s’il dut quitter assez tôt son pays d’origine pour aller 

achever sa formation littéraire à Rome. En revanche, la localisation exacte de Stridon, où il naquit, a 

suscité depuis longtemps des controverses entre les érudits croates, car cette bourgade, qui a sans doute 

disparu lors de l’invasion des Goths qui ravagèrent la province dans les années 380, n’a pas laissé de 

traces archéologiques. Certains auteurs la placent en Istrie, d’autres aux confins de la Pannonie, à 

l’intérieur du pays. Comme le montre bien ici même Emilio Marin, l’hypothèse la plus vraisemblable 

est qu’elle se situait dans le Nord de l’Illyricum, dans les environs de Trsat et de Rijeka, région qui 

gravitait, du point de vue ecclésiastique, dans la mouvance d’Aquileia. Le départ de Jérôme pour Rome, 

puis pour l’Orient ne mit pas fin aux relations qu’il entretenait avec sa terre natale puisque nous 

apprenons par sa correspondance qu’il vendit, en 397, le domaine qu’il avait hérité de son père pour 

financer la construction de son monastère de Bethléem. On ne sait pas grand-chose sur l’histoire de la 

Dalmatie pendant le Haut Moyen Age, qui fut marquée par une série d’invasions entre le Ve et le VIIIe 

siècle. Mais son culte dut rester assez populaire puisque, comme le souligne Branka Migotti, sur les 62 

églises dédiées à S.Jérôme en Croatie , 23 sont sûrement antérieures au milieu du XVe siècle, époque 

où, à partir de Venise, son culte se  développa dans tout le monde adriatique sous des formes nouvelles. 

La plupart d’entre elles se situent en Istrie et dans le nord de la Dalmatie. A partir de la seconde moitié 

du XVe siècle, comme le montre bien Milan Mihaljevic, les humanistes, considérant les Croates comme 

les successeurs des Illyriens de l’Antiquité,  n’hésitèrent pas à affirmer que S.Jérôme avait inventé 

l’écriture glagolitique et traduit la Bible en croate. Cette croyance n’avait évidemment aucun fondement 

dans la réalité et, à partir du XVIIIe siècles, il fut démontré de façon indiscutable que l’écriture 

glagolitique était due à S.Cyrille et Méthode. Mais cette erreur historique est révélatrice de la place 

reconnue à S.Jérôme chez les Croates, qui furent , jusqu’à la Réforme protestante, le  seul peuple 

européen à avoir le droit   d’utiliser la langue populaire dans la liturgie en raison du respect qu’imposait 

le nom de S.Jérôme .On peut donc dire sans exagération que c’est grâce à lui que la langue et la culture 

croates ont pu se développer sans entraves à l’époque médiévale et à la Renaissance.  

La nation croate finit même par s’identifier à lui, comme l’indique le fait que, dans les années 1393-

1396, la province franciscaine de « Sclavonie », placée sous le nom de Saint Séraphin, prit le nom de 

« province de Dalmatie de saint Jérôme », et que l’église de la « Nation  Croate »  à Rome , reconstruite 

par le pape Sixte V autour de 1585, fut dédiée à « S.Jérôme des Illyriens ». A une époque où chacune 

des nations de la chrétienté avait un saint patron, il ne fait pas de doute que Jérôme fut celui de la Croatie, 

comme le montre bien l’iconographie du saint dans de nombreuses églises de ce pays entre le XVe et le 

XXe siècle. Mais, dans ce cas, il s’agissait d’un personnage qui bénéficiait à la fois d’un culte universel 

dans toute la chrétienté et d’un culte bien enraciné dans un pays – la Croatie – qui en avait fait son 

protecteur particulier. » 



André VAUCHEZ  

 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie le Catalogue des Livres d’heures 

conservés au Québec, réalisé par Mme Brenda Dunn-Lardeau, Professeur à l’université du Québec, et 

ses collaborateurs, et publié par les Presses de cette université, à  Québec en 2018.Ce magnifique  

volume de 457 pages sur papier glacé, avec plus d’une centaine de reproductions en couleurs,  porte sur 

les Livres d’heures manuscrits et imprimés du Moyen Age et de la Renaissance conservés au Québec 

,dont il offre un catalogue raisonné comportant des notices très complètes.  

 Il pourra paraître étrange que de telles œuvres nous viennent d’Outre-Atlantique, mais les 

recherches de Mme Dunn-Lardeau et de ses collaborateurs ont permis de découvrir que le Québec 

possède un trésor largement méconnu : un ensemble de 24 Livres d’heures, augmentés de 50 pièces 

connexes (feuillets de livres démembrés, enluminures découpées) , dispersés dans les fonds anciens de 

divers musées, bibliothèques et archives ecclésiastiques et publiques de la « Belle Province ». Les plus 

anciens de ces ouvrages sont arrivés d’Europe au temps où le Québec s’appelait la Nouvelle France. 

Contrairement à une idée reçue, ils n’étaient pas lus seulement par les laïcs ,mais aussi par les Jésuites 

et les Franciscains installés après 1600 dans le Nouveau Monde , et surtout par les religieuses qui les 

ont soigneusement  cachés dans leurs couvents à la suite de l’occupation anglaise. Aux XIXe et XXe 

siècle commença une nouvelle vocation pour ces livres de dévotion : ils devinrent des objets de 

collection à la faveur de la résurgence du goût pour le Moyen Age et pour les enluminures de cette 

époque. Aussi divers manuscrits précieux furent-ils achetés alors par des bibliothèques universitaires 

canadiennes, ainsi que par des particuliers qui s’intéressaient à l’histoire du livre. Le présent catalogue 

raisonné dévoile ce précieux patrimoine d’origine européenne qui couvre la période allant de 1225 à 

1583. La plupart de ces ouvrages, presque tous manuscrits, sont remarquables par leur qualité et leur 

diversité textuelle et iconographique. Comme ils sont pour la plupart antérieurs au Concile de Trente 

qui imposa dans toute l’Eglise catholique la lecture de l’office liturgique romain, on trouve ici des Livres 

qui contiennent les « Heures » de Paris, Besançon, Rouen, Thérouanne,ou Sarum. Une attention 

particulière a été portés par les éditeurs à leur codicologie, à leur histoire complexe et à l’identification 

des enlumineurs ou graveurs. 



 Si la plupart de ces œuvres fascinent par leur raffinement, quelques images peintes de façon plus 

expéditive sont l’expression de la piété populaire. Le catalogue met en effet en évidence   des dévotions 

rarement rencontrées (au lait de la Vierge, aux plaies du Christ), ainsi que quantité de prières 

indulgenciées. S’y fait entendre aussi la peur de la mort subite et de la peste. Quelques possesseurs 

ajoutent des prières à leurs saints patrons, comme S.Sebald, peu connu en dehors de la ville de 

Nuremberg, qui fait l’objet d’une belle miniature. Signe de renouveau, un magnifique Livre d’heures 

issu des Pays-Bas septentrionaux , copié pour l’essentiel en moyen-néerlandais, illustre l’essor de la 

Devotio moderna. Et rompant même avec l’idée même d’un usage privé de ces livres, les Heures de 

Notre-Dame (1583), commandée par Henri III pour une confrérie de pénitents, contiennent un encart 

musical qui en font un instrument de dévotion collective. Enfin, si les livres d’Heures des collections du 

Québec témoignent de l’histoire religieuse, artistique et culturelle de leur temps, ils reflètent aussi 

l’implication à divers degrés de femmes non seulement comme lectrices, mais également dans leur 

production. Que l’on pense au manuscrit enluminé par la Carmélite Cornelia Van Wulfscherchke, à telle 

commanditaire portraiturée au beau milieu d’une Annonciation ou à Renée de Bourbon, commanditaire 

de la traduction en français par Pierre Gringoire des Heures de Nostre Dame», le seul Livre d’Heures à 

avoir été censuré en Sorbonne , et à Madeleine Boursette, la veuve de François Regnault, qui a imprimé 

des Heures à Paris en 1547.  

 Le catalogue de Mme Dunn-Lardeau, qui contribue à faire connaître l’importance de l’héritage 

européen textuel et iconographique conservé en  Amérique du Nord, et tout particulièrement au Québec, 

a vocation à devenir un ouvrage de référence pour les historiens et les historiens de l’art des derniers 

siècles du Moyen Age et des débuts de l’époque moderne. On ne peut que féliciter cette spécialiste de 

la Légende Dorée et ses collaborateurs pour cet ouvrage à la fois très beau et très utile, qui met à notre 

disposition pour la première fois tant de manuscrits inconnus a vocation à devenir un ouvrage de 

référence pour les historiens et les historiens de l’art des derniers siècles du Moyen Age et de belles 

images. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Paul-Hubert POIRIER 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de Joseph Verheyden, 

professeur à la Katholieke Universiteit Leuven, et de 

moi-même, l’ouvrage que nous avons édité et qui 

s’intitule Études sur l’Évangile selon Thomas et la 

littérature gnostique. Recueil d’articles de Jean-Marie 

Sevrin, paru dans la collection «Biblical Tools and 

Studies», vol. 43, Leuven-Paris-Bristol CT, Peeters, 

2021, XIV-342 pages. 

Jean-Marie Sevrin, qui a enseigné le Nouveau 

Testament à la Faculté de théologie de l’Université 

catholique de Louvain, à Louvain-la-Neuve, de 1981 à 

son éméritat, en 2008, avait consacré ses premiers 

travaux au gnosticisme et aux textes coptes nouveaux 

découverts à Nag Hammadi, en Haute Égypte, vers la 

fin de l’année 1945. Il y eut tout d’abord sa thèse de 

doctorat en théologie soutenue à l’Université 

catholique de Louvain, en 1972, intitulée Pratique et 

doctrine des sacrements dans l’Évangile selon 

Philippe, travail demeuré inédit mais dont les 

conclusions ont été présentées dans un important 

article paru en 1974. Dans les années qui suivirent, il 

rédigea plusieurs articles sur d’autres textes de Nag 

Hammadi, dont l’Exégèse de l’âme et l’Apocryphon 

(ou Lettre apocryphe) de Jacques. Mais c’est surtout l’Évangile selon Thomas qui, dès 1977 et pour plus 

de trois décennies, retint l’attention de Jean-Marie Sevrin. Il publia neuf articles sur le nouvel évangile, 

et un dixième qui l’envisageait au sein d’un groupe d’écrits qui, à l’instar de Thomas, rassemblent 

paroles de Jésus et paraboles (Apocryphon de Jacques, Livre de Thomas, Dialogue du Sauveur). Si les 

circonstances n’ont pas permis à Jean-Marie Sevrin de donner l’édition commentée de l’Évangile selon 

Thomas qu’il envisageait, on trouve dans ces articles l’esquisse substantielle d’une interprétation 

cohérente et solidement argumentée. On en aura d’ailleurs une idée précise dans la traduction annotée 

de l’Évangile selon Thomas qu’il a livrée pour les Écrits gnostiques de la Pléiade (Gallimard, 2007). 

Sevrin a également signé, dans le même ouvrage, la traduction de l’Exégèse de l’âme. Il avait 

auparavant, en 1983, publié l’édition, la traduction et le commentaire de cet écrit dans la Bibliothèque 

copte de Nag Hammadi (section «Textes», vol. 9, Presses de l’Université Laval). 

Jean-Marie Sevrin s’est également intéressé aux rites et aux pratiques sacramentelles attestés par les 

textes de Nag Hammadi et leurs parallèles, intérêt qui s’est matérialisé dans un ouvrage majeur qui fait 

toujours autorité, le Dossier baptismal séthien. Études sur la sacramentaire gnostique (parue dans la 

section «Études» de la Bibliothèque copte de Nag Hammadi, au vol. 2, Presses de l’Université Laval, 

1986). L’auteur y procédait à une analyse littéraire et doctrinale serrée de sept écrits coptes : 

l’Apocryphon (ou Écrit secret) de Jean, la Prôtennoia Trimorphe, l’Évangile des Égyptiens (ou Livre 

sacré du Grand Esprit invisible), l’Apocalypse d’Adam, Zostrien, l’Écrit sans titre ou Anonyme du 

Codex Bruce et Melchisédek, tous des compositions d’une redoutable complexité, dont il a bien montré 

qu’ils s’inscrivaient, chacun à leur manière, sur une même trajectoire et constituaient autant de pièces 

d’un même puzzle révélant un rite baptismal concret. Par-delà l’analyse du dossier baptismal séthien 

qu’il avait menée avec brio, Sevrin montrait que les textes qu’il avait étudiés permettaient de reconnaître 

une existence historique à des pratiques rituelles émanant d’une même «famille» gnostique. 

Le présent ouvrage rassemble dix-sept contributions de Jean-Marie Sevrin, articles parus dans des revues 

ou chapitres de collectifs. Neuf portent sur l’Évangile selon Thomas, dont l’un, sur l’Évangile selon 

Thomas comme exercice spirituel, a fait l’objet d’une communication devant notre compagnie le 12 



décembre 2008, six sur d’autres textes du corpus de Nag Hammadi, et deux sur des questions touchant 

le gnosticisme, dont celle, depuis longtemps débattue, des adversaires corinthiens de l’apôtre Paul, 

volontiers qualifiés de gnostiques. Les travaux de Jean-Marie Sevrin sur la littérature gnostique 

s’inscrivent dans une riche et longue tradition louvaniste illustrée par Lucien Cerfaux, Gérard Garitte et 

Boudewijn Dehandschutter, pour ne mentionner que ces noms. Une tradition marquée par l’attention 

prêtée aux sources, la solidité des analyses et la mesure dans les conclusions. Trois index, biblique, des 

textes et auteurs anciens, et des auteurs modernes, complètent l’ouvrage et permettront d’en tirer le 

meilleur profit. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Paul-Hubert POIRIER 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, l’ouvrage dont je suis l’auteur, intitulé 

L’Hymne de la Perle des Actes de Thomas. Introduction, 

texte, traduction, commentaire. Deuxième édition, revue 

et augmentée, paru dans la collection «Homo 

religiosus», série II, vol. 21, Turnhout, Brepols, 2021, 

471 pages. 

Cet ouvrage est la réédition d’un ouvrage paru en 1981 

dans la première série, au volume 8, de la collection 

«Homo religiosus», que le professeur (et futur cardinal) 

Julien Ries avait créée au Centre d’histoire des religions 

de Louvain à Louvain-la-Neuve. Il reprenait une thèse 

en histoire des religions soutenue devant l’Université 

des sciences humaines de Strasbourg (aujourd’hui 

Université Marc Bloch Strasbourg II), l’année 

précédente. 

Les Actes apocryphes de Thomas, qui racontent 

l’activité missionnaire et le martyre de l’apôtre en Inde, 

figurent au nombre des cinq grands Actes apostoliques 

anciens, avec ceux de Jean, de Pierre, d’André et de 

Paul. Connus par une version syriaque et une version 

grecque, ainsi que par des formes dérivées en latin et 

dans plusieurs langues orientales, les Actes de Thomas 

sont les seuls à nous être parvenus en entier. Même s’ils appartiennent au genre du récit romanesque et 

se rapprochent à ce titre des romans de l’Antiquité gréco-latine, les Actes de Thomas intègrent des 

éléments que l’on ne retrouve guère dans cette littérature : des prières, des épiclèses ou invocations 

baptismales et eucharistiques, des discours au fil desquels l’apôtre propose un message caractérisé par 

un idéal de renoncement sexuel, des descriptions de rites baptismaux et eucharistiques, et des hymnes, 

dont le plus fameux est sans contredit l’«Hymne de Judas Thomas l’apôtre, quand il était au pays des 

Indiens », mieux connu sous le titre d’«Hymne de la Perle» ou d’«Hymne de l’âme», considéré à juste 

titre comme le plus célèbre poème de la littérature syriaque, qui anticipe les récits de la quête du 

saint Graal. Transmis en syriaque et en grec, par un seul manuscrit dans chacun des cas, et par une 

paraphrase byzantine, l’Hymne de la Perle se présente sous la forme d’un récit qui raconte l’épopée d’un 

jeune prince oriental envoyé en Égypte pour en rapporter une perle, précieuse et unique, gardée par un 

serpent. On a volontiers vu dans ce poème, dont la composition est antérieure à celle des Actes de 

Thomas et remonte à l’époque parthe, une évocation plus ou moins gnostique de la destinée de l’âme, 

d’origine céleste, en exil dans le corps et la matière. Une lecture plus attentive de l’hymne permet 

cependant de le situer dans un contexte historique et doctrinal précis, celui de la réappropriation des 

Actes de Thomas par les manichéens, qui ont vu dans l’hymne une évocation poétique saisissante de la 

vocation et de la destinée de Mani. 

Comme celui de 1981, cet ouvrage propose une édition et une traduction française des trois versions de 

l’Hymne de la Perle, précédées d’une introduction et suivies d’un commentaire. L’ouvrage original, 

paru il y a de cela quatre décennies, a cependant été profondément remanié. Le compte rendu de 

l’histoire de la recherche a été mené à terme jusqu’à l’année 2020 et la bibliographie, complétée; les 

textes syriaques et grecs, et les citations dans d’autres langues orientales ont été ressaisis; une synopse 

des versions de l’Hymne de la Perle a été ajoutée; les index ont été complétés et enrichis. Les conclusions 

auxquelles j’étais parvenu en 1980 sur l’origine de l’Hymne de la Perle, et l’interprétation que j’en avais 

alors proposée me paraissent toujours valables et, sauf sur des points de détail, je n’en ai point changé. 

Comme l’indique la tradition manuscrite des Actes de Thomas, l’Hymne de la Perle est une pièce 

interpolée, antérieure à ceux-ci, dont l’étude des titres et des toponymes qu’on y trouve oriente vers 



l’Iran et plus précisément vers le monde parthe. L’Hymne tire son origine de la littérature populaire et 

il prend la forme d’un récit initiatique qui a essentiellement pour objet de raconter un envoi en mission, 

sous la forme d’une quête, dont le but est de soumettre le héros, un jeune prince, à une épreuve, au terme 

de laquelle il entrera en possession de l’héritage auquel sa naissance le destine. Dans cette perspective, 

la quête de la perle est le passage obligé qui permettra au héros de se qualifier pour assumer la rôle qui 

lui est réservé. L’insertion de l’Hymne de la Perle dans les Actes de Thomas s’explique par les pratiques 

littéraires des manichéens, qui furent des lecteurs assidus des Actes. Ils ont mis l’Hymne dans la bouche 

de l’apôtre Thomas pour en faire une illustration anticipée du destin de Mani et une parabole de ce 

qu’avait été sa mission, à l’instar de celle de Thomas. Cette hypothèse qui fait de l’Hymne de la Perle 

une œuvre manichéenne, au sens non pas d’une œuvre composée ou même remaniée par les manichéens, 

mais d’une œuvre qu’ils auraient adoptée, s’appuie sur les habitudes littéraires des manichéens et sur la 

mise en scène de la vocation de Mani que nous a révélé le codex manichéen de Cologne intitulé Au sujet 

de l’origine de son corps, une vie grecque de Mani découverte en 1970. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique BARTHELEMY 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie la chronique limousine du XIIe siècle qui 

vient d'être rééditée et retraduite sous l'égide de la 

Société de l'Histoire de France. Son auteur est désigné 

alternativement avec deux surnoms : il est ici Geoffroi 

de Breuil sur la couverture et à l'intérieur, en titre 

courant, Geoffroi de Vigeois. C'est la seconde de ces 

dénominations qui est la plus usuelle au royaume des 

historiens modernes. Sa chronique a été connue d'eux et 

utilisée par eux depuis longtemps, grâce à une édition 

du Père Philippe Labbe (1657) et à une traduction parue 

à Tulle à la fin du XIXe siècle, due à François Bonnélye, 

mais ni l'une ni l'autre ne sont irréprochables. On 

manquait donc cruellement d'une édition critique et 

d'une traduction annotée de cette œuvre précieuse. 

Diverses circonstances les ont retardées et on doit à 

l'énergie et au dévouement de notre auxiliaire Jean-

Loup Lemaître, fer de lance de l’entreprise, de les avoir 

aujourd'hui en mains: il a aidé Pierre Botineau à 

reprendre sa thèse de l'École des Chartes en date de 

1964, il a complété le travail qui laissait de côté le livre 

II, il a veillé à ce que la traduction préparée par 

Bernadette Barrière soit revue et annotée par toute une 

équipe de ses collègues et étudiants.   

Cette réalisation était en tous points difficile. La traduction manuscrite, étudiée ici dans une longue 

introduction de Pierre Botineau, est complexe et ne permet pas d'arriver à un texte entièrement sûr, en 

dépit des grandes améliorations apportées ici avec un apparat critique important. Sur le fond, cette 

chronique qui s'interrompt brusquement en 1184, peut-être à cause de la mort de Geoffroi de Vigeois, 

se présente de manière un peu décousue, souvent allusive, sans autre dessein d'ensemble bien palpable 

que de mémoriser, trier ou réinventer l'histoire religieuse et féodale d'un « petit monde », depuis l'an mil 

et densément au cours du dernier demi-siècle, en l'articulant avec des aperçus sur le vaste monde 

chrétien, notamment avec des échos, rumeurs et légendes des deux premières croisades. Souvent on 

peine à comprendre certains mots et certains enchaînements, même si l'annotation présentée ici, à défaut 

de tout éclaircir, procure des identifications, des repères chronologiques et des références qui faciliteront 

beaucoup l'utilisation du texte. 

Ces caractères de la chronique de Geoffroi de Vigeois, tout en gênant notre compréhension exacte, en 

maint endroit, de ce qu'il avait en tête, font aussi son immense intérêt: elle nous fait connaître des 

épisodes sociaux et religieux, elle nous transmet des sentiments et porte la trace de débats et de combats 

mieux que tout autre document méridional de ce temps. Sur plusieurs points importants elle constitue la 

source unique ou quasiment. Elle est en effet la principale œuvre historique et narrative de l'Aquitaine 

et même de toute l'Occitanie au XIIe siècle. Les princes méridionaux, ducs d'Aquitaine et vicomtes de 

Limoges, comtes de Toulouse, vicomtes de Béziers et roi d'Aragon font irruption régulièrement dans le 

récit de Geoffroi de Vigeois. Il livre régulièrement des fragments d’histoire et de légende des barons 

proches de lui (« princes » de châteaux), avec récit de leurs guerres féodales ou défis chevaleresques, et 

des sanctuaires avec leurs reliques et leurs miracles. Attaché à son terroir, Geoffroi de Vigeois a un 

profil et des intérêts proches de ceux d’Adémar de Chabannes, de sorte qu’il est intéressant de comparer 

leurs chroniques entre elles, à cent-cinquante ans de distance : c’est bien le même monde, à divers 

égards, et cependant les mutations de « l’an 1100 » sont désormais perceptibles, avec des adoubements, 

des forces bourgeoises, un  christianisme d’action. Tout cela appelle d’ailleurs un rapprochement avec 

les évolutions de la France du Nord au XIIe siècle, et cette chronique est bien un double témoignage de 



la parenté entre les pays d’oc et d’oïl et de certaines spécificités des premiers : ainsi n’y a-t-il pas ici de 

tournois, mais des émulations entre chevaliers dans la consommation ou destruction ludiques de choses 

de grand prix (poivre ou même chevaux comme à Beaucaire en 1169 dans un épisode un peu 

énigmatique : I. 69-4). Toute la seconde moitié de la chronique procure enfin un témoignage essentiel 

sur les troubles de l’Aquitaine durant les dix dernières années (1173-1183). Les conflits de princes et de 

barons amènent des bandes de routiers dont Geoffroi de Vigeois décrit les ravages et les transgressions 

de manière dramatique : ils s’en prennent aux églises où sont les trésors, ils jouent sûrement de la terreur 

qu’ils inspirent. Pour les combattre, le clergé aquitain lance ou cautionne des sortes de guerres saintes 

de l’intérieur, de manière classique en 1177 au Limousin, novatrice au Velay en 1182-3 avec la confrérie 

de l’Agnus Dei du Puy. Geoffroi de Vigeois n’ignore pas non plus l’hérésie que nous appelons cathare, 

combattue brièvement par la petite croisade de Lavaur (1181), et il évoque aussi les juifs  avec hostilité. 

Les études médiévales sont donc enrichies par ce volume achevé grâce à l’énergie judicieuse de notre 

auxiliaire Jean-Loup Lemaître, qui met à la disposition des historiens une édition excellente. La 

traduction proposée, très bonne dans l’ensemble, sera toutefois susceptible en certains points de débats 

et d’améliorations : l’équipe de neuf personnes qui a relayé Bernadette Barrière aurait pu, par exemple, 

reconnaître Géraud d’Aurillac au chapitre I.20 (p.147), ou substituer Archembaud à Guillaume pour la 

paix évoquée en I.29 (p.149), ou encore en I.58-3 (p.193) traduire placitum par procès plutôt que par 

accord, ce qui ferait mieux comprendre ce qui suit. Pour autant il faut savoir gré à ceux et à celles qui 

nous procurent ici un instrument de travail très précieux. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Claire-Akiko Brisset 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie l’ouvrage intitulé Paravents japonais. 

Par la brèche des nuages, publié sous la direction scientifique d’Anne-Marie Christin, et dont Terada 

Torahiko et moi-même avons assuré la coordination éditoriale, aux éditions Citadelles et Mazenod en 

20211, 280 p. et 250 illustrations en couleurs, une chronologie en lien avec les thématiques abordées 

dans l’ouvrage et une bibliographie générale. 

Professeure à l’université Paris Denis Diderot (aujourd’hui Université de Paris) et fondatrice du Centre 

d’étude de l’écriture et de l’image (CEEI), Anne-Marie Christin souhaitait consacrer au thème des 

paravents japonais un ouvrage d’envergure en associant à sa réflexion des contributeurs français et 

japonais venant d’horizons divers (monde académique, conservation muséale, monde artistique). Elle y 

a travaillé de nombreuses années jusqu’à son décès prématuré en 2014. Le manuscrit avait alors atteint 

un certain degré d’aboutissement, sans être parfaitement achevé, et l’iconographie restait à constituer 

presque entièrement. Au début de l’année 2019, Terada Torahiko de l’université de Tôkyô et moi-même 

avons accepté de relever le défi et d’accompagner l’ouvrage jusqu’à sa parution, chez Citadelles et 

Mazenod. Devant le caractère inabouti du dossier, nous avons été amenés à prendre un certain nombre 

de décisions éditoriales en complétant les passages lacunaires du texte, mais aussi en restructurant 

l’ensemble de l’ouvrage en accord avec les attentes de la maison d’édition, et ce, tout en restant autant 

que possible fidèle à l’esprit d’Anne-Marie Christin. L’ouvrage a également pris une dimension 

 
1 https://citadelles-mazenod.com/livres-exceptionnels/518-paravents-japonais 

https://citadelles-mazenod.com/livres-exceptionnels/518-paravents-japonais


internationale puisque paraissent au même moment que l’édition française, une édition en italien chez 

Rizzoli / Mondadori2 et une édition en anglais chez Abbeville Press3. 

Comme son titre l’indique, cet ouvrage porte sur les paravents japonais, un type d’objet monumental 

largement moins connu du grand public que les estampes, à la fois sur le plan de ses caractéristiques 

formelles et techniques, de ses fonctions et de son histoire. Il n’a pas d’équivalent aujourd’hui dans le 

monde francophone. En effet, aucun livre n’a été consacré à ce thème depuis une vingtaine d’années 

dans cette langue, et les volumes publiés précédemment sont aujourd’hui à peu près introuvables4. De 

plus, ce livre en propose une approche singulière. Fruit d’une collaboration exceptionnelle entre des 

spécialistes du paravent ou de thématiques liées en France et au Japon, il est né du désir d’Anne-Marie 

Christin d’aborder le paravent japonais, non comme une image plane, mais comme un objet en trois 

dimensions. Son principe général est en effet éclairé par l’introduction dans laquelle elle développe une 

approche culturelle et comparatiste de « l’espace oblique » en opposition à la culture européenne du 

« trompe-l’œil » se déployant sur une surface le plus souvent à deux dimensions et d’un seul tenant. 

Bien avant le « pli » baroque cher à Gilles Deleuze, le paravent japonais a en effet vocation à être utilisé 

plié, et non à plat. Il constitue donc un espace foncièrement tridimensionnel, d’autant plus qu’il est le 

plus souvent dédoublé depuis l’époque médiévale, les deux éléments de la paire étant matériellement 

disjoints : les motifs s’y répondent d’une feuille à l’autre, voire d’un paravent à l’autre dans le cas des 

paires, ils s’y cachent ou s’y révèlent au regard de spectateurs mobiles, conviés à un exercice actif de 

dévoilement qui s’apparente à celui de la lecture. Anticipé par le peintre, le principe du pli et du 

discontinu permet de voir surgir une infinité d’images différentes selon la position que le spectateur 

occupe face au support, et de jouer sur le « caché/montré » – ou plutôt le « caché/révélé » de cette forme 

expressive, pour reprendre les termes proposés par Anne-Marie Christin (p. 24). Du fait de sa nature 

même, le paravent s’offre au regard selon un parcours que le peintre a intégré par avance dans la 

composition d’ensemble, et tire « sa nécessité non seulement de ce qu’il désigne frontalement, mais du 

surgissement biaisé de ses motifs » (ibid.). Le spectateur joue donc dans l’appréhension de l’image un 

rôle d’autant plus actif que ses déplacements modifient ce qu’il perçoit : il est au centre du dispositif 

plastique et l’anime par sa propre mobilité. La singularité de ce support a ainsi ouvert la voie au Japon 

à une réflexion picturale d’une profonde originalité sur l’agencement des formes, des plans et des 

couleurs. 

L’ouvrage est structuré en trois parties, successivement « Le paravent : jeux de surfaces et 

multifonctionnalité », qui aborde les fonctions multiples du paravent (usages pratiques, symboliques et 

rituels), « Des origines à la fin du XVIe siècle. Le paravent comme apanage des élites » et « L'époque 

d'Edo. Splendeur aristocratique et appropriation bourgeoise », qui permettent d’articuler l’évolution de 

ce support sur le temps long (évolution technique, genres, etc.) et les thématiques liées (paradigme de 

l’espace oblique, association avec d’autres supports tels que le livre et l’éventail plié, etc.). Enfin, 

l’épilogue « Paravent et modernité » permet de souligner l’importance du paravent et de son espace 

monumental dans la création moderne et contemporaine. » 

 

 
2 https://www.rizzolilibri.it/scheda-libro/9788891831637/ 
3 https://www.abbeville.com/books/japanese-screens-867-b 
4 Henri Scrépel, Les Paravents japonais de paysages, 4 vol., Paris, Henri Scrépel, 1982-1985 ; Miyeko Murase, 

L’Art du paravent japonais, trad. de l’anglais par W. O. Desmond, Arcueil, Anthèse, 1990 ; Claire Illouz, Les 
Dessous du paravent japonais : exploration d’une technique picturale à trois dimensions, Puteaux, EREC, 1999. 

https://www.rizzolilibri.it/scheda-libro/9788891831637/
https://www.abbeville.com/books/japanese-screens-867-b

