Pierre-Sylvain FILLIOZAT

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’académie de la part des trois directeurs du Journal des
Savants, MM. Jacques Jouanna, Jacques Dalarun et moi-
méme, le fascicule janvier-juin 2020 qui a bénéficié des

JOURNAL soins et du dévouement de M. Matthieu Guyot dans des
DES temps difficiles. Ce fascicule qui forme un volume de
S AV ANTS 244 pages comporte trois articles qui successivement
scrutent une inscription latine mutilée de la Narbonnaise,
les notes marginales d’un exemplaire de 1’Utopia de
Thomas More (Bale, 1518), les archives de Toros
Toramanian, archéologue qui travailla a Ani et sa région,
et, ce faisant révélent la carriére d’exception d’un
notable, une tentative de réaliser 1’utopie morienne en
Nouvelle-Espagne, I’histoire du monastere arménien de
Bagnayr (X®-XIVE s.) et ses soixante-dix inscriptions.

FONDE EN 1665

Sous le titre « Le monument funéraire d’un notable
narbonnais : la mémoire familiale et une carriére
d’exception. A propos d’une inscription de Paguignan
(Aigues-Vives, Hérault) » Michel Christol étudie une
inscription trouvée dans ce hameau d’Aigues-Vives,
signalée en 1950 par une photo, sommairement commentée au long d’une assez mince bibliographie.
Le support de I’inscription était une plaque de marbre destinée a un monument funéraire de grande
dimension. Elle a été découpée pour un réemploi et seulement le quart de 1’inscription, la partie droite
portant les fins de ligne, nous est parvenu. Il n’est cependant pas impossible de restituer 1’esprit et la
destination de ce texte. Il s’agit d’'un monument funéraire dédi¢ & une famille évoquée sur trois
générations. C’est la famille d’un notable qui a parcouru une carriére équestre, puis municipale. Dans le
cadre de cette derniére, il aurait exercé la curatelle d’un temple d’ Auguste divinisé a Narbonne, planifié
aprés sa mort. C’est 1’occasion pour Michel Christol, sans pouvoir restituer les fonctions précises du
commanditaire de I’inscription, d’envisager et décrire les divers degrés du culte impérial, voire d’autres
cultes civils de hauts personnages aprés leur mort.

ACADEMIE DES INSCRIPTIONS EI' BELLES-LETTRES

JUILLET - DECEMBRE 2021

L’Utopia de Thomas More est un beau projet littéraire. Il y a eu une curieuse tentative de réalisation en
Nouvelle-Espagne, que Jean-Robert Armogathe, membre de 1’ Académie, présente a partir de I’examen
d’un exemplaire de 1’ouvrage de More, De optimo reipublicae statu, deque noua insula Utopia (Béle,
1518), qui porte de nombreuses annotations probablement de la main du premier évéque de Mexico,
Juan de Zumarraga. Un proche de ce dernier, VVasco de Quiroga, ordonné prétre et evéque de Michoacan,
avait créé des « villages-hopitaux » en faveur des Indiens, dont il déplore la pauvreté et en qui il voit
des fidéles semblables & ceux de I’Eglise primitive. D’autre part, dans une Informacion adressée a un
haut fonctionnaire, il fait une apologie des indigénes et propose d’organiser une république des Indiens
sur le modele de celle de Thomas More « homme illustre et plus qu”humain ». Puis il rédige des Lois et
ordonnances pour ses Vvillages-hépitaux vers 1531, écrit repris entre 1539 et 1547. Il y met en place les
régles pour rassembler les Indiens dans des villages, afin de leur faire vivre I’expérience des premicres
communautés chrétiennes. On y reconnait des détails de I’organisation de 1’Utopie, notamment des
points soulignés et commentés dans les marginalia. Zumarraga avait, en effet, lu de trés prés le texte de
More et porté une attention particuli¢re a la vie sociale, comme a la religion. L’esprit général est de
protéger la population indienne, Iui procurer un moyen de subsistance, notamment par 1’agriculture,
assurer sa cohésion, d’ou I’insistance sur la vie en commun, celle des enfants étroitement aux cotés des
adultes. Quiroga a probablement réussi pour les villages qu’il a créés et gérés jusqu’a la fin de sa longue
vie. L’existence en reste documentée jusqu’au début du XIx® siécle. Mais en 1765 un biographe de
Quiroga ne retrouve qu’un seul exemplaire incomplet des Ordonnances, ce qui souléve un doute sur leur
application dans la gouvernance des villages. Il y a eu réussite du projet de protection d’une population



défavorisée et victime d’exactions. Mais I’Utopie de More reprise par Quiroga allait plus loin, vers celle
du Nouveau monde reconstitué en 1’age d’or de I’ Eglise primitive.

Mme Ani T. Baladian et M. Jean-Pierre Mahé, membre de 1’académie, avec le concours de Philippe
Dangles, architecte, livrent une étude archéologique et épigraphique du monastere arménien de Bagnayr
a partir des archives d’un pionnier de 1’archéologie arménienne, T‘oros T‘oramanean. Architecte de
formation, T oros T‘oramanean a consacré sa vie aux monuments anciens de la République d’ Arménie.
Entre 1903 et 1917 il a beaucoup travaillé sur le site célébre d’Ani et le monastére de Bagnayr dans ses
environs. J. Strzygowski (1862-1941) directeur du Kunsthistorisches Institut de Vienne invita
T‘oramanean a un séminaire sur 1’art aruiménien et géorgien et lui proposa la publication d’un ouvrage
commun. T‘oramanean accepta, se rendit a Vienne en 1913 et y apporta sa documentation accumulée
depuis 1903. La guerre interrompit les relations. En 1918 J. Strzygowski publia sous son seul hom
I’ouvrage Die Baukunst der Armenier und Europa exploitant toute la documentation de T‘oramanean,
dans ce qui « s’appelle un pillage intellectuel ». T‘oramanean publia 43 articles mais aucun ouvrage
d’ensemble, donnant le résultat de ses travaux accomplis a Ani. Il a écrit lui-méme : « Cette spoliation
m’a rendu malheureux ; je n’avais plus le courage d’écrire un ouvrage étendu ».

Le monastere de Bagnayr, non loin d’Ani, comportait une église de la Mére de Dieu (Surb Astuacacin),
deux chapelles, un vaste gawit’, une salle funéraire, puis a 1’écart deux chapelles, 1’une « hexagonale »
a déme, encore debout. Le gawit‘ est une salle accolée a la fagade de 1’église. 11 a une double fonction,
sacrée et profane. C’est un lieu de vie, dont les murs sont porteurs d’inscriptions riches en informations
sur leur époque. Les auteurs donnent I’histoire détaillée des premiéres études épigraphiques des sites
d’Ani et incidemment de Bagnayr. Ils ajoutent le relevé des campagnes photographiques menées sur ces
sites. T‘oramanean se distingue encore comme photographe et fait de ses photographies un catalogue.
Vient ensuite 1’histoire des dégradations avancées des monuments. Les causes sont multiples : guerres
dévastatrices, tremblements de terre, réutilisation de pierres dans la construction de mosquées, de
maisons de village, etc. Les archives de T‘oramanean livrent cependant assez de documentation en
plans, dessins et notes pour la réalisation d’une analyse architecturale. L’épigraphie de Bagnayr est riche
de 67 inscriptions répertoriées par les premiers chercheurs, mais certainement pas toutes visibles
aujourd’hui en raison de la ruine des monuments.

L’espace épigraphique est partagé entre deux catégories, les inscriptions de donations importantes
accomplies par les princes, nobles, évéques, grands négociants, principalement a Ani, dans les grands
monuments ou les emplacements limités sont achetés, et dans un autre registre les inscriptions de
donations modestes de personnages mineurs agissant par leur seule foi, placées dans les monastéres de
la périphérie, Bagnayr, Horomos, etc. C’est dans leurs inscriptions que la vie sociale se manifeste.

Il'y a eu deux périodes de prospérité des monastéres, XI¢ et X111° siécles, au fil d’une histoire pleine de
soubresauts politiques, reflétée dans les inscriptions. La qualité de la gravure en grandes lettres, lisibles
de loin est appréciable. Quelques graveurs ont donné leur nom. 1l y a deux niveaux de langue, arménien
classique et moyen-arménien. La plupart des textes sont des dotations funéraires en échange de messes
ou prieres, des testaments en principe irréversibles, rédigés selon un formulaire théorique : date,
gouvernance temporelle et spirituelle, identité du donateur, définition du don, contrepartie spirituelle,
par exemple en messes jusqu’a la venue du Christ, bénédiction pour ceux qui respecteront le testament,
malédiction pour les transgresseurs. Les auteurs font une étude détaillée de I’histoire des gouvernances
évoqueées, ce qui revient a une histoire de I’administration des monastéres et des administrateurs, puis
une analyse des contreparties spirituelles demandées par les donateurs, une sociologie des donateurs. 1ls
donnent un tableau des donations, rurales en abondance, et aussi en équipements collectifs, ce qui donne
beaucoup d’informations sur 1’administration urbaine, les artisanats, le commerce, le droit coutumier,
notamment les droits civils et patrimoniaux des femmes.

Cette belle étude archéologique et épigraphique est complétée par un corpus des inscriptions comportant
la localisation, une photographie dans les rares cas ou elle est disponible, une transcription en écriture
arménienne, une traduction francaise et un commentaire de chaque inscription. Le corpus est lui-méme
complété par un commentaire grammatical de la langue de ces inscriptions qui font preuve d’une
constante variabilité phonétique, morphologique, syntaxique a I’interface entre la langue savante
ancienne et un parler vernaculaire moyen-arménien. Sont ajoutés un glossaire, les indispensables
indices, prosopographique et chorographique, une longue liste des travaux consultés, une liste des
figures, I’alphabet arménien. Cet article est en fait une monographie de pres de deux cents pages, un
modele qui honore le Journal des Savants. »



André VAUCHEZ

«J’ai I’honneur de déposer sur le

Sveti Jeronim kroz VJekove bureau de 1’Académie le volume des actes du

Kult i spomenici collogue organisé par notre confrére Emilio Marin et
Saint Jerome Through the Ages par Katarina Horvat-Levaj , a I’occasion du XVIe

Cult and Monuments

centenaire de la mort de S.Jérdbme (+420) .Du fait de
la situation sanitaire, ce colloque n’a pas pu se tenir
en 2020 comme prévu, mais la plupart de ceux qui
devaient y participer ont envoyé le texte de leurs
contributions qui ont été réunies dans un imposant
volume. Cet ouvrage de 480 pages, abondamment
illustré, a été publié & Zagreb en 2021, en croate et
en anglais, sous le titre : Saint Jerome Through the
Ages . Cult and Monuments , par les Editions de
I’Université catholique de Croatie et 1’Institut
d’histoire de I’art de Zagreb ,sous le patronage de
1’ Académie croate des sciences et des arts.

La vraie figure de S.Jér6me ne se laisse
pas saisir facilement ,tant son personnage, complexe
et polyédrique, présente d’aspects différents et
méme parfois contradictoires : cet intellectuel imbu de culture classique a rapidement rejeté le modéle
cicéronien pour adhérer a I’idéal ascétique, qu’il s’efforca de mettre en ceuvre dans le désert de Chalcis,
en Syrie, a une époque ou I’ascéte avait pris la place du martyr au palmarés de la perfection chrétienne.
Ce Romain d’Occident, né dans I’Illyricum, fut fasciné par 1’Orient, fréquenta Grégoire de Nazianze a
Constantinople, ou il améliora sa connaissance du grec, et s’installa finalement a Bethléem ou il apprit
I’hébreu et passa le reste de son existence a traduire la Bible en latin d’aprés les textes hébraiques .Son
ceuvre dans ce domaine fut, on le sait, a 1’origine de la Vulgate qui allait s’imposer aux siécles suivants
dans toute la chrétienté occidentale aux dépens des traductions antérieures. Ce prétre proche du pape
Damase, dont il avait été un des collaborateurs a Rome, fonda en Palestine plusieurs communautés
religieuses, tant féminines - avec 1’aide de dames de I’aristocratie romaine comme Marcella, Paula et
Eustochium — que masculines, ce qui lui valut d’étre considéré comme un moine au cours des si¢cles
suivants. Mais lui-méme n’a jamais obéi a personne et a été pendant toute sa vie en conflit avec 1’évéque
de Jérusalem et avec tous ceux, qui au sein de I’Eglise du temps, ne partageaient pas son point de vue,
depuis S.Augustin jusqu’a Rufin d’ Aquilée, sur des questions théologiques ou doctrinales...

Méme si, comme on I’a écrit, « la sainteté ne lui était ni naturelle ni facile » ,cela ne ’empécha pas
d’étre considéré apres sa mort comme un saint : Dés le Vle siécle, on écrivit des Vies de S.Jéréme et,
au début du Vllle siecle, Beéde le Vénérable le plaga parmi les Docteurs de I’Eglise, a c6té d’ Ambroise,
Augustin et Grégoire le Grand. Les chrétiens d’Occident lui étaient en effet reconnaissants de leur avoir
transmis une version de la Bible caractérisée par sa fidélité littérale au texte hébreu de I’Ancien
Testament (« hebraica veritas ») et d’en avoir recommandé une lecture selon I’Esprit, qui fut a I’origine
de la lectio divina pratiquée ensuite pendant des siécles dans les monasteres . C’est son souci de donner
au peuple chrétien un texte latin aussi exact que possible de la Parole de Dieu qui explique sa popularité
dans les sphéres dirigeantes de 1’empire carolingien, d’Alcuin a Charlemagne et Charles le Chauve,
comme le montre bien Jean-Pierre Caillet dans le présent volume. Le méme auteur reléve a bon droit
que cette vision de Jérobme traducteur fidele de la Bible dans la langue de son temps se retrouve dans
des ceuvres d’art frangaises de la fin du XIVe siécle, commandées par des rois et des princes pieux et
cultivés comme Charles V et son frere, le duc Jean de Berry. Jérbme y est également représenté comme
un religieux austére, susceptible de servir de modele aux moines et aux ermites. Aussi, a la fin du Moyen
Age et a I’époque de la Renaissance, de nouveaux ordres a tendance érémitique le prendront-ils comme
référence et se placeront-ils sous son nom, les plus importants d’entre eux étant les Hiéronymites, bien
implantés dans la péninsule ibérique.



A partir du XVe siécle, comme 1’a bien montré Daniel Russo, s’affirme, a partir de 1’Italie, une
nouvelle image de S.Jéréme, présenté a la fois comme un cardinal de I’Eglise romaine, reconnaissable
a son grand chapeau rouge, et comme un intellectuel travaillant dans un cabinet de travail trés
confortable - son « studiolo » - ou il se consacrait a des activités de traduction, mais aussi a la production
de commentaires bibligues et de textes de controverse pour la défense de 1’orthodoxie doctrinale au sein
de I’Eglise catholique. Cette image allait de pair avec une version « folklorisée » de sa vie, tirée de
certains textes hagiographiques, dont I’un des principaux épisodes les plus souvent représentés est
I’histoire du lion et de I’ane, mise en scene par Carpaccio dans 1’église de S.Giorgio dei Schiavoni ,a
Venise, dans les années 1502-1504. Cette relecture du personnage de Jérdbme doit beaucoup a
I’influence de I’humanisme et 1’on comprend qu’un intellectuel chrétien comme Erasme, soucieux a la
fois d’un retour aux textes authentiques des ceuvre de I’ Antiquité et d’une réforme de 1’Eglise, ait vu en
lui un modeéle a imiter. Parallelement, la dimension ascétique de sa vie et la rigueur de ses austérités
survécurent a travers la figure du pénitent, magnifiquement illustrée par le célébre tableau inachevé de
Léonard de Vinci, conservé aux Musées du Vatican, dont la directrice, Barbara Jatta, a retracé les
vicissitudes et montré I’importance au début du présent volume.

Toutes ces données valent pour I’ensemble de la chrétienté européenne, mais le présent colloque
a surtout apporté des éléments nouveaux sur le souvenir de S. Jérdbme, qui est demeuré vivant dans les
contrées d’ou il était originaire ainsi que sur les évolutions de son image en Croatie au cours des siecles.
La réalité du lien existant entre Jérome et I’ensemble des régions désignées sous le nom de Dalmatie
dans I’empire romain ne fait pas de doute, méme s’il dut quitter assez tot son pays d’origine pour aller
achever sa formation littéraire @ Rome. En revanche, la localisation exacte de Stridon, ou il naquit, a
suscité depuis longtemps des controverses entre les érudits croates, car cette bourgade, qui a sans doute
disparu lors de I’invasion des Goths qui ravagérent la province dans les années 380, n’a pas laissé de
traces archéologiques. Certains auteurs la placent en Istrie, d’autres aux confins de la Pannonie, a
I’intérieur du pays. Comme le montre bien ici méme Emilio Marin, ’hypothése la plus vraisemblable
est qu’elle se situait dans le Nord de I’lllyricum, dans les environs de Trsat et de Rijeka, région qui
gravitait, du point de vue ecclésiastique, dans la mouvance d’Aquileia. Le départ de Jérdme pour Rome,
puis pour 1’Orient ne mit pas fin aux relations qu’il entretenait avec sa terre natale puisque nous
apprenons par sa correspondance qu’il vendit, en 397, le domaine qu’il avait hérité de son pére pour
financer la construction de son monastére de Bethléem. On ne sait pas grand-chose sur 1’histoire de la
Dalmatie pendant le Haut Moyen Age, qui fut marquée par une série d’invasions entre le Ve et le Vllle
siecle. Mais son culte dut rester assez populaire puisque, comme le souligne Branka Migotti, sur les 62
églises dédiées a S.Jérbme en Croatie , 23 sont sGrement antérieures au milieu du XVe siécle, époque
ou, a partir de Venise, son culte se développa dans tout le monde adriatique sous des formes nouvelles.
La plupart d’entre elles se situent en Istrie et dans le nord de la Dalmatie. A partir de la seconde moitié
du XVe siécle, comme le montre bien Milan Mihaljevic, les humanistes, considérant les Croates comme
les successeurs des Illyriens de I’Antiquité, n’hésitérent pas a affirmer que S.Jérdbme avait inventé
1”écriture glagolitique et traduit la Bible en croate. Cette croyance n’avait évidemment aucun fondement
dans la réalité et, a partir du XVllle siécles, il fut démontré de fagon indiscutable que 1’écriture
glagolitique était due a S.Cyrille et Méthode. Mais cette erreur historique est révélatrice de la place
reconnue a S.Jérdbme chez les Croates, qui furent , jusqu’a la Réforme protestante, le seul peuple
européen a avoir le droit d’utiliser la langue populaire dans la liturgie en raison du respect qu’imposait
le nom de S.Jérbme .On peut donc dire sans exagération que c’est grace a lui que la langue et la culture
croates ont pu se développer sans entraves a I’époque médiévale et a la Renaissance.

La nation croate finit méme par s’identifier a lui, comme ’indique le fait que, dans les années 1393-
1396, la province franciscaine de « Sclavonie », placée sous le nom de Saint Séraphin, prit le nom de
« province de Dalmatie de saint Jérbme », et que 1’église de la « Nation Croate » a Rome , reconstruite
par le pape Sixte V autour de 1585, fut dédiée a « S.Jérdme des Illlyriens ». A une époque ou chacune
des nations de la chrétienté avait un saint patron, il ne fait pas de doute que Jérdme fut celui de la Croatie,
comme le montre bien 1’iconographie du saint dans de nombreuses églises de ce pays entre le XVe et le
XXe siécle. Mais, dans ce cas, il s’agissait d’un personnage qui bénéficiait a la fois d’un culte universel
dans toute la chrétienté et d’un culte bien enraciné dans un pays — la Croatie — qui en avait fait son
protecteur particulier. »



André VAUCHEZ

Catalogue raisonné des

LIVR
D’HE

conservés au Québec

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de 1’Académie le Catalogue des Livres d’heures
conservés au Québec, réalisé par Mme Brenda Dunn-Lardeau, Professeur a 1’université du Québec, et
ses collaborateurs, et publié par les Presses de cette université, a Québec en 2018.Ce magnifique
volume de 457 pages sur papier glacé, avec plus d’une centaine de reproductions en couleurs, porte sur
les Livres d’heures manuscrits et imprimés du Moyen Age et de la Renaissance conservés au Québec
,dont il offre un catalogue raisonné comportant des notices tres compleétes.

Il pourra paraitre étrange que de telles ceuvres nous viennent d’Outre-Atlantique, mais les
recherches de Mme Dunn-Lardeau et de ses collaborateurs ont permis de découvrir que le Québec
possede un trésor largement méconnu : un ensemble de 24 Livres d’heures, augmentés de 50 piéces
connexes (feuillets de livres démembrés, enluminures découpées) , dispersés dans les fonds anciens de
divers musées, bibliothéques et archives ecclésiastiques et publiques de la « Belle Province ». Les plus
anciens de ces ouvrages sont arrivés d’Europe au temps ou le Québec s’appelait la Nouvelle France.
Contrairement a une idée regue, ils n’étaient pas lus seulement par les laics ,mais aussi par les Jésuites
et les Franciscains installés apres 1600 dans le Nouveau Monde , et surtout par les religieuses qui les
ont soigneusement cachés dans leurs couvents a la suite de I’occupation anglaise. Aux XIXe et XXe
siecle commenca une nouvelle vocation pour ces livres de dévotion : ils devinrent des objets de
collection & la faveur de la résurgence du goQt pour le Moyen Age et pour les enluminures de cette
époque. Aussi divers manuscrits précieux furent-ils achetés alors par des bibliotheques universitaires
canadiennes, ainsi que par des particuliers qui s’intéressaient a I’histoire du livre. Le présent catalogue
raisonné dévoile ce précieux patrimoine d’origine européenne qui couvre la période allant de 1225 a
1583. La plupart de ces ouvrages, presque tous manuscrits, sont remarquables par leur qualité et leur
diversité textuelle et iconographique. Comme ils sont pour la plupart antérieurs au Concile de Trente
qui imposa dans toute 1’Eglise catholique la lecture de 1’office liturgique romain, on trouve ici des Livres
qui contiennent les « Heures » de Paris, Besangon, Rouen, Thérouanne,ou Sarum. Une attention
particuliére a été portés par les éditeurs a leur codicologie, a leur histoire complexe et a I’identification
des enlumineurs ou graveurs.



Si la plupart de ces ceuvres fascinent par leur raffinement, quelques images peintes de fagon plus
expéditive sont I’expression de la piété populaire. Le catalogue met en effet en évidence des dévotions
rarement rencontrées (au lait de la Vierge, aux plaies du Christ), ainsi que quantité de prieres
indulgenciées. S’y fait entendre aussi la peur de la mort subite et de la peste. Quelques possesseurs
ajoutent des priéres a leurs saints patrons, comme S.Sebald, peu connu en dehors de la ville de
Nuremberg, qui fait ’objet d’une belle miniature. Signe de renouveau, un magnifique Livre d’heures
issu des Pays-Bas septentrionaux , copié pour I’essentiel en moyen-néerlandais, illustre I’essor de la
Devotio moderna. Et rompant méme avec 1’idée méme d’un usage privé de ces livres, les Heures de
Notre-Dame (1583), commandée par Henri Il pour une confrérie de pénitents, contiennent un encart
musical qui en font un instrument de dévotion collective. Enfin, si les livres d’Heures des collections du
Québec témoignent de I’histoire religieuse, artistique et culturelle de leur temps, ils reflétent aussi
I’implication a divers degrés de femmes non seulement comme lectrices, mais également dans leur
production. Que I’on pense au manuscrit enluminé par la Carmélite Cornelia Van Wulfscherchke, a telle
commanditaire portraiturée au beau milieu d’une Annonciation ou a Renée de Bourbon, commanditaire
de la traduction en francais par Pierre Gringoire des Heures de Nostre Dame», le seul Livre d’Heures a
avoir été censuré en Sorbonne , et a Madeleine Boursette, la veuve de Frangois Regnault, qui a imprimé
des Heures a Paris en 1547.

Le catalogue de Mme Dunn-Lardeau, qui contribue a faire connaitre I’importance de 1’héritage
européen textuel et iconographique conservé en Amérique du Nord, et tout particulierement au Québec,
a vocation a devenir un ouvrage de référence pour les historiens et les historiens de 1’art des derniers
siecles du Moyen Age et des débuts de 1’époque moderne. On ne peut que féliciter cette spécialiste de
la Légende Dorée et ses collaborateurs pour cet ouvrage a la fois trés beau et tres utile, qui met a notre
disposition pour la premiére fois tant de manuscrits inconnus a vocation a devenir un ouvrage de
référence pour les historiens et les historiens de 1’art des derniers siécles du Moyen Age et de belles
images. »



Paul-Hubert POIRIER

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie, de la part de Joseph Verheyden,
professeur a la Katholieke Universiteit Leuven, et de
moi-méme, 1’ouvrage que nous avons édité et qui
s’intitule Etudes sur I’Evangile selon Thomas et la
littérature gnostique. Recueil d’articles de Jean-Marie
Sevrin, paru dans la collection «Biblical Tools and

BisLicaL TOOLS AND STUDIES 43

tudes sur l’Evangile Studies», vol. 43, Leuven-Paris-Bristol CT, Peeters,
selon Thomas et 2021, XI1v-342 pages.

la littérature gnostique Jean-Marie Sevrin, qui a enseigné le Nouveau

Testament a la Facult¢ de théologie de 1’Université

RECUELL D' ARTICLES catholique de Louvain, a Louvain-la-Neuve, de 1981 a

son éméritat, en 2008, avait consacré ses premiers
travaux au gnosticisme et aux textes coptes nouveaux
b bt plake ¥ découverts @ Nag Hammadi, en Haute Egypte, vers la
Joseph Verhepden fin de I’année 1945. 11 y eut tout d’abord sa thése de
doctorat en théologie soutenue a [’Université
catholique de Louvain, en 1972, intitulée Pratique et
doctrine des sacrements dans 1'Evangile selon
Philippe, travail demeuré inédit mais dont les
conclusions ont été présentées dans un important
article paru en 1974. Dans les années qui suivirent, il
rédigea plusieurs articles sur d’autres textes de Nag
Hammadi, dont I’Exégese de [’dme et 1’Apocryphon
(ou Lettre apocryphe) de Jacques. Mais c’est surtout I’Evangile selon Thomas qui, dés 1977 et pour plus
de trois décennies, retint I’attention de Jean-Marie Sevrin. Il publia neuf articles sur le nouvel évangile,
et un dixiéme qui I’envisageait au sein d’un groupe d’écrits qui, a I’instar de Thomas, rassemblent
paroles de Jésus et paraboles (Apocryphon de Jacques, Livre de Thomas, Dialogue du Sauveur). Si les
circonstances n’ont pas permis a Jean-Marie Sevrin de donner 1’édition commentée de 1I’Evangile selon
Thomas qu’il envisageait, on trouve dans ces articles 1’esquisse substantielle d’une interprétation
cohérente et solidement argumentée. On en aura d’ailleurs une idée précise dans la traduction annotée
de 1’Evangile selon Thomas qu’il a livrée pour les Ecrits gnostiques de la Pléiade (Gallimard, 2007).
Sevrin a également signé, dans le méme ouvrage, la traduction de 1’Exégese de ['ame. Il avait
auparavant, en 1983, publié 1’édition, la traduction et le commentaire de cet écrit dans la Bibliotheque
copte de Nag Hammadi (section «Textes», vol. 9, Presses de I’Université Laval).

Jean-Marie Sevrin

Edité par

PEETERS

Jean-Marie Sevrin s’est également intéressé aux rites et aux pratiques sacramentelles attestés par les
textes de Nag Hammadi et leurs paralléles, intérét qui s’est matérialisé dans un ouvrage majeur qui fait
toujours autorité, le Dossier baptismal séthien. Etudes sur la sacramentaire gnostique (parue dans la
section «Etudes» de la Bibliothéque copte de Nag Hammadi, au vol. 2, Presses de 1’Université Laval,
1986). L’auteur y procédait a une analyse littéraire et doctrinale serrée de sept écrits coptes :
1’Apocryphon (ou Ecrit secret) de Jean, la Protennoia Trimorphe, 1’Evangile des Egyptiens (ou Livre
sacré du Grand Esprit invisible), I’dpocalypse d’Adam, Zostrien, I’Ecrit sans titre ou Anonyme du
Codex Bruce et Melchisédek, tous des compositions d’une redoutable complexité, dont il a bien montré
qu’ils s’inscrivaient, chacun a leur maniere, sur une méme trajectoire et constituaient autant de picces
d’un méme puzzle révélant un rite baptismal concret. Par-dela I’analyse du dossier baptismal séthien
qu’il avait menée avec brio, Sevrin montrait que les textes qu’il avait étudiés permettaient de reconnaitre
une existence historique a des pratiques rituelles émanant d’une méme «famille» gnostique.

Le présent ouvrage rassemble dix-sept contributions de Jean-Marie Sevrin, articles parus dans des revues
ou chapitres de collectifs. Neuf portent sur I’Evangile selon Thomas, dont 1’un, sur I’Evangile selon
Thomas comme exercice spirituel, a fait I’objet d’une communication devant notre compagnie le 12



décembre 2008, six sur d’autres textes du corpus de Nag Hammadi, et deux sur des questions touchant
le gnosticisme, dont celle, depuis longtemps débattue, des adversaires corinthiens de 1’apdtre Paul,
volontiers qualifiés de gnostiques. Les travaux de Jean-Marie Sevrin sur la littérature gnostique
s’inscrivent dans une riche et longue tradition louvaniste illustrée par Lucien Cerfaux, Gérard Garitte et
Boudewijn Dehandschutter, pour ne mentionner que ces noms. Une tradition marquée par 1’attention
prétée aux sources, la solidité des analyses et la mesure dans les conclusions. Trois index, biblique, des
textes et auteurs anciens, et des auteurs modernes, complétent 1’ouvrage et permettront d’en tirer le
meilleur profit. »



Paul-Hubert POIRIER

«J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de
A I’Académie, I’ouvrage dont je suis l’auteur, intitulé
. L’Hymne de la Perle des Actes de Thomas. Introduction,
texte, traduction, commentaire. Deuxieéme édition, revue
et augmentée, paru dans la collection «Homo
religiosus», série Il, vol. 21, Turnhout, Brepols, 2021,
471 pages.

Cet ouvrage est la réédition d’un ouvrage paru en 1981
dans la premiére série, au volume 8, de la collection
«Homo religiosus», que le professeur (et futur cardinal)
Julien Ries avait créée au Centre d’histoire des religions
de Louvain a Louvain-la-Neuve. Il reprenait une these
s en histoire des religions soutenue devant 1’Université

% des sciences humaines de Strasbourg (aujourd’hui
Université Marc Bloch Strasbourg II), I’année
précédente.

S ————— Les Actes apocryphes de Thomas, qui racontent
By I’activité missionnaire et le martyre de 1’ap6tre en Inde,
> figurent au nombre des cing grands Actes apostoliques
anciens, avec ceux de Jean, de Pierre, d’André et de
Paul. Connus par une version syriague et une version
e ZaiasE grecque, ainsi que par des formes dérivées en latin et
EE— dans plusieurs langues orientales, les Actes de Thomas
sont les seuls & nous étre parvenus en entier. Méme s’ils appartiennent au genre du récit romanesque et
se rapprochent a ce titre des romans de 1I’Antiquité gréco-latine, les Actes de Thomas integrent des
¢léments que 1’on ne retrouve guére dans cette littérature : des prieres, des épicleéses ou invocations
baptismales et eucharistiques, des discours au fil desquels I’ap6tre propose un message caractérisé par
un idéal de renoncement sexuel, des descriptions de rites baptismaux et eucharistiques, et des hymnes,
dont le plus fameux est sans contredit I’«Hymne de Judas Thomas I’apétre, quand il était au pays des
Indiens », mieux connu sous le titre d’«Hymne de la Perle» ou d’«Hymne de 1’ame», considéré a juste
titre comme le plus célébre poéme de la littérature syriaque, qui anticipe les récits de la quéte du
saint Graal. Transmis en syriaque et en grec, par un seul manuscrit dans chacun des cas, et par une
paraphrase byzantine, I’Hymne de la Perle se présente sous la forme d’un récit qui raconte 1’épopée d’un
jeune prince oriental envoyé en Egypte pour en rapporter une perle, précieuse et unique, gardée par un
serpent. On a volontiers vu dans ce poeme, dont la composition est antérieure a celle des Actes de
Thomas et remonte a 1’époque parthe, une évocation plus ou moins gnostique de la destinée de 1’ame,
d’origine céleste, en exil dans le corps et la matiére. Une lecture plus attentive de I’hymne permet
cependant de le situer dans un contexte historique et doctrinal précis, celui de la réappropriation des
Actes de Thomas par les manichéens, qui ont vu dans I’hymne une évocation poétique saisissante de la
vocation et de la destinée de Mani.

BREPOLS

a9

Comme celui de 1981, cet ouvrage propose une édition et une traduction frangaise des trois versions de
I’Hymne de la Perle, précédées d’une introduction et suivies d’'un commentaire. L’ouvrage original,
paru il y a de cela quatre décennies, a cependant été profondément remanié. Le compte rendu de
I’histoire de la recherche a été mené a terme jusqu’a I’année 2020 et la bibliographie, complétée; les
textes syriaques et grecs, et les citations dans d’autres langues orientales ont €té ressaisis; une synopse
des versions de I’Hymne de la Perle a été ajoutée; les index ont été complétés et enrichis. Les conclusions
auxquelles j’étais parvenu en 1980 sur I’origine de I’Hymne de la Perle, et ’interprétation que j’en avais
alors proposée me paraissent toujours valables et, sauf sur des points de détail, je n’en ai point changé.
Comme I’indique la tradition manuscrite des Actes de Thomas, I’Hymne de la Perle est une picce
interpolée, antérieure & ceux-ci, dont I’étude des titres et des toponymes qu’on y trouve oriente vers



I’Iran et plus précisément vers le monde parthe. L’Hymne tire son origine de la littérature populaire et
il prend la forme d’un récit initiatique qui a essentiellement pour objet de raconter un envoi en mission,
sous la forme d’une quéte, dont le but est de soumettre le héros, un jeune prince, a une épreuve, au terme
de laquelle il entrera en possession de 1’héritage auquel sa naissance le destine. Dans cette perspective,
la quéte de la perle est le passage obligé qui permettra au héros de se qualifier pour assumer la réle qui
lui est réservé. L’insertion de I’Hymne de la Perle dans les Actes de Thomas s’explique par les pratiques
littéraires des manichéens, qui furent des lecteurs assidus des Actes. Ils ont mis I’Hymne dans la bouche
de I’apotre Thomas pour en faire une illustration anticipée du destin de Mani et une parabole de ce
qu’avait été sa mission, a I’instar de celle de Thomas. Cette hypothése qui fait de I’Hymne de la Perle
une ceuvre manichéenne, au sens non pas d’une ceuvre composée ou méme remaniée par les manichéens,
mais d’une ceuvre qu’ils auraient adoptée, s’appuie sur les habitudes littéraires des manichéens et sur la
mise en scéne de la vocation de Mani que nous a révélé le codex manichéen de Cologne intitulé Au sujet
de [’origine de son corps, une vie grecque de Mani découverte en 1970. »



Dominique BARTHELEMY

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
1I’Académie la chronique limousine du XII¢ siécle qui
vient d'étre rééditée et retraduite sous I'égide de la

- Société de I'Histoire de France. Son auteur est désigné
CHRONIQUE alternativement avec deux surnoms : il est ici Geoffroi

= de Breuil sur la couverture et a l'intérieur, en titre
GEOFFROI DE BREUIL courant, Geoffroi de Vigeois. C'est la seconde de ces
dénominations qui est la plus usuelle au royaume des
BTG OB historiens modernes. Sa chronique a été connue d'eux et
utilisée par eux depuis longtemps, grace a une édition

du Peére Philippe Labbe (1657) et & une traduction parue

o A G i a Tulle & la fin du XIX¢ siécle, due & Francois Bonnélye,
mais ni l'une ni l'autre ne sont irréprochables. On
manquait donc cruellement d'une édition critique et
d'une traduction annotée de cette ceuvre précieuse.
Diverses circonstances les ont retardées et on doit a
I'énergie et au dévouement de notre auxiliaire Jean-
Loup Lemaitre, fer de lance de 1’entreprise, de les avoir
aujourd'hui en mains: il a aidé Pierre Botineau a

PARIS reprendre sa thése de I'Ecole des Chartes en date de
e 1964, il a complété le travail qui laissait de c6té le livre
I, il a veillé a ce que la traduction préparée par
Bernadette Barriere soit revue et annotée par toute une

équipe de ses collégues et étudiants.

Cette réalisation était en tous points difficile. La traduction manuscrite, étudiée ici dans une longue
introduction de Pierre Botineau, est complexe et ne permet pas d‘arriver a un texte entiérement sir, en
dépit des grandes améliorations apportées ici avec un apparat critique important. Sur le fond, cette
chronique qui s'interrompt brusquement en 1184, peut-étre a cause de la mort de Geoffroi de Vigeois,
se présente de maniére un peu décousue, souvent allusive, sans autre dessein d'ensemble bien palpable
gue de mémoriser, trier ou réinventer I'histoire religieuse et féodale d'un « petit monde », depuis I'an mil
et densément au cours du dernier demi-siécle, en l'articulant avec des apercus sur le vaste monde
chrétien, notamment avec des échos, rumeurs et légendes des deux premieres croisades. Souvent on
peine a comprendre certains mots et certains enchainements, méme si l'annotation présentée ici, a défaut
de tout éclaircir, procure des identifications, des repéres chronologiques et des références qui faciliteront
beaucoup I'utilisation du texte.

Ces caractéres de la chronique de Geoffroi de Vigeois, tout en génant notre compréhension exacte, en
maint endroit, de ce qu'il avait en téte, font aussi son immense intérét: elle nous fait connaitre des
épisodes sociaux et religieux, elle nous transmet des sentiments et porte la trace de débats et de combats
mieux que tout autre document méridional de ce temps. Sur plusieurs points importants elle constitue la
source unique ou quasiment. Elle est en effet la principale ceuvre historique et narrative de I'Aquitaine
et méme de toute I'Occitanie au XII¢ siécle. Les princes méridionaux, ducs d'Aquitaine et vicomtes de
Limoges, comtes de Toulouse, vicomtes de Béziers et roi d'Aragon font irruption réguliérement dans le
récit de Geoffroi de Vigeois. Il livre réguliérement des fragments d’histoire et de Iégende des barons
proches de lui (« princes » de chateaux), avec récit de leurs guerres féodales ou défis chevaleresques, et
des sanctuaires avec leurs reliques et leurs miracles. Attaché a son terroir, Geoffroi de Vigeois a un
profil et des intéréts proches de ceux d’ Adémar de Chabannes, de sorte qu’il est intéressant de comparer
leurs chroniques entre elles, a cent-cinquante ans de distance : c’est bien le méme monde, a divers
égards, et cependant les mutations de « 1’an 1100 » sont désormais perceptibles, avec des adoubements,
des forces bourgeoises, un christianisme d’action. Tout cela appelle d’ailleurs un rapprochement avec
les évolutions de la France du Nord au XI1¢ siécle, et cette chronique est bien un double témoignage de



la parenté entre les pays d’oc et d’oil et de certaines spécificités des premiers : ainsi n’y a-t-il pas ici de
tournois, mais des émulations entre chevaliers dans la consommation ou destruction ludiques de choses
de grand prix (poivre ou méme chevaux comme a Beaucaire en 1169 dans un épisode un peu
énigmatique : I. 69-4). Toute la seconde moitié de la chronique procure enfin un témoignage essentiel
sur les troubles de 1’ Aquitaine durant les dix dernieres années (1173-1183). Les conflits de princes et de
barons amenent des bandes de routiers dont Geoffroi de Vigeois décrit les ravages et les transgressions
de maniére dramatique : ils s’en prennent aux églises ou sont les trésors, ils jouent sirement de la terreur
qu’ils inspirent. Pour les combattre, le clergé aquitain lance ou cautionne des sortes de guerres saintes
de I’intérieur, de maniére classique en 1177 au Limousin, novatrice au Velay en 1182-3 avec la confrérie
de 1’Agnus Dei du Puy. Geoffroi de Vigeois n’ignore pas non plus I’hérésie que nous appelons cathare,
combattue briévement par la petite croisade de Lavaur (1181), et il évoque aussi les juifs avec hostilité.

Les études médiévales sont donc enrichies par ce volume achevé grace a ’énergie judicieuse de notre
auxiliaire Jean-Loup Lemaitre, qui met a la disposition des historiens une édition excellente. La
traduction proposée, trés bonne dans I’ensemble, sera toutefois susceptible en certains points de débats
et d’améliorations : 1’équipe de neuf personnes qui a relayé Bernadette Barriére aurait pu, par exemple,
reconnaitre Géraud d’ Aurillac au chapitre 1.20 (p.147), ou substituer Archembaud a Guillaume pour la
paix évoquée en 1.29 (p.149), ou encore en 1.58-3 (p.193) traduire placitum par procés plutdt que par
accord, ce qui ferait mieux comprendre ce qui suit. Pour autant il faut savoir gré a ceux et a celles qui
nous procurent ici un instrument de travail trés précieux. »



Claire-Akiko Brisset

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de I’ Académie 1’ouvrage intitulé Paravents japonais.
Par la bréche des nuages, publié sous la direction scientifique d’Anne-Marie Christin, et dont Terada
Torahiko et moi-méme avons assuré la coordination éditoriale, aux éditions Citadelles et Mazenod en
20211, 280 p. et 250 illustrations en couleurs, une chronologie en lien avec les thématiques abordées
dans I’ouvrage et une bibliographie générale.

Professeure a I’université Paris Denis Diderot (aujourd’hui Université de Paris) et fondatrice du Centre
d’étude de I’écriture et de I’'image (CEEI), Anne-Marie Christin souhaitait consacrer au théme des
paravents japonais un ouvrage d’envergure en associant a sa reflexion des contributeurs frangais et
japonais venant d’horizons divers (monde académique, conservation muséale, monde artistique). Elle y
a travaillé de nombreuses années jusqu’a son décés prématuré en 2014. Le manuscrit avait alors atteint
un certain degré d’aboutissement, sans étre parfaitement achevé, et I’iconographie restait a constituer
presque entierement. Au début de ’année 2019, Terada Torahiko de 1’université de Toky6 et moi-méme
avons accepté de relever le défi et d’accompagner 1’ouvrage jusqu’a sa parution, chez Citadelles et
Mazenod. Devant le caractére inabouti du dossier, nous avons été amenés a prendre un certain nombre
de décisions éditoriales en complétant les passages lacunaires du texte, mais aussi en restructurant
I’ensemble de 1’ouvrage en accord avec les attentes de la maison d’édition, et ce, tout en restant autant
que possible fidéle a I’esprit d’Anne-Marie Christin. L’ouvrage a également pris une dimension

! https://citadelles-mazenod.com/livres-exceptionnels/518-paravents-japonais



https://citadelles-mazenod.com/livres-exceptionnels/518-paravents-japonais

internationale puisque paraissent au méme moment que 1’édition francaise, une édition en italien chez
Rizzoli / Mondadori? et une édition en anglais chez Abbeville Press®.

Comme son titre I’indique, cet ouvrage porte sur les paravents japonais, un type d’objet monumental
largement moins connu du grand public que les estampes, a la fois sur le plan de ses caractéristiques
formelles et techniques, de ses fonctions et de son histoire. Il n’a pas d’équivalent aujourd’hui dans le
monde francophone. En effet, aucun livre n’a été consacré a ce théme depuis une vingtaine d’années
dans cette langue, et les volumes publiés précédemment sont aujourd’hui a peu prés introuvables®. De
plus, ce livre en propose une approche singuliére. Fruit d’une collaboration exceptionnelle entre des
spécialistes du paravent ou de thématiques liées en France et au Japon, il est né du désir d’ Anne-Marie
Christin d’aborder le paravent japonais, non comme une image plane, mais comme un objet en trois
dimensions. Son principe général est en effet éclairé par I’introduction dans laquelle elle développe une
approche culturelle et comparatiste de « I’espace oblique » en opposition a la culture européenne du
« trompe-1’ceil » se déployant sur une surface le plus souvent a deux dimensions et d’un seul tenant.

Bien avant le « pli » baroque cher a Gilles Deleuze, le paravent japonais a en effet vocation a étre utilisé
plié, et non a plat. Il constitue donc un espace foncierement tridimensionnel, d’autant plus qu’il est le
plus souvent dédoublé depuis 1’époque médiévale, les deux €léments de la paire étant matériellement
disjoints : les motifs s’y répondent d’une feuille a I’autre, voire d’un paravent a 1’autre dans le cas des
paires, ils s’y cachent ou s’y révélent au regard de spectateurs mobiles, conviés a un exercice actif de
dévoilement qui s’apparente a celui de la lecture. Anticipé par le peintre, le principe du pli et du
discontinu permet de voir surgir une infinité d’images différentes selon la position que le spectateur
occupe face au support, et de jouer sur le « caché/montre » — ou plutdt le « caché/révélé » de cette forme
expressive, pour reprendre les termes proposés par Anne-Marie Christin (p. 24). Du fait de sa nature
méme, le paravent s’offre au regard selon un parcours que le peintre a intégré par avance dans la
composition d’ensemble, et tire « sa nécessité non seulement de ce qu’il désigne frontalement, mais du
surgissement biaisé de ses motifs » (ibid.). Le spectateur joue donc dans I’appréhension de I’image un
role d’autant plus actif que ses déplacements modifient ce qu’il pergoit : il est au centre du dispositif
plastique et I’anime par sa propre mobilité. La singularité de ce support a ainsi ouvert la voie au Japon
a une réflexion picturale d’une profonde originalité sur 1’agencement des formes, des plans et des
couleurs.

L’ouvrage est structuré en trois parties, successivement « Le paravent : jeux de surfaces et
multifonctionnalité », qui aborde les fonctions multiples du paravent (usages pratiques, symboliques et
rituels), « Des origines a la fin du XV siecle. Le paravent comme apanage des élites » et « L'époque
d'Edo. Splendeur aristocratique et appropriation bourgeoise », qui permettent d’articuler 1’évolution de
ce support sur le temps long (évolution technique, genres, etc.) et les thématiques liées (paradigme de
I’espace oblique, association avec d’autres supports tels que le livre et 1’éventail plié, etc.). Enfin,
I’épilogue « Paravent et modernité » permet de souligner I’importance du paravent et de son espace
monumental dans la création moderne et contemporaine. »

2 https://www.rizzolilibri.it/scheda-libro/9788891831637/

3 https://www.abbeville.com/books/japanese-screens-867-b

4 Henri Scrépel, Les Paravents japonais de paysages, 4 vol., Paris, Henri Scrépel, 1982-1985 ; Miyeko Murase,
L’Art du paravent japonais, trad. de 'anglais paristsW. O. Desmond, Arcueil, Anthése, 1990 ; Claire lllouz, Les
Dessous du paravent japonais : exploration d’une technique picturale a trois dimensions, Puteaux, EREC, 1999.



https://www.rizzolilibri.it/scheda-libro/9788891831637/
https://www.abbeville.com/books/japanese-screens-867-b

