
Pierre Gros 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de Dominique Darde, 

conceptrice du projet, et de Manuella Lambert, 

commissaire de l’exposition et éditrice du 

catalogue, assistée de Cécile Carrier, et à la requête 

de Jean-Paul Fournier, maire de Nîmes, le 

catalogue de l’exposition du Musée de la 

Romanité, intitulé L’empereur romain, un mortel 

parmi les dieux, 239 p., Nîmes, 2021. Ce très beau 

volume, relié et richement illustré, s’inscrit dans la 

lignée des nouvelles recherches qui se développent 

depuis une décennie sur ce que nous appelons, 

faute de mieux, le culte impérial, et dont la grande 

„mostra“ du Château Saint-Ange, qui s’est tenue en 

2013 à Rome, avait déjà donné une remarquable 

illustration1. Pour juger de l’importance de la 

manifestation de Nîmes, nous rappellerons d’abord 

qu’elle a reçu du Ministère de la Culture le label 

„Exposition d’intérêt national“, et qu’elle fut 

d’emblée placée sous l’égide du Musée du Louvre, 

ce qui explique que son directeur de l’époque, 

Jean-Luc Martinez, en ait présidé l’inauguration. 

Nîmes était en fait, sur le sol français, le site le mieux désigné pour évoquer ce phénomène complexe, 

politico-religieux, difficilement concevable aujourd’hui pour un large public, puisqu’elle en possède 

deux témoignages exceptionnels par leur monumentalité, leur conservation, et aussi par leur 

précocité, l’Augusteum du Jardin de la Fontaine et la „Maison Carrée“. 

Comme tous les ouvrages de ce genre, le livre comporte deux parties complémentaires, d’abord une 

série de notices thématiques, au nombre de dix-sept, qui, après l’introduction générale de John Scheid, 

déclinent sous tous leurs aspects  historiques, cultuels, iconographiques, idéologiques et symboliques, 

les formes revêtues par le „culte impérial“ en Occident, puis un ample catalogue, de près de cent-

cinquante numéros, dont les rubriques sont signées par des auteurs majoritairement français, 

conservateurs ou universitaires, mais comporte aussi deux savants étrangers, un Belge et un Italien, 

qui comptent tous parmi les spécialistes les plus reconnus internationalement. 

 Nous ne saurions donner, dans le cadre restreint de cet hommage, la substance des diverses 

contributions liminaires. Disons seulement qu’elles se répartissent sous quatre rubriques, qui 

permettent de mieux cerner la nature du divus, cette „figure troublante de la théologie romaine“ (J. 

Scheid): avec l’Image de l’empereur et de son entourage, J.-Ch. Balty, E. Rosso (deux articles), A. 

Suspène et E. Borron examinent successivement les types statuaires héroïsants et divinisants, y 

compris parmi les élites des provinces occidentales, avec une attention particulière aux émissions 

monétaires et à la diffusion du signe zodiacal du Capricorne. Dans la série intitulée Funérailles et 

apothéose, J. Scheid, Fr. Hurlet et J.-M. Roddaz  évoquent l’évolution de la conception de la 

divinisation depuis l’époque républicaine jusqu’à la consécration d’Auguste, qui ne fut pas une 

cérémonie totalement inédite puisque l’antécédent césarien était encore dans toutes les mémoires et 

 
1Voir le catalogue édité par L. Abbondanza, F. Coarelli, E. Lo Sardo, Apoteosi, da uomini a dei. Il Mausoleo di Adriano, 

Rome, 2014. On ne saurait oublier la profonde synthèse de M. Cesarano, In honorem Domus divinae. Introduzione allo 

studio dei cicli statuari giulio-claudii a Roma e in Occidente, Rome, 2015 ni l’importante mise au point de M. Torelli, 

„Per un lessico degli edifici del culto imperiale“, dans Ostraka 26, 2017, p. 193-209, repris dans Opuscula Romana (2010-

2018), Pise, 2019, p. 215-232. 



lui servit de caution, puis celle de ses successeurs, avec une extension aux membres de la famille 

impériale, et particulièrement aux  fils d’Agrippa et de Julie, fils adoptifs d’Auguste. Viennent ensuite 

les Acteurs et les rites, où W. Van Andringa, J. Scheid, M. Christol, Fr. Van Haeperen, N. Tran et A. 

Villaret analysent avec une grande précision les relations du pouvoir impérial avec la religion 

publique traditionnelle, les célébrations spécifiques et le personnel qui en a la charge, des prêtres et 

prêtresses jusqu’aux Augustales, en revenant opportunément sur la découverte, près de l’amphithéâtre 

de Nîmes, de la base inscrite dédiée à Attia Patercla, sans oublier cette forme d’association subtile 

mais efficace des empereurs et des divinités du panthéon par le truchement des „dieux Augustes“. 

Enfin le cadre architectural et son décor sont abordés dans la dernière rubrique, avec deux 

contributions de G. Sauron sur la symbolique des théâtres augustéens et sur la conversion du décor, 

qui prêtent une particulière attention aux vestiges nîmois, et un texte conclusif, que j’ai signé, sur la 

diffusion de l’idéologie impériale en Gaule Narbonnaise. 

Le catalogue rassemble toutes les pièces exposées, dotées d’excellents clichés, et assorties d’un 

commentaire qui, tout en restant accessible à un  public cultivé, intègre les données les plus récentes 

de la réflexion historique et propose les dernières hypothèses sur la date, la signification et les 

fonctions de chacun des objets ou monuments présentés. Les six pages, très denses, de la 

bibliographie générale, en fin de volume, donnent une idée de l’ampleur des références contenues 

dans ces notices aussi savantes que passionnantes. Outre le patrimoine nîmois en la matière, qui, 

depuis les monnaies jusqu’aux inscriptions et aux reliefs, s’avère d’une richesse unique sur le 

territoire national, il faut mentionner les quelque trente oeuvres prêtées par le Département des 

Antiquités grecques, étrusques et romaines du Musée du Louvre, et non des moindres, parmi 

lesquelles on relève par exemple le Double suovéraurile, la figurine en bronze du Genius, l’Auguste 

de Caere, l’énigmatique „autel astrologique“ et le fameux relief de la triade apollinienne, sans oublier 

les pièces provenant des musées de Toulouse avec l’Auguste de Chiragan, de Narbonne (dont le texte 

de la lex de flaminio provinciae), d’Arles, de Lyon, de Saintes, de Montpellier, de Saint-Germain -en 

Laye, de Béziers, de Dijon, d’Agen , d’Aquilée et de Sassuolo (Modène), qui composent un florilège 

éblouissant, que chacun peut déchiffrer, à des niveaux de lecture adaptés à ses propres connaissances, 

dans une muséographie aussi soignée que suggestive. Ces apports n’élargissent pas seulement la base 

documentaire, ils autorisent aussi des confrontations qui approfondissent les problématiques et 

contextualisent les composantes: songeons seulement aux rapprochements entre la Venus Genetrix du 

théâtre d’Arles et la figurine de la nécropole de Myrina, ou entre la tête apollinienne de bronze 

retrouvée à Nîmes et les reliefs de terre cuite ou de marbre du Musée du Louvre. 

L’itinéraire ainsi proposé donne à suivre l’évolution des rites, depuis le lustrum, cérémonie destinée 

à définir le corps des citoyens organisé par les censeurs, qui devient, dès 14 apr. J.-C., un rituel de 

transmision du pouvoir impérial, jusqu’à la grande scène de sacrifice du IIème s. conduite par 

l’empereur où sont rassemblés tous les poncifs de l’iconographie officielle. Il permet aussi de 

comprendre la fixation progressive des effigies des divi et les modalités de leur diffusion: l’analyse 

des différents types des portraits d’Auguste, fondée sur les travaux fondateurs de D. Boschung2 

jusqu’à la statue d’Hadrien conçue sur le modèle stéréotypé du „Diomède“ attribué à Ctésilas laisse 

entrevoir, à travers des oeuvres rarement réunies, la complexité plus ou moins cryptique mais aussi 

l’efficacité des messages contenus dans cette iconographie entièrement contrôlée par le pouvoir. 

Une place importante est réservée aux stèles funéraires et aux bases honorifiques de Nîmes dédiées à 

des flamines et des flaminiques, dont le fameux monument de Licinia Flavilla, et à des sévirs 

augustaux. Ces éléments ne sont pas à première vue des plus spectaculaires, mais leur signification, 

tant religieuse que civique, est essentielle, en ce qu’elle témoigne de la vitalité du culte officiel des 

souverains et de l’importance du personnel qui lui était affecté; les inscriptions des sévirs augustaux, 

qui sont en général des affranchis, contiennent l’une des clés du succès populaire de ce culte, qui 

associait toutes les classes de la société, l’élite des affranchis qui accédaient à cette dignité préparant 

ouvertement l’entrée de leur descendance dans le monde des notables. 

 
2Die Bildnisse des Augustus, Berlin, 1993. 



On nous permettra de conclure en soulignant que l’une des finalités de cette manifestation était, à 

travers l’étude des honneurs accordés aux Caesares, les fils adoptifs d’Auguste et ses héritiers 

présomptifs, l’un et l’autre disparus prématurément, de mieux cerner la situation de la „Maison 

Carrée“ dans la nébuleuse des monuments dynastiques réalisés du vivant d’Auguste. Ce n’est pas un 

hasard si les notices liminaires font grand cas de ces personnages et de leur destin posthume, et si 

l’exposition propose en fin de parcours les plus beaux portraits de leurs parents, Agrippa et Julie, ainsi 

que ceux de Lucius et de Caius, prêtés par le Musée archéologique d’Aquilée et le Palais ducal de 

Sassuolo. Toute la question est de savoir de quel type d’édifice ces jeunes gens furent les dédicataires. 

Dans un premier temps au moins, et malgré les apparences, il est difficile de parler d’un temple, car 

la définition d’un templum, comme espace énoncé et circonscrit (effatus et saeptus) et de son édifice 

cultuel (aedes) implique sa consécration à une entité divine, ce que ne sont pas, en principe, les deux 

jeunes gens, même si l’inscription ajoutée sur l’architrave qui les désigne comme des „princes de la 

jeunesse“ essaie de les assimiller aux Dioscures, Castor et Pollux. Aussi a-t-on voulu voir dans la 

première version de la „Maison Carrée“ un hérôon, ou même un cénotaphe, ce qui, du point de vue 

de la stricte orthodoxie religieuse, est parfaitement recevable, mais reste malaisé à concevoir, compte 

tenu de la position de l’édifice en position dominante par rapport au forum de la ville, qui l’apparente 

à un véritable capitole. En fait nous pouvons sans doute postuler dans la „Maison Carrée“, sinon dès 

son ouverture, du moins très rapidement, et en toute hypothèse avant 14, d’une statue d’Auguste, 

composant ainsi un véritable trio dynastique qu’on retrouve, par exemple, vers la même époque, à 

Corinthe.  La survivance étonnante du temple nîmois, et de sa dédicace à travers les siècles, 

s’expliquerait ainsi par le fait qu’il fut assimilé très tôt, malgré les ambiguïtés qui en grevaient la 

structure et la fonction, à un édifice du culte impérial ». 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Denis Feissel 

 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de l’Académie l’ouvrage intitulé : Constantin VII 

Porphyrogénète, Le Livre des Cérémonies (Paris, 2020), 5 tomes en 6 volumes publiés par 

l’Association des amis du Centre d’histoire et civilisation de Byzance. Ces quelque 3000 pages 

forment en même temps le tome 52 d’une collection multinationale, le Corpus Fontium Historiae 

Byzantinae (CFHB) auquel préside l’Académie autrichienne des sciences, et marquent un retour en 

force de la series Parisiensis au sein de cette collection. Placée sous la direction de Gilbert Dagron 

(†) et de Bernard Flusin, qui en sont les principaux auteurs, la publication comporte l’édition critique, 

la traduction annotée et le commentaire systématique d’un des textes fondateurs des études 

byzantines. Après une ample introduction (t. I, p. 1*-192*, par B. Flusin), édition et traduction 

occupent les t. I à III, suivies du commentaire au t. IV (958 p. en 2 vol.) et au t. V d’une série d’annexes 

(planches, glossaire, notes sur la langue, index, bibliographie).  

L’importance de la source n’en demandait pas moins puisque les Livres I et II du Livre des 

Cérémonies (intitulé par ses anciens éditeurs De cerimoniis aulae Byzantinae), composés à l’initiative 

de Constantin VII (905-959) et chacun précédé d’une préface de l’empereur, comptent respectivement 

106 et 56 chapitres : vaste compilation, dont on rappellera seulement qu’elle traite au Livre I des 

cérémonies religieuses puis des cérémonies civiles, sujets repris avec d’autres, plus disparates, au 

Livre II. Malgré la diversité d’époque des textes qu’il rassemble, échelonnés sur cinq siècles, l’unité 

de ce traité impérial est d’abord une unité de lieu : le Grand Palais, dont notre connaissance repose 

essentiellement sur le Livre des Cérémonies, la Grande Église (Sainte-Sophie) et autres sanctuaires, 

l’Hippodrome, dans un cadre monumental en grande partie hérité de l’Antiquité tardive. Centré sur 

l’empereur et la cour plus que sur l’empire, le traité n’en est pas moins riche d’enseignements sur les 

relations extérieures de Byzance, de la réception des ambassadeurs perses par Justinien (I, 98-99) aux 

ambassades arabes et russe reçues par Constantin VII (II, 15), sur la correspondance diplomatique (II, 

46-48), sans parler du dossier un peu inattendu des expéditions maritimes de Syrie et de Crète au Xe s. 

(II, 44-45).  

Il ne s’agit pas, dans cette brève présentation, de rendre compte de la somme de connaissances 

nouvelles qu’apporte la présente édition, mais il n’est pas inutile de retracer les étapes qui y ont 

conduit. Lorsque Gilbert Dagron prit l’initiative, il y a quelque trente ans, d’une nouvelle édition, 

traduite, annotée et commentée, du Livre des Cérémonies, l’édition de référence restait à peu de 

choses près l’édition princeps, communément appelée « édition Reiske », remontant à plus de deux 

siècles. L’histoire de l’édition du Livre des cérémonies commence par celle de son principal témoin, 

le Lipsiensis (Leipzig, Universitätsbibliothek, Rep. I. 17). Ce manuscrit apparaît en Occident dans la 

bibliothèque de Matthias Corvin, où il reçoit la couverture qui est encore la sienne, avec les armes du 

roi de Hongrie et le titre De regalibus institutionibus. Sorti de la bibliothèque royale après la mort de 

Matthias, il se retrouve entre les mains  de Johannes Fabri, évêque de Vienne de 1530 à 1541, puis au 



XVII
e s. dans la bibliothèque du théologien Wilhelm van der Meulen, dont le fils le vend, en 1707 au 

grand bibliophile et érudit Zacharias Conrad von Uffenbach. Jusqu’à cette date, bien qu’elle ait été 

signalée dès le XVI
e s., l’existence du Livre des cérémonies reste confidentielle. Zacharias von 

Uffenbach la fait connaître du public savant en communicant à Fabricius une description du manuscrit 

qu’il possède. Il tente de faire exécuter une traduction latine mais ses efforts restent stériles. En 1731, 

il vend le manuscrit à la Ratsbibliothek de Leipzig, dont le préfet, Johann Jacob Macov, une dizaine 

d’années plus tard, confie l’édition des textes qu’il contient à Johann Heinrich Leich, tout jeune 

professeur de philosophie, puis de grec à l’Université de Leipzig. Leich meurt en 1750, âgé de trente 

ans, non sans avoir édité, traduit et commenté l’essentiel du livre I. Son travail est repris par Johann 

Jakob Reiske, professeur de langue arabe à l’Université de Leipzig et connu surtout comme fondateur 

de la numismatique arabe, mais qui avait aussi une solide compétence d’éditeur de textes grecs. 

L’édition princeps en deux tomes paraît en 1751 et 1754. Elle comprend le travail de Leich et celui 

de Reiske (fin du Livre I et Livre II du Livre des cérémonies, ainsi que les traités militaires de 

Constantin VII, qui figurent en tête du Lipsiensis et sont édités en appendice du Livre I), assortis 

d’une traduction latine, mais le commentaire de Reiske est si abondant que l’imprimeur renonce à le 

publier en entier. Au début du XIX
e s., Barthold Georg Niebuhr fait paraître une deuxième édition du 

De cerimoniis dans le Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae qu’il a fondé avec August Immanuel 

Bekker. Il donne à son assistant, Johannes Classen, des instructions précises : corriger l’édition de 

Leich suivant les commentaires de Reiske, puis reproduire la partie du texte éditée par Reiske lui-

même – ce qui est fait, non sans quelques fautes et corrections classicisantes superflues. La nouveauté 

de l’édition de Bonn (1829-1830) tient surtout au t. II, où le commentaire de Reiske figure au complet, 

Niebuhr s’étant procuré la partie qui n’avait pas été imprimée à Leipzig. Plus accessible que l’édition 

princeps, l’édition de Bonn a fini par usurper le nom d’« édition Reiske », et n’a cessé de faire 

référence. Elle n’a pas été remplacée par l’édition inachevée de l’abbé Albert Vogt, publiée avec 

traduction et commentaire dans la Collection byzantine de l’Association Guillaume Budé (Paris, 

1935-1939) : à la mort de l’abbé Vogt, en 1942, son édition se limite aux chapitres 1-92 du Livre I. 

Et c’est encore l’édition de Bonn qui est reproduite en 2012 face à la traduction anglaise d’Ann 

Moffatt et Maxeme Tall. 

Malgré toute l’acribie du travail de Reiske et l’admiration qu’inspire son érudition, la philologie et 

l’histoire byzantines ont depuis longtemps d’autres moyens et d’autres exigences que celles de son 

temps. Le projet initié par G. Dagron répondait à un besoin depuis longtemps manifeste. Choisissant 

pour sa part la seconde partie du Livre I (I, 47-92 et 105-106) et le Livre II, il fit appel dès le début à 

deux co-auteurs : B. Flusin dont le travail d’édition, au-delà des cérémonies religieuses (I, 1-46) 

devait finalement s’étendre à la suite du Livre I, et D. Feissel qui fut chargé des chapitres I, 93-104 

et II, 51, extraits d’un traité du VI
e siècle, le Cérémonial de Pierre le Patrice. Avec le temps d’autres 

auteurs allaient contribuer, plus ou moins directement, à l’avancement d’un projet de longue haleine 

dont la réalisation nécessitait des travaux préparatoires. En 2000 parut un recueil d’études (Travaux 

et Mémoires 12) consacrées au Livre des Cérémonies, à commencer par les chapitres I, 77-82 sur les 

courses de l’Hippodrome, édités et commentés par G. Dagron. Le mémoire suivant, publié dans le 

même volume par J. Haldon, traitait des chapitres II, 44-45, difficiles documents relatifs aux 

expéditions maritimes qu’éclaire à présent d’un jour nouveau la contribution de C. Zuckerman à 

l’édition de 2020 (avec le concours pour ces chapitres de R. Bondoux et J.-P. Grélois). Le Livre des 

Cérémonies tient aussi une place centrale dans L’hippodrome de Constantinople, le dernier livre de 

G. Dagron paru en 2011. La disparition de ce dernier, le 4 août 2015, laissait à B. Flusin la charge de 

mener l’entreprise à son terme. Quelques années ne furent pas de trop pour harmoniser dans toutes 

leurs parties édition, traduction, annotation et commentaire, pour y joindre l’indispensable 

Introduction générale (t. I, p. 1*-192*, par B. Flusin) et mettre au point les différentes annexes réunies 

au t. V (475 p.), dont un Glossaire développé, en grande partie rédigé par G. Dagron et complété par 

divers auteurs après sa disparition. Fort de plusieurs centaines de notices, aussi bien sur les institutions 

publiques, les fonctions et titres auliques que sur la toponymie interne du Palais ou d’autres 

monuments de Constantinople, sans oublier les vêtements et insignes des empereurs ou des 

dignitaires, ce Glossaire rendra des services même aux byzantinistes aguerris. On doit à M Stavrou 



la rédaction d’index grecs exhaustifs, d’un index français fondé sur la traduction, ainsi que de la 

bibliographie. Dans son Introduction générale, B. Flusin traite d’abord de l’auteur et de la place du 

Livre des Cérémonies dans l’œuvre littéraire de Constantin VII, puis de la genèse et de la structure de 

ce traité en ces différentes parties. L’Introduction philologique décrit ensuite les manuscrits, retrace 

l’histoire du texte et de ses éditions, expose enfin les principes de la présente édition.  

Celle-ci, comme l’explique B. Flusin, a notamment tiré parti des progrès accomplis sur la tradition 

manuscrite du traité. En 1959, dans un article célèbre, Jean Irigoin a montré que le Lipsiensis – que 

Vogt datait encore du XII
e siècle – devait être rapproché d’autres manuscrits copiés sous Constantin 

VII ou peu après, au palais ou dans un milieu proche. La valeur attribuée à ce témoin si proche de 

l’œuvre elle-même était ainsi renforcée. En 1960, C. Mango et I. Ševčenko faisaient savoir que le 

texte inférieur d’un palimpseste conservé à la bibliothèque du Patriarcat de Constantinople constituait 

un nouveau témoin du traité, qu’on peut dater du dernier tiers du X
e siècle. En 1978, Otto Kresten 

identifiait d’autres fragments du même manuscrit dans un palimpseste du monastère de Vatopédi. Ce 

nouveau témoin, aussi ancien que le Lipsiensis, n’a pas pu être utilisé dans la nouvelle édition autant 

qu’il aurait été souhaitable : le manuscrit du Patriarcat, introuvable, n’est connu que par un microfilm 

conservé à l’IRHT ; le manuscrit de Vatopédi étudié par O. Kresten (qui a obligeamment communiqué 

aux éditeurs les résultats qu’il avait obtenus) reste pour l’essentiel illisible. Cependant des progrès 

ont pu être réalisés grâce à ce nouveau témoin. Le plus important concerne le chapitre II, 42, disparu 

du Lipsiensis mais dont le palimpseste conserve des fragments. Il s’agit d’un obituaire des empereurs 

de Constantinople, de Constantin le Grand à Constantin VII et à son fils Romain II. C. Mango et I. 

Ševčenko, en 1962, avaient pu montrer, grâce aux fragments qu’ils avaient identifiés, qu’il était connu 

par une traduction latine conservée dans le Chronicon Altinate. Grâce à ces témoins, et au témoignage 

concordant de certaines chroniques grecques, la nouvelle édition propose pour la première fois une 

reconstitution du chapitre II, 42 (par D. Feissel et B. Flusin). D’autre part la nouvelle datation du 

Lipsiensis et la découverte du palimpseste modifient l’histoire du texte du Livre des Cérémonies. Vu 

que ces deux manuscrits avaient le même Livre II et qu’ils portaient tous deux, à la fin du Livre I, 

deux chapitres additionnels datables de 963 ou peu après, le modèle de ces deux manuscrits doit donc 

être daté lui aussi après 963, et avant ses deux copies. Ce modèle, distinct de l’original, a été copié 

vingt ou trente ans après lui. Il présentait déjà les chapitres 105-106 ajoutés au Livre I et avait, en 

particulier pour le Livre II, le contenu que nous connaissons. 

La présente édition tranche en partie la question controversée des limites du traité : les extraits de 

Pierre le Patrice à la fin du Livre I, et la fin du Livre II après II, 40, font-ils partie du Livre des 

cérémonies tel que l’avait conçu Constantin VII, ou s’agit-il d’ajouts ultérieurs ? Pour Pierre le 

Patrice, la réponse est positive : on trouve des extraits de ce traité du VI
e s. non seulement à la fin du 

Livre I, mais en II, 51 et dans un des traités militaires copiés en tête du Lipsiensis. Il n’y a pas de 

raison de douter que Constantin VII ait lui-même fait recopier à la fin du Livre I les douze chapitres 

de Pierre le Patrice relatifs à des promotions, des ambassades et des couronnements, autant de sujets 

dont le Livre des cérémonies traite largement par ailleurs. Formant comme un appendice au Livre I, 

dont ils sont cependant partie intégrante, les chapitres I, 93-104 (ainsi que II, 51) sont ici édités par 

D. Feissel. Mis à part les rares pages rédigées de la main de Constantin VII, ce sont les seuls chapitres 

de ce Livre I qui ne soient pas anonymes. Ils sont en effet extraits du Recueil du cérémonial du Palais, 

œuvre de Pierre le Patrice, un des principaux ministres de Justinien. Sans précédent connu à l’époque 

romaine, ce traité inaugure un genre mi-littéraire, mi-documentaire. Premier jalon d’une tradition 

continue, le Cérémonial de Pierre a servi à Constantin VII à la fois de référence et parfois de modèle. 

L’empereur disposait pour cela d’un bon exemplaire de l’ancien traité, reproduisant fidèlement 

certains mots latins en onciale latine. Cet exemplaire portait déjà en marge les gloses lexicales visant 

à traduire en grec des dizaines de mots latins ou d’origine latine, mais ces gloses, rarement pertinentes, 

n’ont généralement pas contaminé le texte du VI
e s. Mis à part les numéros et titres de chapitres créés 

au Xe s., le texte primitif ne paraît pas avoir subi les interpolations qu’on a parfois voulu y voir. Une 

fois corrigées quelques graphies typiquement médiévales, et quelques fautes des éditions précédentes, 

la nouvelle édition de ces chapitres s’est voulue aussi proche que possible de l’exemplaire du traité 

de Pierre utilisé par Constantin VII.  



Les limites du Livre II sont beaucoup moins claires que celles du Livre I. La nouvelle édition a du 

moins démontré que le titre du chapitre II, 26 était double : le second, « Sur l’ancienne coutume 

observée à la Grande Église », annonce bien ce court chapitre, mais le premier, « Sur ce qui survint 

en différentes circonstances », s’applique à toute une section de l’œuvre : les chapitres II, 26-39, qui 

forment un ensemble de notes sur des particularités ayant marqué le cérémonial en diverses 

circonstances. Le Livre II ne s’arrête toutefois pas à la fin de cette section. Le chapitre suivant (II, 

40) est l’un des seuls qui soient de la main même de l’empereur, et si les documents qui suivent, par 

leur nature et leur désordre, peuvent sembler parfois extérieurs au traité, aucun argument décisif ne 

permet de les exclure. Ils sont compatibles, par leur date, avec une attribution à Constantin VII 

prolongeant ainsi son œuvre. De ce fait, ils ont été retenus dans la nouvelle édition, comme dans les 

précédentes, et traités comme authentiques. Cependant, par rapport à l’édition de Bonn, le contenu 

de la nouvelle édition présente quelques différences: les traités militaires qui figurent en tête du 

Lipsiensis et que Reiske avait édités en appendice au Livre I n’ont pas été repris, ayant été déjà édités 

par J. Haldon dans la même collection (Corpus Fontium Historiae Byzantinae 28, 1990) ; les chapitres 

II, 105-106, postérieurs à Constantin VII, ont été retenus mais édités entre crochets droits. Quant à la 

fin du Livre II, la notice épiscopale du Ps.-Épiphane (II, 54) et le Klètorologion de Philothée n’ont 

pas été reproduits, bien que leur appartenance au Livre des cérémonies ne soit pas exclue : s’agissant 

d’œuvres connues indépendamment, il était en effet préférable de renvoyer aux éditions de référence. 

Considéré dans son ensemble, le Livre des cérémonies est en grande partie une compilation de 

matériaux de diverses dates. Il peut s’agir de documents isolés mais aussi de traités antérieurs qu’il 

est seul à nous faire connaître. Un siècle après les études pionnières de D. Beljaev, J.-B. Bury ou Ch. 

Diehl, les auteurs sont ici parvenus à mieux dater ces divers documents et à distinguer les diverses 

couches de rédaction, montrant ainsi que l’œuvre de Constantin VII, loin d’être unique en son genre, 

vient au terme d’une série qui commence sous Justinien avec Pierre le Patrice, se poursuit avec un 

cérémonial composé sous Michel III, et met en lumière la continuité qu’il y a à Byzance, dans les 

institutions auliques, entre la dynastie d’Amorium et celle des Macédoniens. La nouvelle édition 

propose donc une image unifiée du Livre des cérémonies même s’il reste des doutes sur le statut précis 

de la dernière partie du Livre II. Ordinairement, on considérait que le traité, composé par Constantin 

à la fin de son règne, était encore inachevé à la mort de son auteur en 959 et qu’ainsi s’expliquait le 

désordre et la disparate de la fin de l’œuvre. Les auteurs donnent au contraire des raisons de situer la 

rédaction du Livre des cérémonies au début du règne du Porphyrogénète, avant le couronnement de 

Romain II en 946 pour le Livre premier, peu après cette date pour le second.  

La nouvelle édition du Livre des Cérémonies, si elle ne rivalise pas de longévité avec celle de Reiske, 

servira du moins pour longtemps de texte de référence : un accès plus complet au palimpseste viendra 

peut-être un jour augmenter l’apparat critique, sans probablement bouleverser l’histoire du texte. 

Quant au commentaire qui accompagne l’édition, il offre au chercheur non seulement une synthèse 

des travaux antérieurs, étayée par une vaste bibliographie, mais sur nombre de points des avancées 

décisives. Une source aussi riche ne peut manquer de donner matière à de nouveaux travaux mais 

l’édition de 2020 en constitue dorénavant le point de départ indispensable ». 

 

 


