
 1 

Philippe CONTAMINE 
 

        
  J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 
l’Académie, de la part de son auteur, Xavier 
Hélary, de la part aussi des directeurs de la 
collection (pour quelque temps encore !), Jacques 
Verger et moi-même, à l’intérieur de laquelle il 
prend place, le livre intitulé L’ascension et la 
chute de Pierre de La Broce, chambellan du roi 
(+ 1278). Études sur le pouvoir royal au temps 
de Saint Louis et de Philippe III (v.1250 – v. 
1280), Paris, Honoré Champion, 2021, 518 p. 
(Études d’histoire médiévale, 16). 
      Xavier Hélary, ancien élève de l’École 
normale supérieure et agrégé d’histoire, affecté 
pour un temps à l’Institut de recherche et 
d’histoire des textes, ce qui lui a permis de se 
familiariser avec les saines méthodes de 
l’érudition, est depuis quelques années 
professeur d’histoire médiévale à l’Université de 
Lyon III où il anime un séminaire de recherche 
des plus appréciés.  Ses précédents travaux ont 

porté sur les armées des rois de France au tournant des XIIIe et XIVe siècles, sur la dernière 
croisade de Saint Louis (ses tenants et ses aboutissants) et aussi sur Jeanne d’Arc dont il est 
devenu un spécialiste reconnu.  
        Le curieux épisode qui constitue la trame de l’ouvrage dont je fais l’hommage n’est certes 
pas inconnu. Déjà Charles-Victor Langlois en avait parlé de façon pertinente dans son livre de 
1887, Le règne de Philippe III le Hardi. Sans compter Achille Jubinal, éditeur en 1835 de La 
complainte et le jeu de Pierre de La Broce, chambellan de Philippe-le-Hardi, qui fut pendu le 
30 juin 1278. De fait, la destinée de Pierre de La Broce ne manqua pas de frapper les 
contemporains, comme le montre la façon dont les chroniques en parlent, selon des 
formulations d’ailleurs diverses, parfois embarrassées. Sans compter les documents d’archives 
dont il est fait un usage en tous points remarquable. C’est que le chartrier de Pierre de La Broce 
fut confisqué après sa mort : il constitue aujourd’hui   les layettes J 726 à J 730 du Trésor des 
chartes, aux Archives nationales. Scrupuleusement analysés, les documents qu’il renferme 
permettent de suivre la construction patiente de son patrimoine et de traiter de son entourage 
familial ainsi que de son statut de seigneur châtelain.  
      De quoi s’agit-il ? Issu d’un lignage assez modeste mais non insignifiant de Touraine (« aux 
confins de la chevalerie »), Pierre de La Broce parvint à se faire apprécier d’abord de Louis IX, 
ensuite de son fils Philippe III, au point d’être réputé, grâce à la faveur de ce dernier, posséder 
vers 1275, à l’apogée de son pouvoir, naturellement   plus informel que formel, tout simplement 
les clés de la France. « Souverain entre les valets de chambre du roi », « maître conseiller du 
roi et de tout le royaume » : ainsi désignait-on à l’époque celui en lequel l’historiographie, 



 2 

depuis le XVIIe siècle (Pierre Dupuy), a vu le premier favori connu dans la longue histoire des 
rois de France, Capétiens, Valois et Bourbons. D’où bien des jalousies. Il fut d’abord accusé 
d’avoir fait empoisonner le fils aîné du roi, né de son premier mariage (avec Isabelle d’Aragon). 
A cette rumeur, il répliqua en prétendant que la vraie coupable n’était autre que sa seconde 
épouse, Marie de Brabant (1254-1322), soucieuse de favoriser son fils Louis, futur comte 
d’Évreux, au détriment du futur Philippe le Bel, lui aussi issu du premier lit.  Mais il se heurta 
à la coalition des barons composant l’entourage de Philippe III. Dégrisé, celui-ci se fâcha, le fit 
incarcérer puis pendre au gibet de Montfaucon. Il avait des complices, en particulier l’évêque 
de Bayeux Pierre de Benais qui sut fuir à temps, auprès du pape, retrouvant d’ailleurs son siège 
avec l’avènement de Philippe le Bel. Quant à la famille de Pierre de La Broce, elle retrouva une 
partie de ses biens sans toutefois récupérer le château ou plutôt le palais de Châtillon-sur-Indre 
qu’il avait fait édifier à côté de l’antique donjon ni non plus la seigneurie de Langeais que 
Philippe III lui avait libéralement concédée. 
       N’oublions pas que Dante en parle dans la Divine Comédie : certes il ne  le place pas au 
paradis mais l’admet  au purgatoire et surtout il incite la « dame de Brabant » à réparer la faute 
commise, « sinon elle ira dans un pire troupeau ». On ignore si la veuve de Philippe III eut 
connaissance de ce message. On ignore aussi qui avait renseigné le poète florentin sur ce drame 
à la cour de France.  
        Remarquablement menée, de lecture agréable, cette savante et sagace enquête est 
l’occasion pour l’auteur de présenter la personne de Philippe III (quel homme, quel roi ?), 
d’évoquer ses épouses, ses barons, son hôtel. Grâce à Xavier Hélary, l’on est en mesure de 
suivre le fonctionnement de toute une « société politique », pour reprendre l’expression de 
Raymond Cazelles – un milieu où, comme le montre « l’affaire Pierre de la Broce », les 
passions humaines sont toujours à l’affût.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3 

Philippe CONTAMINE 
 

 
      J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 
l’Académie le livre dont je suis l’auteur intitulé 
Nobles et noblesse en France, 1300-1500, 
Paris, CNRS Éditions, 2021, 397 p.  
        Il y a un quart de siècle, j’ai publié un essai 
de synthèse sur l’histoire de la noblesse dans le 
même espace et pour la même période. Depuis 
lors, de ma propre initiative ou en réponse à 
diverses sollicitations, je suis revenu sur le 
sujet, avec le souci, du moins je l’espère, 
d’apporter chaque fois du nouveau. Ces 
différents textes, je les ai revus, amendés et je 
les ai encadrés par un prologue et un épilogue 
destinés à faire le point.  
         On peut bien sûr se demander pourquoi 
cette obsession :  tant d’effort au sujet d’une 
catégorie tout à fait minoritaire, dont la raison 
d’être n’a rien d’évident, alors que bien 
d’autres aspects de l’époque, politiques, 
économiques, sociaux et religieux, sont plus 
importants, plus novateurs, plus prometteurs. A 

cette interrogation, ma réponse est plurielle. D’abord ce milieu, et ce n’est pas un hasard, a 
laissé beaucoup de traces, qu’il s’agisse de constructions (les châteaux et les manoirs), 
d’archives publiques et privées (les chartriers), de vestiges archéologiques (les pierres 
tombales), de textes littéraires, didactiques et historiques.  Avouons qu’il est tentant d’exploiter 
ce corpus polymorphe, inépuisable. Ensuite, la noblesse demeure toujours au centre de réalités 
majeures : j’en retiens deux, la guerre comme phénomène naturel et la cour comme phénomène 
culturel. Pensons aussi aux seigneuries rurales.  
           Certes, bien des moralistes du temps dénonçaient la violence, l’orgueil et la luxure, voire 
l’impiété, propres à ses membres : mais se réduisaient-ils à cela ? Pour Gilles le Bouvier, au 
milieu du XVe siècle, c’est une supériorité évidente du royaume de France que de disposer 
d’une « belle noblesse » et de « beaux châteaux » en même temps que de bons marchands et de 
laboureurs nombreux et soumis.  Globalement, les nobles, définis par leur habitus, se 
considéraient volontiers comme l’ornement du corps social en même temps qu’ils étaient 
convaincus de leur utilité, de par leurs aptitudes, à la fois natives et acquises, à commander et 
à se battre. Cela méritait bien un statut privilégié, garanti par la puissance publique. Pour autant, 
dans les faits, il s’agit d’un milieu plus ouvert qu’on ne pourrait le penser a priori (on en sortait, 
on y entrait, pour toutes sortes de causes et en fonction de toutes sortes de circonstances). En 
son sein, des promotions n’étaient pas rares, favorisées par la guerre, ni non plus des 
déclassements. On peut estimer que beaucoup de nobles faisaient partie des élites, mais non 
point tous, et que les élites n’étaient pas composées uniquement de nobles.  



 4 

        Le recueil en question se garde d’oublier les nobles dames, en déplacement ou dans leurs 
résidences. Il met en lumière le groupe officieux des hérauts d’armes, spécifiquement chargés 
d’exalter, à l’intérieur de leurs marches d’armes respectives, les hauts faits des nobles, 
d’enregistrer les adoubements, d’entretenir la mémoire nobiliaire, de transmettre les valeurs, 
notamment chevaleresques, censées être le fondement de leur supériorité.  
        Des pages se risquent à comparer la noblesse française à l’aristocratie anglaise, avec ses 
deux niveaux, la nobility et la gentry, cette dernière présente à la chambre des communes au 
même titre que les représentants des villes. 
       J’ajoute que je sais gré à Guy Stavridès d’être à l’origine de cet ouvrage comme il l’est 
d’un autre ouvrage, Jeanne d’Arc et son époque. Essais sur le XVe siècle français, paru l’année 
dernière aux éditions du Cerf, en plein confinement, ce qui m’a empêché de le déposer sur le 
bureau de l’Académie. Là encore il s’agit d’un recueil au sein duquel deux textes me tiennent 
particulièrement à cœur : l’un où j’essaie de préciser les rapports entre la Pucelle et Yolande 
d’Aragon, l’autre où je tente de prendre au sérieux le dessein de l’union des deux couronnes, 
issu du traité de Troyes, à travers la figure méconnue de Jean de Rinel, neveu par alliance de 
l’évêque Cauchon. J’y évoque aussi Jules Quicherat dont l’édition, à l’aube de sa carrière, des 
deux procès, de condamnation et de réhabilitation, demeure toujours, après cent-soixante-
quinze, une référence. Enfin, la liaison entre les deux volumes se trouve assurée par la présence, 
en écho, de deux essais, l’un sur l’iconographie des pairs de France, l’autre sur leur rôle dans 
l’organisation, idéale et réelle, de la royauté au temps des premiers Valois.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5 

Pierre-Sylvain FILLIOZAT 
 

 
J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de 

l'Académie, de la part de son auteur, Hugo David, 
l’ouvrage intitulé Une philosophie de la parole, 
L’enquête sur la connaissance verbale 
(Śābdanirṇaya) de Prakāśātman, maître 
Advaitin du xe siècle (édition critique, traduction, 
commentaire, avec une nouvelle édition du 
commentaire d’Ānandabodha) Monographies, n° 
198, École française d’Extrême-Orient, Paris, 
2020, 2 volumes, xi et 860 pages.  
Prakāśātman est une grande figure de l’école 
philosophique couramment appelée Advaita 
Vedānta, exégèse « non-dualiste » de la pensée 
des trois textes sacralisés que sont les Upaniṣads, 
le Brahmasūtra et la Bhagavadgītā. L’œuvre 
fondatrice de Śaṃkara est le point de départ 
d’une branche illimitée de la littérature 
philosophique sanscrite dont l’histoire se 
poursuit de nos jours. Padmapāda est l’auteur 
d’un commentaire intitulé Pañcapādikā sur 

l’exégèse śaṃkarienne des quatre premiers aphorismes du Brahmasūtra. Prakāśātman a acquis 
un grand renom avec un nouveau commentaire sur la Pañcapādikā intitulé Vivaraṇa, considéré 
comme le point de départ d’un courant de pensée (prasthāna) et d’un style d’exposé, différents 
de ceux de la Bhāmatī de Vācaspati Miśra. Prakāśātman est aussi l’auteur d’un traité de 
philosophie linguistique dans l’optique de l’Advaita, le Śābdanirṇaya « L’Enquête sur la 
connaissance verbale », moins connu et trop peu étudié aujourd’hui, bien que méritant l’examen 
précis et détaillé auquel le présent ouvrage le soumet. Il avait pourtant mérité qu’un grand 
maître du Vedānta, Ānandabodha, postérieur d’un siècle, lui consacre un commentaire intitulé 
Nyāyadīpikā. 

Après avoir sondé le contexte historique et intellectuel où s’inscrit Prakāśātman qui a 
vécu au xe siècle, Hugo David fait le point sur le problème du langage dans l’Advaita Vedānta 
à cette époque. Ce qu’on appelle couramment Vedānta est fondamentalement l’Uttara-
mīmāṃsā « Exégèse ultérieure » distinguée de la Pūrva-mīmāṃsā « Exégèse antérieure » par 
le fait que cette dernière porte sur les injonctions rituelles (codanā) du Veda, tandis que la 
première est l’exégèse des Vedānta-s, littéralement la « fin du Veda » que constituent les 
phrases des Upaniṣad-s. Le Veda est une parole sans commencement, à qui l’on ne connait pas 
d’auteur humain. On lui reconnait, en tant que tel, une validité par lui-même, alors que la parole 
humaine n’est valide que par son adéquation à la réalité. On ne connait les rites à accomplir 
(sādhya) constituant le souverain bien du dharma que par l’autorité du texte védique. Les 
phrases du corps ritualiste du Veda sont classées en vidhi « injonction » et arthavāda « discours 
sur le but » du rite, montrant l’intérêt de l’exécuter, nécessairement dépendant de l’injonction 



 6 

correspondante. Les phrases du Vedānta au contraire sont indépendantes. Elles fonctionnent 
par elles-mêmes dans la discipline de salut que préconise le Vedānta.  

C’est en fonction de cette visée sotériologique que s’individualise l’exégèse védāntique. 
Il s’agit pour elle de déterminer comment fonctionne une phrase upaniṣadique, seule source 
possible pour connaître l’absolu, pure conscience universelle, appelé brahman, réalité suprême 
hors de portée des sens et de l’esprit, et comment elle peut en donner une connaissance 
expérientielle de son contenu. On parle d’un parcours en trois étapes : audition (śravaṇa) de la 
parole d’un maître énonçant le texte védique, réflexion rationnelle (manana) sur son contenu et 
méditation ou pensée attentive (nididhyāsana) sur la parole et son contenu avec lequel le sujet 
n’est pas en contact. Aux deux premiers stades la connaissance verbale a un contenu distinct 
d’elle-même. Au stade ultime le contenu et la connaissance verbale fusionnent. Sur ce point il 
apparait une différence entre le courant de la Bhāmatī et celui du Vivaraṇa. Pour Vācaspati la 
parole a un rôle faible, étant un simple apprêt (saṃskāra), mais c’est l’esprit qui est le véritable 
instrument de la mise en présence du brahman. Il illustre cela par l’image du musicien qui par 
l’apprêt qu’est l’entrainement poussé à l’audition des notes, gammes, etc., arrive à la saisie 
immédiate de la note juste, à l’expérience de sa valeur musicale. Pour Prakāśātman la parole a 
le premier rôle. C’est à partir d’elle que le candidat à la conscience du brahman accède à 
l’immédiateté de l’expérience. Après avoir fait une analyse du mécanisme de la perception d’un 
objet en contact avec les sens, il met en évidence le cas où le contenu de la connaissance est 
identique à la conscience ou bien le cas où le contenu engendre la conscience de lui-même. La 
parole valide du Veda est alors l’instrument principal de la mise en présence de son contenu. 
Le rôle alors second de la réflexion et de la méditation est surtout d’écarter l’élément 
intervenant qu’est le principe de méconnaissance (avidyā). Dans l’histoire de la philosophie 
indienne de la parole, la position de Prakāśātman est unique. 
Il la soutient dans son opuscule de soixante-quinze strophes versifiées, d’un style dense courant 
dans l’exposé philosophique sanscrit, développé dans un autocommentaire en prose. La 
compréhension de ce texte difficile est aussi aidée par le sous-commentaire d’Ānandabodha. 
M. Hugo David a établi une édition du Śābdanirṇaya et de sa Vṛtti sur la base de dix manuscrits, 
tous provenant de collections kéralaises et de deux éditions antérieures, celle de T. Gaṇapati 
Śāstrī (Trivandrum, 1917) étant seule valable. Il a corrigé l’édition antérieure défectueuse de la 
Nyāyadīpikā d’Ānandabodha. Cela donne un apparat critique lourd, très soigné. Hugo David a 
pris le soin de distinguer des variantes « significatives » notées en grisé, des variantes 
orthographiques faciles à rétablir. 

Il y a une valeur littéraire indéniable dans les écrits de Prakāśātman. La densité de son 
écriture les rend difficiles. Il est surtout difficile de les traduire. Hugo David a dû multiplier 
l’explicitation entre crochets de sous-entendus, surchargeant la version française, souvent cinq 
à six lignes pour une strophe de trente-deux syllabes. C’est le prix de la clarté française. Sa 
traduction restera une aide précieuse à la lecture du texte sanscrit. On est parfois surpris par 
l’originalité, les audaces de la pensée chez Prakāśātman. On est loin de l’aisance royale de 
Śaṃkara ou de l’imagerie de la Bhāmatī.  
La traduction est accompagnée d’abondantes notes de bas de page qui constituent pratiquement 
un commentaire continu, d’une riche érudition. Par la citation de nombreux textes parallèles il 
situe à chaque pas le texte dans son environnement intellectuel, d’abord dans l’œuvre de 
Prakāśātman, principalement le Vivaraṇa, puis dans le corpus védāntique, depuis Śaṃkara 



 7 

jusqu’à Appayya Dīkṣita, ainsi que dans la Pūrvamīmāṃsā, notamment l’école de Prabhākara. 
Cette étude avancée montre l’importance de la réflexion que l’Inde a souvent orientée vers les 
problématiques de la parole.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


