
Michel BUR 

  

 

 

J’ai l’honneur de faire hommage à 

l’Académie du livre de Benoît Rouzeau 

intitulé Morimond. Archéologie d’une 

abbaye cistercienne, XIIe-XVIIIe siècles, 

publié aux éditions universitaires de 

Lorraine à Nancy en 2019, 292 pages et 335 

figures. Effacée du sol au début du XIXe 

siècle, l’abbaye de Morimond, fondée dans 

le Bassigny vers 1117, suscite depuis une 

trentaine d’années des recherches 

nombreuses, jalonnées par la publication de 

trois colloques et surtout par celle des 

chartes du XIIe siècle, dont l’auteur, Hubert 

Flammarion, s’est vu décerner par 

l’Académie la médaille Auguste Prost en 

2016. Aujourd’hui, c’est en quelque sorte le 

pendant archéologique de ces chartes qui 

nous est procuré par Benoît Rouzeau, dont 

le livre rend compte des fouilles qu’il a 

conduites de 2003 à 2014 sur un site ou ne 

subsistaient plus que de très modestes 

vestiges en élévation d’un établissement 

qui fut à l’origine de nombreuses fondations dans l’Empire et en Espagne aux XIIe et XIIIe 

siècles. 

Ce livre se divise classiquement en trois parties. Dans la première, qui traite des conditions de 

l’implantation et du développement de l’abbaye dans la vallée du Flambart, petit affluent de la 

Meuse, l’auteur, en bon disciple de Paul Benoît, met l’accent sur les aménagements 

hydrauliques, la création d’étangs, le drainage de la vallée et la mise hors d’eau de la zone 

construite. La seconde partie concerne les bâtiments dont la fouille a restitué l’emprise au sol, 

spécialement l’abbatiale ou furent inhumés Otton de Freising, oncle de Barberousse, et Henri 

de Carinthie, évêque de Troyes, le cloître avec l’aile des moines, et l’hôtellerie. Ces bâtiments 

subirent d’importantes transformations au cours des siècles avant d’être rasés. Il n’en subsiste 

guère que les fondations. Enfin la troisième partie porte sur le matériel livré par la fouille, 

céramique culinaire, verrerie, carreaux de poêle, objets métalliques, monnaies et jetons. 

Certes la connaissance du site demeure encore fragmentaire et d’autres campagnes de fouille 

seraient nécessaires pour en avoir une vue d’ensemble. Contentons-nous pour l’heure des 

résultats qui ont été obtenus et qui sont tout à fait remarquables en ce qui concerne les 

aménagements hydrauliques réalisés surtout durant l’abbatiat de Gaucher, dans les années 

1126-1138 :  drainage de l’environnement forestiers, création de collecteurs principaux et d’une 

dizaine de collecteurs secondaires, soit couverts, soit à l’air libre, et dix-huit petits collecteurs 



pour l’évacuation des eaux usées. A ce premier réseau s’en ajoute un second conduisant l’eau 

potable de neuf sources jaillissant dans l’enclos monastique à la cuisine et au lavabo du cloître. 

Enfin canalisations propres au fonctionnement des moulins. Hiérarchisation et spécialisation 

caractérisent cet aménagement hydraulique, entretenu et amélioré au cours des siècles, dont il 

a été possible d’étudier avec précision les techniques de construction. Des plans et des coupes 

permettent de suivre aisément les explications données dans le texte. 

Avec l’archéologie du bâti, ou de qu’il en reste, c’est encore l’aspect technique qui retient 

l’attention de l’auteur tant dans l’église abbatiale que dans l’hôtellerie, sujettes à réparations et 

transformations jusqu’aux importantes reconstructions du XVIIIe siècle, c’est-à-à-dire peu 

avant leur démolition sous la Révolution et l’Empire, démolition si définitive que leurs anciens 

occupants renoncèrent à s’y rétablir durant la courte période de la Restauration où cela eut été 

possible. Bref, ce livre est un utile contrepoint à tous les savants commentaires qui sont publiés 

sur la vie religieuse et la spiritualité des moines blancs au Moyen Age et à l’époque classique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Cécile MORRISSON 

 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie de la part de son 

auteur l’ouvrage de Sophie METIVIER, 

intitulé Aristocratie et sainteté à Byzance 

(VIII
e-XI

e siècle) Subsidia Hagiographica 

97, Bruxelles, Société des Bollandistes, 

2019, relié, 312 p.  

Normalienne, agrégée d’histoire, docteur 

avec une thèse sur La Cappadoce (IV
E-VI

e 

siècle). Une histoire provinciale de 

l’Empire romain d’Orient (Paris, 2005), 

professeur d’histoire byzantine à Paris-I 

depuis 2016, Sophie Métivier livre ici le 

fruit des recherches menées autour de son 

mémoire d’habilitation de 2015. La 

prestigieuse série des Bollandistes de 

Bruxelles (qui a accueilli déjà des 

monographies de Fr. Dolbeau, J. Dalarun, 

A. Vauchez et, en 2016, celle d’A. 

Lampadaridi, médaille Diehl 2019) l’a tout 

naturellement publié car il est consacré à 

une nouvelle figure d’élection, le saint 

aristocrate et laïque, apparue à Byzance au  

tournant des VIII
e-IX

e siècles, mais qui ne réussira pas à s’imposer et ne survivra pas au-delà de 

l’an Mil, car « l’idée d’une aristocratie élue de dieu a, alors, écrit l’auteur, fait long feu », à la 

différence de l’Occident contemporain  où « un lien étroit existe … dans les faits  et … 

deviendra ensuite un lieu commun hagiographique, entre sainteté, exercice du pouvoir et 

noblesse de sang » (citant Vauchez Dictionnaire de spiritualité  14, 213), tandis qu’à Byzance 

l’empereur monopolise le rapport avec le sacré. 

Le saint aristocrate est en effet entendu ici essentiellement comme le saint en tant qu’aristocrate, 

ce qui exclut implicitement d’autres figures d’origine aristocratique, saints moines, tel 

Théophane le Confesseur, ou saints évêques ou patriarches tels Tarasios, Nicéphore ou Phôtios 

qui furent pour partie de leur vie au service de l’empereur. Le corpus des sources, vies de saints, 

ménologes, synaxaires – ces derniers examinés pour la première fois avec grand soin, une 

prouesse, vue la complexité du dossier – est vaste, près d’une centaine de titres dans la 

bibliographie. Sa richesse même incite à regretter qu’il n’ait pas fait l’objet d’une description 

plus détaillée qui aurait résumé les faits marquants de la vie de chaque personnage et la date de 

la rédaction, voire des différentes versions. 

Menée avec rigueur, l’étude attentive et originale de ce corpus prend soin de ne pas forcer les 

données dont elle souligne les limites. Elle va bien toutefois au-delà d’une analyse factuelle 



classique car sa lecture des textes et de leurs enjeux débouche sur la mise au jour des 

transformations de la société de ce cette époque charnière. Cette lecture est menée en cinq 

chapitres thématiques : le premier définit la sainteté aristocratique et laïque au prisme de la vie 

de Philarète (VIII
e s. rédigée vers 821 par son petit-fils devenu moine), grand propriétaire en 

Asie Mineure, dont la richesse ne fait pas obstacle à la sainteté parce qu’il en fait bon usage, et 

de plusieurs vies de soldats martyrs, tels les martyrs des Bulgares (811, 813) et les célèbres 42 

martyrs d’Amorion, martyrs car ils ont refusé d’abjurer leur foi chrétienne. Ainsi, on a pu 

chercher à Byzance dans le contexte de la reconquête de la fin du X
e siècle à accorder une 

récompense spirituelle aux soldats morts à la guerre comme le voulait Nicéphore Phocas, mais 

l’Église byzantine, si elle avait depuis longtemps intégré la participation de chrétiens à la guerre 

de défense de l’Empire, ne voulait pas faire de tout soldat un martyr et tenait à garder le contrôle 

de cette élection. 

Dans le deuxième chapitre Sophie Métivier attribue les causes de l’élaboration de cette 

hagiographie particulière au désir de familles dirigeantes prises dans les retournements de 

l’iconoclasme et de se suites de se dédouaner d’où le titre du chapitre « une sainteté 

d’opportunité ». Elle y voit moins le souci d’illustrer leur lignage comme le suggérait E. 

Patlagean, qu’un besoin de protection, voire de survie sociale. À défaut d’être saints, les 

aristocrates sont aussi, par la qualité de leur paideia et de leur formation de hauts fonctionnaires, 

souvent les meilleurs hagiographes des personnalités de leur milieu, les mieux à même de 

légitimer la position éminente de leur groupe social par les vertus de ces saints personnages et 

le chapitre suivant examine l’hagiographie des IX
e- X

e siècles comme une « littérature 

aristocratique », phénomène propre à Byzance où les laïcs ont une place mieux reconnue que 

dans la chrétienté latine. Parmi ces auteurs qui composent ou remanient des vies de saints de 

l’antiquité tardive ou plus récentes dans le processus de réécriture caractéristique de l’époque 

post-iconoclaste, le plus célèbre, Syméon Métaphraste, n’hésite pas à modifier les récits pour 

donner aux saints des origines plus reluisantes (d’où le dédoublement des saints militaires 

Théodore entre le simple soldat –tirôn–, et l’officier –stratèlate) et finit par être considéré 

comme saint lui-même. Mais il gomme aussi l’identité familiale des saints et le poids de leur 

lignage. 

Pendant que les dignitaires laïcs entrent ainsi dans le sanctoral et que d’autres participent à 

l’écriture de vies de saints, les empereurs hagiographes Léon VI et son fils Constantin VII font 

valoir des dévotions privilégiées à Constantinople et tentent de faire rejaillir la sainteté de 

certains sur l’ensemble de la dynastie macédonienne (867-1056). Dans le chapitre 4, l’auteur 

montre que les aristocrates, « entre imitation et compétition », cherchent à s’affranchir d’une 

dépendance trop étroite du pouvoir impérial auquel ils doivent leur position en s’affirmant 

comme tout aussi « élus de Dieu » que les empereurs.  Logiquement, le dernier chapitre évalue 

l’acceptation de cette nouvelle sainteté aristocrate et laïque par les autorités ecclésiastiques ; 

l’analyse inédite et méritoire du difficile corpus des synaxaires de Constantinople et des 

ménologes du Xe siècle montre que ces nouveaux saints ont été acceptés mais en les assimilant 

à des types connus (martyrs, ascète ou évêques) et en effaçant l’idée d’une aristocratie élue de 

Dieu.  

Cette analyse tout en finesse, prudence et nuances se garde de généralisations et de conclusions 

tranchées mais intègre parfaitement dans une analyse sociale et politique la face religieuse de 

ce moment privilégié de l’ascendance de l’aristocratie d’Asie Mineure. La sainteté tendit à 



devenir alors pour ce groupe l’équivalent le moins éloigné de l’idéal de la chevalerie 

occidentale.  Mais la dialectique de ses rapports avec le pouvoir impérial et celui de l’Église 

mit fin autour de l’an Mil à cette exception. Un livre qui fera référence dans l’étude de la sainteté 

à Byzance et intéressera bien au-delà. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



François DOLBEAU 

 

 

 

 J'ai l'honneur de déposer sur le bureau 

de l'Académie, de la part de ses auteurs, le 

livre suivant : Œuvres de saint Augustin. 

Sermons Dolbeau 1-10, sous la direction de 

François Dolbeau et Martine Dulaey avec 

une équipe de chercheurs (Bibliothèque 

augustinienne, 77A), Paris, Institut d'Études 

Augustiniennes, 2020, 541 pages. 

La Bibliothèque augustinienne est une 

collection bilingue, latine-française, qui vise 

à publier l'ensemble des œuvres de saint 

Augustin, avec des notes reflétant les 

recherches en cours, pour un public plus 

large que celui des spécialistes. Son premier 

tome est paru en 1936, et elle comporte 

actuellement plus de soixante volumes. Les 

deux directrices de cette collection sont 

Anne-Isabelle Bouton-Touboulic, 

professeure à l'Université de Lille-III, et 

Martine Dulaey, directrice d'études 

honoraire à l'École Pratique des Hautes 

Études, Sciences religieuses. Comme chacun 

sait, l'œuvre d'Augustin est gigantesque, et il 

reste encore beaucoup de chemin à parcourir, 

avant l'achèvement du programme de la collection. Le travail avance actuellement sur plusieurs 

fronts : Contra Faustum, Contra Iulianum, Epistulae, Enarrationes in psalmos, etc. 

Le volume 77A dont il est question aujourd'hui est le premier de la dixième et dernière 

série, consacrée aux Sermons au peuple (Sermones ad populum). Le principal maître d'œuvre 

en a été Martine Dulaey, à laquelle notre Académie a décerné en 2018 le Prix Serge Lancel 

pour deux tomes de la huitième série, celle des Enarrationes in Psalmos. Elle a su en effet 

rassembler autour d'elle un groupe de patristiciens, qui se réunissent régulièrement pour discuter 

du résultat de leurs travaux. Les sermons d'Augustin sont au nombre d'environ 580. Il serait 

difficile de donner à leur sujet un calcul plus précis, parce que l'authenticité de certains reste 

discutée et que les découvertes de textes nouveaux n'ont jamais cessé depuis la mémorable 

édition des Mauristes, qui, vers la fin du XVIIe siècle, en dénombrait 396. Pour s'orienter dans 

une telle richesse documentaire, on a pris l'habitude de désigner les sermons postérieurs aux 

Mauristes par le nom de leur découvreur (Denis, Frangipane, Caillau, Mai, Morin, etc.).   

Le volume 77A ne renferme que dix sermons, édités séparément entre 1989 et 1993, et 

réunis en un volume, mais sans traduction, en 1996. Ce sont les dix premiers sur les trente et 

un qui portent mon nom. Le numéro 1 consiste en fragments transmis par un florilège d'époque 



carolingienne ; les neuf suivants sont tirés d'un seul et même manuscrit, Mainz, Stadtbibliothek 

I 9, copié vers 1470-1475 par les chartreux de Mayence. Ce témoin tardif regroupe deux 

collections tardo-antiques de sermons d'Augustin, qui avaient échappé jusqu'à notre époque à 

tous les chercheurs et dont une était déjà présente, du vivant de l'auteur, dans la bibliothèque 

d'Hippone. Trois autres tomes sont prévus pour achever l'édition bilingue des Sermons Dolbeau.  

Après une introduction générale sur la prédication d'Augustin et l'ensemble des trente et 

un sermons, chacune des dix éditions est précédée d'une introduction particulière ; ensuite, sur 

les pages paires se lisent les textes latins et un apparat critique allégé ; sur les pages impaires, 

les traductions françaises accompagnées de courtes notes (références bibliques, parallèles 

significatifs). Le texte le plus fascinant est, sans aucun doute, le sermon Dolbeau 2, sur 

l'obéissance, qui relate un chahut survenu la veille dans une basilique de Carthage, chahut à 

cause duquel Augustin avait renoncé à prêcher. Les sermons Dolbeau 3 et 4, pour les fêtes de 

Jean-Baptiste et de Pierre et Paul, représentent la recension originelle de deux allocutions 

connues jusque-là sous des formes très tronquées : ils illustrent la façon dont les scribes du haut 

moyen âge élaguaient et recalibraient les textes qu'ils voulaient utiliser dans la liturgie. Le 

sermon Dolbeau 7, sur la sépulture des catéchumènes morts sans avoir été baptisés, est d'un 

type spécial : il s'agit en fait d'une allocution secondaire (ou post sermonem), prononcée après 

l'homélie du jour, afin de régler une question agitant la communauté où Augustin se trouvait de 

passage. Le sermon Dolbeau 10 ajoute une pièce majeure à la longue dispute entre Augustin et 

Jérôme sur l'interprétation de l'épître aux Galates.  

À la fin du volume (p. 431-514), sont regroupées vingt-neuf notes complémentaires, trop 

développées pour être imprimées en bas de page. Celles-ci traitent de sujets variés, comme 

l'organisation interne des basiliques (1), la distinction entre le verbe intérieur et le verbe proféré 

(8), le bris des statues païennes (13), le Psaume 81 chez Augustin et dans la tradition patristique 

(18), les deux confessions selon Augustin (21), etc. Depuis l'origine de la collection, ces notes 

complémentaires, qui sont l'une des spécificités de la Bibliothèque augustinienne, fournissent 

de courtes synthèses sur une multitude de sujets. 

Je suis responsable de l'introduction générale, ainsi que des textes latins avec leur apparat, 

qui tiennent compte des observations et corrections adressées à mes éditions antérieures ; les 

auteurs – onze au total – des introductions particulières et des traductions françaises sont 

mentionnés p. 6 et en tête de leur propre contribution. Parmi les notes complémentaires, huit 

sont dues à Martine Dulaey; Jeremy Delmulle et Éric Rebillard en ont rédigé chacun cinq; 

Laetitia Ciccolini et Isabelle Bochet, chacune trois. Le livre s'achève par deux index (biblique 

et des auteurs anciens). 

Le contenu du volume, dans son intégralité, a été discuté lors de nos réunions d'équipe, 

de sorte que les douze auteurs sont collectivement responsables des fautes qu'on pourrait y 

trouver. Cependant, la plus grosse erreur repérée jusqu'à présent m'est entièrement due : à 

propos du sermon Dolbeau 10, j'ai oublié de signaler l'édition que j'en avais donnée en 2016 

dans le Corpus Christianorum. Series Latina, t. XLI Bb, p. 193-209, une édition préparée, il est 

vrai, bien des années auparavant ; il faut par exemple corriger ainsi la p. 422 n. a: « Laboriosa, 

M, que défendent Tränkle et Nazzaro » (au lieu de « que défend Nazzaro »).   

 

 

 



André Lemaire 

 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de ses deux auteurs 

Michaël Jasmin et Pierre de Miroschedji, 

l’ouvrage intitulé Fouilles de Tel Yarmouth 

(1980-2009). Rapport final. Volume 1. Les 

fouilles sur l’acropole (Ancient Near Eastern 

Studies Supplement 56 ; Leuven, Peeters, 2020), 

582 p. in 4°.  

Tel Yarmouth, situé à 25 km au sud-sud-

ouest de Jérusalem et 2 km au nord de la vallée 

du Térébinthe/Élah, au cœur d’une zone de 

collines que la tradition biblique appelle la 

« Shephélah », est bien connu de notre Académie 

puisque Pierre de Miroschedji lui a déjà présenté 

ses fouilles de la ville/capitale régionale du 

Bronze ancien en 1988 (CRAI : 186-211), 2000 

(CRAI : 679-710) et 2013 (CRAI : 759-795). Le 

but de ce volume est à la fois plus complet et plus 

limité puisqu’il s’agit de la publication finale des 

deux sondages effectués sur la partie la plus haute 

du site archéologique, appelée 

conventionnellement « acropole », dominant la 

partie la plus basse de quelque 100 m. Ces deux petits sondages, alignés mais non joints, sont situés sur 

la pente sud-ouest de cette « acropole ». 

Le premier sondage (27 m2), situé sur le bord de la terrasse inférieure, a surtout mis au jour un 

mur d’enceinte du Bronze ancien II-III (ca. 3000-2400 av. n. è.) correspondant à la muraille B des 

fouilles de la ville basse. Cette découverte confirme que les fortifications du Bronze ancien entouraient 

l’« acropole »  d’une muraille d’environ 1,8 km de longueur, protégeant une ville de quelque 18 ha. 

Le second sondage (96 m2), situé sur le bord de la terrasse supérieure, a révélé une stratigraphie 

plus développée indiquant une occupation au moins partielle de cette partie haute depuis le Bonze 

ancien jusqu’à l’époque byzantine avec un hiatus de quelque 600 ans à la fin du IIIe et au début du IIe 

millénaire av. n. è. et un hiatus moins long à l’époque du Bronze récent A (XVe –XIVe siècle av. n. è.). 

Le sondage a surtout manifesté une occupation continue de l’acropole, probablement un village, à la fin 

du Bronze récent et au Fer I (XIIIe-XIe siècle av. n. è.), période très discutée en archéologie palestinienne 

et dans l’histoire de l’ancien Israël, et période dans laquelle Michaël Jasmin s’est spécialisé. Tout en 

continuant la tradition locale cananéenne, la céramique révèle alors quelques importations chypriotes 

et mycéniennes au XIIIe s. et comporte de la céramique philistine au XIIe et XIe siècle. Les trois niveaux 

d’occupation de cette période, jusque-là totalement inconnue à Tel Yarmouth, se terminèrent par une 

violente destruction vers l’an 1000 entrainant une céramique très abondante dans un espace très limité. 

Les restes d’occupation postérieure sont moins clairs, sauf peut-être le niveau d’époque hérodienne, et 



pourraient indiquer que cet espace était alors, le plus souvent, une zone de vergers en dehors du village 

proprement dit situé plus au nord-est sur l’« acropole ». 

Après une analyse détaillée de la stratigraphie (Première partie) et de la poterie (Deuxième 

partie) de ces deux sondages, la troisième partie étudie « le mobilier non céramique » avec la 

collaboration éventuelle de plusieurs spécialistes. Parmi les objets étudiés, le plus étonnant et 

probablement le plus intéressant est un trésor de plaques de bronze égyptiennes découvertes dans la 

ville basse mais visiblement contemporain de l’occupation de l’acropole (Chapitre 19, p. 431-481). 

L’analyse de ces plaques semble révéler qu’elles provenaient du pillage d’un temple de la fin du Bronze 

récent : Baruch Brandl et Pierre de Miroschedji émettent l’hypothèse tout à fait vraisemblable que ces 

plaques de bronze provenaient du pillage du temple égyptien de la fin Bronze récent à Lakish (niveau 

VI), situé à environ 20 km de Tel Yarmouth. 

La quatrième et dernière partie est consacrée à diverses études de détail (faune, mollusques, 

archéobotanique, datations au carbone 14) et surtout à la « Synthèse chronologique, culturelle et 

historique » qui reprend les principales données en les intégrant dans leur contexte régional du nord de 

la Shephélah et de ses dernières fouilles archéologiques. On soulignera en particulier, la comparaison 

avec le niveau IV de Khirbet Qeiyafa, petite ville fortifiée du Fer IIA. située à seulement 2,3 km de 

l’« acropole » et dont l‘interprétation a suscité de nombreuses discussions, spécialement avec la 

découverte de deux inscriptions alphabétiques datant du début du Xe siècle av. n. è. Pour Michael Jasmin 

et Pierre de Miroschedji, « le niveau Acr-III de Tel Yarmouth précède immédiatement la fondation de 

Khirbet Qeiyafa IV » (p. 524) et ces deux niveaux archéologiques doivent être compris dans leur 

contexte régional, vraisemblablement celui d’une possible « enclave cananéenne » (p. 528). Pierre de 

Miroschedji termine cette synthèse par trois pages (537-540) sur « les mentions bibliques de 

Yarmouth ». Pour lui, si l’occupation d’époque perse peut correspondre à la mention de Yarmouth dans 

le livre de Néhémie (11 : 29), il n’en va pas de même avec les mentions du livre de Josué (10 :12.15) 

car les fouilles ont révélé qu’à l’époque supposée de Josué, Yarmouth n’était qu’un modeste village, 

semblant confirmer le caractère légendaire et étiologique de la conquête du sud de la Palestine par Josué. 

Après quelques appendices (étude pétrographique, liste des loci, liste du mobilier archéologique 

illustré), un résumé anglais de treize pages facilite l’accès à un plus large public de ce gros livre 

abondamment illustré par des cartes, des photos de fouilles et d’objets, des coupes stratigraphiques et 

des planches de formes céramiques. On félicitera les auteurs et l’éditeur pour la qualité de cette 

publication mettant à la disposition de la communauté scientifique les résultats détaillé de fouilles en 

les resituant dans leur contexte régional, celui de la « Shephélah ». 

 

 

 


