
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Hommages déposés lors de la séance du 10 janvier 2025 

_____________________ 

 

 

 

 

Yves-Marie BERCÉ  

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, l’ouvrage de Mme 

Chantal GRELL intitulé Louise Marie de 

Gonzague (1611-1667) reine de Pologne. 

Passion et politique à la cour des Vasa. Tome 

1, Le temps de l’attente. Tome II, Le temps de 

l’action. Paris, Honoré Champion, 2024, 2 vol., 

1066 p. (Bibliothèque d’études de l’Europe 

centrale, 26, Série « Histoire »). 

 

Pendant plus de cinquante années au cours du 

xvii° siècle Louise Marie de Gonzague a été 

spectatrice et personnage majeur des 

chroniques politiques de l’Europe. Fille du duc 

de Mantoue, élevée à Paris, elle a d’abord été 

témoin juvénile de la vie intellectuelle de la 

capitale et des intrigues de la cour de France. A 

sa haute naissance, le sort avait ajouté la beauté 

et le charme, l’intelligence et l’habileté ; il lui 

réservait une aventure politique fabuleuse. Il se 

trouva qu’en 1644, le destin l’envoya bien loin 

à l’Est recevoir la couronne de Pologne. Pour le 

restant de son extraordinaire carrière, il lui 

appartint de gouverner cette nation slave entourée d’ennemis et accablée de guerres 

incessantes. La reconstitution des étapes de sa vie dépasse donc le genre et la mode de la 

biographie historique, elle contribue à une histoire des institutions et des évènements aux 

dimensions d’un siècle et d’un continent. 

Mme Chantal Grell, professeur à l’Université de Paris-Saclay, éminente spécialiste de 

l’histoire culturelle et politique des Temps modernes, a retrouvé dans la biographie de cette 

héroïne improbable, des directions de recherche qui lui sont familières :  variabilité de 

l’écriture de l’histoire, comportements des sociétés princières, naissance des sciences exactes 

et particulièrement de l’observation des astres qui s’imposait à tous les savants européens de 

ces époques. 

L’ampleur de la documentation est considérable, à la mesure d’un sujet multiple qui illustre 

d’abord le paysage intellectuel des hôtels parisiens à l’époque de Louis XIII et doit ensuite 

rendre compte de plus de trente décennies des chroniques politiques et guerrières de l’Europe 

orientale. Aux Archives nationales ont été consultés les papiers du roi Jean Casimir, retiré et 

mort en France, et puis les fonds de l’étude de M. Bontemps, traitant la fortune des ducs de 

Nevers. Les Archives des Affaires étrangères conservent les correspondances des 

ambassadeurs français en Pologne, Brégy, Lumbres et Bonzi de 1643 à 1668. Les fonds de 



manuscrits du Musée Condé au château de Chantilly ont fourni une dizaine de volumes de 

correspondance active et passive de la reine Louise Marie. Au département des Mss. de la 

BnF. ont été utilisés notamment les volumes de lettres de Pierre Des Noyers, secrétaire de la 

reine, à Ismaël Boulliau, astronome, 1655-1692. Parmi les sources imprimées, on remarque 

les éditions des lettres d’Angélique Arnauld, de Lumbres, de Michel de Marolles, etc. Quant 

aux études récentes sur la reine et son époque, il convient d’y noter les travaux de Francesca 

De Caprio, Robert Fost, Karolina Targosz et surtout de Maciej Serwanski. Il faut remarquer 

que l’érudition généreuse de Ch.Grell lui fait publier de longs extraits des correspondances, 

qui font ainsi cadeau aux divers spécialistes du xvii° siècle d’un véritable outil de travail. 

 

Sur ses vingt ans, Louise Marie fut pendant plusieurs années ouvertement courtisée par le duc 

d’Orléans ; elle pouvait alors sembler promise, si le sort le voulait, à devenir un jour reine de 

France. Ensuite, en dépit des malheurs de son père, tels que les ravages du duché de Mantoue 

et l’insuffisance des revenus de ses domaines à Charleville et Nevers, la princesse était 

admirée dans les rendez-vous aristocratiques et les ruelles littéraires que tenaient de grandes 

dames parisiennes.  Ce fut ainsi que son aimable prestige vint à séduire les grands seigneurs 

étrangers qui venaient à passer par Paris. Dans le système des alliances et conflits de l’Europe 

des princes, les mariages entre les familles souveraines étaient de brillants enjeux. Les mains 

des filles de naissance princière, leur grâce et de leur dot, étaient donc des problèmes 

diplomatiques ; les ambassadeurs et les riches négociants étrangers avaient pour tâche de 

découvrir les détails et les secrets des cours et de se procurer les portraits des demoiselles à 

marier. 

Ladislas IV, roi de Pologne, prématurément veuf d’une infante autrichienne, rêvait d’épouser 

une princesse de France, une dame venue de Paris. Il en espérait pour son royaume un appui 

contre les menaces de voisins belliqueux suédois, prussien, moscovite, impérial et ottoman. 

En France, Mazarin favorisait un tel mariage selon la pratique traditionnelle d’une alliance de 

revers en Europe centrale contre la puissance de l’empire des Habsbourg. Le couronnement 

d’une française à Cracovie ferait converger les intérêts de deux royaumes unis par le 

catholicisme, en dépit des difficultés d’éloignement dans l’espace et de différences de modes 

de gouvernement. Les évolutions des institutions en France tendaient alors, malgré les 

révoltes et les guerres civiles, vers un centralisme autoritaire, régime auquel bien plus tard les 

historiens donneront le nom d’« absolutisme ». Au contraire, dans l’Union polono-lituanienne, 

le roi, élu par des assemblées de noblesse, ne pouvait lever ni d’impôts ni de soldats sans le 

consentement des diètes de l’ensemble des noblesses polonaise, balte, biélorusse et 

ukrainienne. Ces contradictions institutionnelles dominèrent les querelles politiques des 

décennies suivantes. 

 Le voyage du cortège de Louise Marie, de France jusqu’en Pologne, dura quatre-vingt-dix-

sept jours. A son arrivée, en mars 1646, elle découvrit que Ladislas était lascif, impotent, 

impuissant et voué à une mort prochaine (il mourut le 20 mai 1648). Les urgences militaires 

maintinrent la reine au pouvoir. Elles hâtèrent l’élection d’un nouveau roi Jean Casimir, frère 

du défunt, et puis tout aussitôt son mariage avec Louise Marie ainsi confirmée dans son 

gouvernement. Le royaume se trouvait alors confronté au Sud dans les immenses plaines de 

l’Ukraine à une vaste et meurtrière révolte des Cosaques conduits par l’ataman Chmielniski. 

Aux sécessions cosaques s’ajoutaient encore sur toutes les frontières des avancées d’armées 

suédoise, prussienne et russe. Ces cinq ou six années de guerres désastreuses ont pris dans la 

destinée polonaise le nom de Temps du Déluge. La pauvre reine, victime de deux grossesses 

malheureuses, épouse d’un souverain sans grand caractère, essayait de gouverner selon des 

logiques françaises qui étaient souvent dénoncées comme étrangères et abusives. Son règne se 

trouva identifié aux années de malheur, où elle devait faire face aux intrigues nobiliaires et 

aux déroutes de ses troupes. Dès l’année 1655, le couple royal avait été contraint de chercher 



refuge en Silésie, territoire impérial. L’année suivante, le ralliement en grand nombre de 

cavaliers tatares permettait de reprendre des villes et des espaces ; la reine assumait parfois le 

commandement, s’exposant au péril de sa vie. Elle faisait établir les horoscopes de ses 

adversaires et de leurs généraux, avant de conduire elle-même les négociations avec les 

émissaires du roi de Suède ou de l’Electeur de Brandebourg, duc de Prusse.  Elle avait reçu à 

l’été 1659 l’appui et les conseils d’un ambassadeur français, Antoine de Lumbres, homme de 

confiance de Mazarin. Contre la Suède elle bénéficiait aussi des appuis maritimes des Danois 

et des Hollandais.  Enfin, grâce aux interventions françaises, la paix entre les belligérants des 

guerres du Nord fut signée le 3 mai 1660 à l’abbaye d’Oliva, près de Gdansk. 

Alors que Jean Casimir dépourvu de descendance mais bien vivant était encore engagé dans 

les combats, Louise Marie avait envisagé d’assurer la succession et la stabilité de la couronne 

en convoquant une diète chargée de désigner le futur souverain par anticipation, vivente rege. 

Dans ce but, il fallait choisir et susciter des candidatures de dignitaires attachés à une grande 

puissances, exclure un Russe ou un Suédois, avancer plutôt un archiduc autrichien ou un 

prince français. Les ambassadeurs, Lumbres pour Paris et Lisola pour Vienne, proposaient des 

noms, promettaient des alliances et des subsides. Il leur fallait trouver des partisans dans les 

plus fameuses familles de la noblesse, notamment deux grands seigneurs qui furent tour à tour 

hetmans de camp de la couronne : Stepan Czarniecki, soutien de la reine et valeureux 

adversaire des Suédois, et le puissant et savant Georges Lubomirski, voievode de Cracovie, 

appui du parti impérial. Louise Marie avait imaginé de faire accéder au trône de Pologne un 

illustre nom de France, le jeune duc d’Enghien, fils du Grand Condé. Mazarin, bien sûr, ne 

voulut pas tout d’abord favoriser le fils de son pire ennemi, il se résigna à soutenir sa 

candidature en septembre 1659, lorsque le prince de Condé, établi encore à Bruxelles, eut 

enfin obtenu la grâce de son retour à la cour de France. Après la mort de Mazarin, Louis XIV 

accepta de soutenir d’arguments et de promesses la candidature du jeune Enghien, époux en 

1663 d’Anne de Bavière. Le cardinal de Bonzi, évêque de Béziers, fut expressément chargé 

de plaider la cause devant la Diète en 1665. En vain. 

La reine Louise Marie, accusée de tyrannie, défiée plusieurs fois par des prises d’armes de 

noblesse, vint à mourir le 10 mai 1667. Le roi Jean Casimir souhaita alors abdiquer et léguer 

le trône à Enghien ; il se retira en France et mourut à Nevers dans les terres des Gonzague en 

décembre 1672. Cependant la Diète réunie en 1669 n’avait pas suivi ses intentions et avait 

repoussé les démarches des émissaires français ; Enghien avait été vite exclu. Le nouveau roi 

Michel Wisnowiecki, époux d’Eléonore d’Autriche, était le candidat des Impériaux ; il régna 

de 1669 à 1673. 

 

Les terribles ravages des guerres pendant le gouvernement de Louise Marie, l’échec de ses 

tentatives de réforme du statut royal et de centralisation du pouvoir assombrirent dans la 

postérité son image politique. Elle avait effectivement échoué à doter la monarchie polonaise 

de la stabilité d’un pouvoir héréditaire. Alors que la France avait eu pendant des siècles la 

chance de transmettre le trône à des fils ainés, les souverains polonais n’avaient pas eu depuis 

1573 de postérité masculine et n’avaient pu instaurer dans les faits ou dans la coutume une 

continuité dynastique. L’hypothèse n’était pas encore rejetée ; le principe électif n’aurait pas 

empêché que les Diètes ne consentissent volontiers à transmettre la couronne à un héritier 

masculin. La mort en 1647 du petit Sigismond Casimir fils de Ladislas, et les grossesses 

malheureuses de Louise Marie en avaient dans l’immédiat écarté la possibilité. Les 

circonstances avaient permis cet investissement dynastique dans l’Empire où les Habsbourgs 

se succédaient depuis 1440, de même en Suède avec la trajectoire des Vasa, de même au 

Danemark où les Etats généraux du royaume choisirent en 1660 le procédé de succession 

héréditaire. En Pologne, la prérogative des diètes de la noblesse de désigner le souverain se 



transformait avec le temps en un principe original et essentiel de cette nation, le signe de sa 

liberté fondamentale. 

 

L’histoire ne peut jamais être re-écrite. On peut, du moins, admettre que les avatars du xvii° 

siècle ont scellé le destin des successions malencontreuses qui surviendraient au cours du 

siècle suivant et qu’ils annonçaient les sinistres partages du territoire qui arriveraient plus 

tard. Plus, sans doute, que les malheurs des guerres, les projets inefficaces et impopulaires de 

la reine Louise Marie s’efforçant de changer les institutions ont discrédité sa mémoire. 

L’historiographie polonaise traditionnelle a préféré célébrer la légendaire liberté de la nation 

et de ce fait a persisté longtemps à à critiquer cette reine importune. C’est un pan d’histoire, 

continental et séculaire, que la monumentale étude de Chantal Grell vient à renouveler. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Nicole BÉRIOU 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part des 

Éditions Brepols, l’ouvrage de Patrick 

Gautier Dalché intitulé : Mappae Mundi 

(VIIIe-XIIe siècle), Turnhout, Brepols, 2024, 

- in 4°. tome I : Catalogue codicologique, 

548 p. ; tome II : Images, 689 p. 

Les représentations de l’espace connues 

sous le nom de mappae mundi, qui s’est 

imposé dans le vocabulaire technique à 

partir des temps carolingiens par un 

emprunt de la formule aux agrimensores de 

l’Antiquité, sont présentes dans nombre de 

manuscrits médiévaux. Elles sont tantôt 

élargies à la représentation de toute la 

sphère terrestre (souvent divisée en cinq 

climata selon les degrés d’habitabilité) et 

tantôt limitées à celle de la terre habitée. 

Celle-ci peut alors être figurée par des diagrammes, dont le plus connu combine le T et le O 

afin de délimiter les trois parties du monde (l’Asie, l’Europe et l’Afrique), ou par une 

représentation plus ou moins détaillée des terres et des mers dans ces trois parties du monde, 

et en leur sein, des îles, des montagnes, des fleuves et des cités. Mais les inventaires qui en 

avaient été faits jusqu’à présent étaient très incomplets, et leur catalogage systématique, plus 

déficient encore. C’est à cette tâche que P. Gautier Dalché, directeur de recherche émérite au 

Centre national de la recherche scientifique (rattaché à la section latine de l’IRHT) et 

directeur d’études émérite à l’École pratique des hautes études, éminent spécialiste de la 

représentation de l’espace au Moyen Âge, a consacré des années de recherche et 

d’enseignement. Il en livre le fruit dans une splendide publication en deux épais volumes in-

4e, respectivement dédiés à la description minutieuse de chaque document, situé dans son 

contexte codicologique, et à la reproduction des feuillets correspondants, qu’il a voulu la plus 

fidèle possible. lI rend un juste hommage au pionnier en ce domaine que fut Konrad Miller 

avec les six volumes des Die Ältesten Weltkarten publiés au tournant du XIXe siècle, et il 

souligne la qualité des reproductions photographiques patiemment réunies bien avant lui à 

l’initiative du prince Youssouf Kamal dans les Monumenta cartographica Africae et Aegypti  

(1926-1952). Cependant, il constate aussi les biais qui ont longtemps troublé l’interprétation 

de cette riche documentation, du fait d’une épistémologie simpliste qui défendait l’idée du 

progrès de la science fondé sur la seule connaissance expérimentale, ce qui dépréciait d’autant 

les figurations antérieures au XIIIe siècle, et aussi du fait de la conviction erronée que pour les 

médiévaux la terre aurait été plate, alors que voisinent dans les mêmes manuscrits de telles 

figures aplaties parce que schématiques et l’indication  explicite, héritée de l’Antiquité, que la 

terre est bien sphérique. Ces préjugés dévalorisent notamment le travail, par ailleurs 

important, de Marcel Destombes, qu’il a réalisé au sein de la Commission des cartes 

anciennes créée en 1949. Du moins son catalogue des Mappemondes (1200-1500) publié en 

1964 est-il accompagné d’une liste sommaire des mappemondes antérieures à 1200, très utile 

en elle-même, mais l’œuvre souffre de nombreuses erreurs de cotes et de datation. En 

revanche, l’impeccable et monumental travail de Birger Munk Olsen portant sur L’étude des 

auteurs classiques latins aux XIe et XIIe siècles (4 t. en 6 vol., Paris, 1982-2014), d’autant plus 



précieuse qu’elle inclut les manuscrits des VIIIe-Xe siècles, a fourni, grâce à ses descriptions 

minutieuses, une base de première valeur à la quête des représentations menée par P. Gautier 

Dalché, tant les manuscrits d’auteurs classiques (notamment ceux d’œuvres de Lucain, de 

Macrobe et de Salluste) en contiennent. À cela s’ajoute le dépouillement systématique des 

catalogues de manuscrits et d’une imposante bibliographie, pour parvenir à la description de 

près de huit cents représentations identifiées dans plus de cinq cents manuscrits latins. Les 

plus anciens peuvent être datés de la fin du VIIIe siècle (Albi, B. Mun. 29 = [Alb1] : t. 1, p. 26 

et t. 2, p. 11). L’arc chronologique s‘étend ensuite jusqu’au XIIIe siècle, avec une forte 

proportion de manuscrits du XIIe siècle, alors que la curiosité intellectuelle s’intensifie un peu 

partout, et spécialement chez les maîtres anglais, et il mord sans doute assez largement sur la 

première moitié du XIIIe siècle du fait de la difficulté de proposer des datations toujours très 

précises. Le terminus ante quem, en tout cas, semble imposé, sans que ce soit dit 

explicitement, par le moment où interviennent des transformations patentes de la cartographie, 

que ce soit dans les grandes mappemondes (comme celles, fameuses, d’Ebstorf et de 

Hereford) ou dans les premières cartes marines. Une liste d’une cinquantaine de manuscrits 

non retenus (les uns examinés, dans lesquels les figures sont inachevées ou absentes des 

emplacements prévus à cet effet, les autres non examinés, parce que tardivement repérés) est 

également ajoutée à la fin du tome 1.  

Le constat qui motive cette entreprise est qu’il importe de donner à la recherche documentaire 

une ampleur et une rigueur suffisantes si l’on veut saisir toute la complexité de l’histoire de 

ces représentations, qui n’est aucunement linéaire. Or, discerner les conditions intellectuelles 

et matérielles de leur élaboration implique d’examiner en profondeur les manuscrits qui les 

véhiculent. Comme l’auteur l’écrit dans son avant-propos (p. 9, col. 2), son but a été « de 

donner des descriptions précises et complètes de tous les aspects des représentations, en 

portant l’attention non seulement sur la place des mappae mundi dans le manuscrit et dans la 

page, mais aussi sur leur mode de construction et leur décoration. Les repentirs, les grattages, 

les corrections, les compléments postérieurs, négligés dans les descriptions précédentes, 

apportent des renseignements importants en vue d’analyser les intentions des auteurs et des 

utilisateurs des cartes ». La plupart des témoins ont été examinés directement, et les autres, 

décrits à partir de microfilms ou de reproductions électroniques. L’entreprise est 

impressionnante, et on comprend que son auteur se soit senti en communion d’esprit avec le 

copiste anonyme à qui il emprunte le colophon qui clôt son avant-propos (« O lector benevole 

ora pro scriptore / Qui diu diligenterque laborabat »). Ce labeur persévérant enrichit 

sensiblement désormais le courant de recherches qui a pris son essor dans les années 1980 et 

s’est trouvé illustré, entre autres, par la synthèse de David Woodward en 1987 et par la 

traduction anglaise, en 2006, de la publication en russe d’un inventaire, assorti d’un 

commentaire, de dizaines de mappemondes représentant le nord de l’œcumène1.  

Le lecteur invité à l’exploration peut tout à fait opter en premier lieu pour un feuilletage du 

tome 2, où figurent toutes les reproductions, réalisées en couleur et le plus souvent en taille 

réelle, ou sinon en précisant le pourcentage de réduction de l’image. Comme dans le 

catalogue du tome 1, le classement suit l’ordre alphabétique des lieux de conservation des 

manuscrits, mais l’unité de référence étant la représentation figurée, identifiée par le sigle de 

la ville de conservation suivi d’un numéro d’ordre, plusieurs images du même manuscrit s’y 

succèdent en pleine page à chaque fois que c’est nécessaire – par exemple, pour les douze 

figures du Liber floridus de Lambert de Saint-Omer ([Gent 2] à [Gent 13] = Gand, 

Rijkuniversiteit 92). Il est tentant de répondre à cette invitation au voyage dans un fauteuil en 

 
1 D. WOODWARD, « Medieval mappae mundi », dans Cartography in Prehistoric, Ancient and Medieval Europe 

and the Mediterranean, ed. J. Harley, D. Woodward (The History of Cartography, vol. 1), Chicago-Londres, 

1987, p. 286-370 ; L. CHEKIN, Northen Eurasis in Medieval Cartography. Inventory, text, translation and 

commentary, Turnhout, 2006 (Terrarum Orbis 4).  



passant ainsi d’une bibliothèque d’Europe à l’autre (et en y ajoutant Baltimore et Princeton 

pour les États-Unis), des plus fournies d’Oxford, de Cambridge, de Paris ou du Vatican, aux 

plus modestes, certaines  à peine effleurées dans ce domaine jusqu’à présent (comme celle de 

Douai, dont cinq des six manuscrits décrits étaient jusqu’à présent ignorés ou connus de lui 

seul), tandis qu’un dessin garde la mémoire d’un des manuscrits détruits de Chartres datant du 

IXe siècle (t. 2, p. 109 = [Chart2]). De page en page, on est vite convaincu de la diversité des 

formules et fasciné par la créativité des auteurs. Ici, dans une initiale d’un manuscrit du XIIe 

siècle des Étymologies d’Isidore, l’esquisse du diagramme en TO substitue au T la figure d’un 

homme debout dont le buste et les bras figurent le T ([Fir2], t. 2 p. 156 = Firenze, Bibl. 

Medicea Laurenziana, Conv. soppressi 319). Ailleurs, dans un autre manuscrit du XIIe siècle 

([Wien 9] = Vienne, Österreischische Nationalbibiothek 12600), l’illusion du caractère 

sphérique de la terre est excellemment obtenue en figurant les cercles remarquables et le 

zodiaque comme des bandes encerclant l’anneau de la terre.  Mais pour prendre la pleine 

mesure de la richesse des données repérables, le maniement simultané des deux tomes 

s’impose, afin de s’approprier la méthode descriptive qui a présidé au cahier des charges tel 

qu’il est décrit aux pages 13 à 16 du tome 1 et appliqué dans chaque notice dans ce même 

tome : la description codicologique incluant le nombre de feuillets, les dimensions, la 

disposition du texte, la date et l’origine supposée du manuscrit ; les contenus textuels (ou 

figuratifs dans le cas des diagrammes),  y compris les gloses ; la date de création de la mappa 

mundi, son origine et sa situation dans le manuscrit (elle peut être une pièce ajoutée, ou avoir 

été dessinée sur le feuillet à un endroit spécifique, en référence à un texte ou associée à 

d’autres figures) ; la description minutieuse des dessins, des légendes et de la décoration qui 

les accompagnent, et dont on peut déduire les particularités par rapport au type général de la 

figuration. Ce sont en outre ces notices qui apportent des informations éclairantes sur 

l’histoire du manuscrit, ses possesseurs et ses voyages, ses utilisateurs, les rapprochements par 

similitude ou copie avec d’autres mappae mundi, et qui fournissent pour chaque image une 

bibliographie sélective (excluant les ouvrages qui font de simples mentions à l’image), mais 

assortie d’indications sur les erreurs ou les opinions particulières qui peuvent s’y trouver. 

L’exploitation du catalogue est facilitée par la clarté du propos, par l’excellence de la mise en 

page et de la typographie, et par l’efficacité des listes et des tables consultables à la fin du 

tome1 : liste des  objets et modes de représentation (soit l’œcumène, soit la sphère terrestre, 

en précisant les particularités qui les affectent dans certains manuscrits) ; table des origines 

des manuscrits, table chronologique des manuscrits ; listes des copistes, annotateurs, 

commanditaires, donateurs et possesseurs identifiés ; liste des auteurs et textes anonymes 

repérés dans les notices ; indices des termes géographiques, zoologiques et botaniques. En 

outre, des pistes de recherche sont ouvertes dans la première liste (p. 479-482), consacrée aux 

« Mappae mundi apparentées » : elle signale en effet les rapprochements possibles entre 

différentes mappae mundi afin d’apprécier leur circulation. 

Ce catalogue exemplaire, produit dans la droite ligne de l‘érudition cultivée à l’IRHT, n’a 

évidemment pas pour ambition d’être exhaustif, ce qui serait utopique, ni pour objet de 

proposer une synthèse interprétative de la production et de la circulation des mappae mundi 

entre le VIIIe et le XIIe siècle2. Il constitue en revanche un instrument de travail exceptionnel 

par son ampleur et sa fiabilité, qui a sa place auprès de toutes les équipes de recherche 

travaillant sur les manuscrits médiévaux. » 

 

 

 

 
2 Voir dans cette perspective l’ouvrage de méthodologie, dirigé également par P.Gautier Dalché et consacré à 

l’appréhension de l’espace géographique : La terre. Connaissances, représentations, mesure au Moyen Âge, 

Turnhout, Brepols (L’Atelier du médiéviste 13), 2013. 



André Lemaire 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie le livre édité par Robert 

Deutsch et moi-même intitulé Gabriel Tell this 

Man the Meaning of his Vision. Studies in 

Archaeology, Epigraphy, Iconography and the 

Biblical World in Honor of Gabriel Barkay on 

the Occasion of his 80th Birthday (Tel Aviv, 

Archaeological Center Publications, 2024, 595 

p.). 

Gabriel Barkay est bien connu pour la 

minutie de son travail archéologique. Il est 

surtout célèbre pour avoir fouillé les tombes de 

Ketef Hinnom (Jérusalem) et mis au jour deux 

amulettes en argent des environs de 600 av. n. 

è. comportant le texte de la bénédiction 

sacerdotale de Nombres 6:24-26. Il a été aussi 

un des responsables scientifiques du tamisage 

humide des débris provenant de l’esplanade des 

mosquées à Jérusalem. Outre une évocation de 

sa vie et la liste de ses publications, le volume 

qui lui est dédié comporte 28 contributions 

correspondant à son domaine scientifique. 

Sept directeurs de fouilles présentent un aspect de leurs résultats : Yosef Garfinkel à 

Lakish avec le puits de 40 m profondeur, probablement du Fer II, Rami Arav à Bethsaïda, 

capitale du royaume de Geshur, avec une architecture monumentale du début du Fer II, 

Avraham Faust et Eyal Baruch à Tel Éton avec le cimetière du nord-est et ses tombes du Fer 

IIB creusées dans le roc, Alexandre Fantalkin à Yavneh-Yam avec deux graffiti sur tesson de 

l’époque perse, Boaz Zissu à Iyyei Nahash (Shephélah) avec une tombe et ses graffiti du 

tournant de notre ère, David Ussishkin à Bétar, la dernière forteresse de Bar-Kokhba, avec la 

stratigraphie des fortifications, Alon Shavit à Jérusalem avec la fouille du cimetière musulman 

de Mamillah : environ 2000 tombes s’échelonnant du XIIe siècle à 1917.  

L’iconographie est représentée par Irit Ziffer publiant un bol en bronze inscrit en sud-

arabique et présentant en repoussé des motifs mythologiques de la culture des environs du 

détroit d’Hormuz à l’époque hellénistique avec un mélange de tradition proche-orientale et 

d’innovations hellénistiques. 

Plusieurs contributions sont centrées sur l’intelligence de la tradition littéraire 

hébraïque : Steven Ortiz, co-directeur des fouilles de Gézer, montre comment la topographie 

de la région permet de résoudre un problème de critique textuelle, Gob ou Gézer, en 2 Samuel 

21:18 et 1 Chroniques 20:4. Yigal Levin analyse la croissance de Jérusalem avant l’Exil 

d’après le livre des Chroniques. David Blumenthal présente le Psaume 49 comme une 

méditation sur la mort et Meir Lubetski explique le nom d’un animal impur, taḥmās 

(Lévitique 11:15 ; Deutéronome 14:15), à partir de l’égyptien. Baruch Halpern reprend le récit 

de la découverte d’un rouleau d’instruction sous le règne de Josias (2 Rois 22-23) : il 

comporte de nombreuses citations ou références au texte du Deutéronome. En début de 

volume, James Charlesworth présente une réflexion synthétique sur la signification historique 

des apocalypses apparaissant vers le tournant de notre ère avec un sens pour aujourd’hui. 

Ronny Reich et Yuval Baruch interprètent l’incohérence entre le titre « Dix saintetés » et la 



liste de « onze » zones différentes de pureté dans la Mishnah (Kelim 1 :6-9) : Hérode a élargi 

l’esplanade du Temple et créé une nouvelle zone. 

De nombreuses contributions comportent au moins une partie d’épigraphie ouest-

sémitique. Outre les contributions de Fantalkin, Zissu et Ziffer mentionnées plus haut, Dennis 

Pardee, bien connu de notre académie à laquelle il a donné plusieurs communications 

conjointes avec Pierre Bordreuil, présente une analyse détaillée du témoignage des textes 

ougaritiques sur l’existence d’un groupe socio-professionnel appelé mūdūma/experts. Aaron 

Demsky montre comment l’abécédaire, exercice de base de l’apprentissage scribal, structure 

des chefs d’oeuvre de la littérature hébraïque ancienne, en particulier le livre des 

Lamentations. Jan Dušek propose d’interpréter le mot ‘ôlām en Genèse 21:33 comme 

désignant un monument commémoratif à la lumière du même mot dans deux inscriptions 

araméennes du royaume de Sam’al et dans l’inscription phénicienne d’Aḥirom (Byblos). 

Robert Deutsch et quatre collègues critiquent la publication récente d’une bulle dite « de 

Shéma‘ serviteur de Jérobo‘am », un faux grossier dont on peut identifier l’atelier ; le sceau 

original du ministre de Jérobo‘am II, trouvé à Megiddo en 1904 et envoyé à Istanbul où il a 

disparu, a apparemment accompagné le Sultan Abdul Hamid II dans sa tombe (1909). Après 

avoir revu nombre de duels en araméen ancien, j’ai montré qu’il y en a dans les fragments de 

la stèle araméenne de Tel Dan, révèlant que, comme à la bataille de Qarqar en 853, à celle de 

Ramot-Galaad en 841 l’armée israélito-judéenne comprenait 2000 chars. Avec Michael 

Langlois et grâce à de nouvelles photographies multi-spectrales retravaillées, nous améliorons 

aussi la lecture d’un ostracon palimpseste des environs de 600 av. n. è. : l’inscription récente 

ne comporte aucune faute de calcul et on peut lire la plus grande partie de l’inscription 

ancienne. Tenant compte des datations des bulles fiscales, Nadav Na’aman accepte leur 

datation sous Ézéchias, ce qui résout les incohérences des datations d’Ézéchias dans le livre 

des Rois et date le début de son règne de 728/727. De manière plus générale, Lawrence 

Mykytiuk évoque l’histoire de la recherche confirmant épigraphiquement les noms de 16 rois 

hébreux. Spécialiste des chiffres hiératiques du sud du Levant, Stefan Wimmer comprend 

« En 32 » le début du graffito de l’escalier primitif du palais de Lakish : la 32e année royale ne 

peut être que celle du roi Joas et la date : 803. Revenant sur les dessins et inscriptions du 

pithos B de Kuntillet ‘Ajrud (début 8e s.), Ziony Zevit relie les 6 personnages debout, en 

prière, aux 6 noms propres situés à leur gauche et les interprète comme des prêtres ou lévites. 

Alan Millard s’interroge sur le matériau des rouleaux utilisés par les scribes judéens à 

l’époque royale : à côté du papyrus, l’utilisation de rouleaux de cuir reste une question 

ouverte.  

Les deux dernières contributions épigraphiques concernent les incantations des bols 

magiques (6e – 7e siècle de n. è.). Robert Silverman et James Ford publient deux incantations 

comportant des expressions de la prière quotidienne juive ‘Aleinu le-Shabbeaḥ et du Shema‘ 

Israel. Ran Zadok étudie l’onomastique de ces incantations en judéo-araméen, mandéen et 

syriaque concernant 1207 individus : il met en évidence l’indication parentale par matronyme, 

la récurrence du même nom dans la même famille et le fait que, dans la Babylonie sassanide, 

les noms sont presque tous araméens ou iraniens. 

Ces diverses contributions font bien ressortir à quel point archéologie, épigraphie, 

iconographie, histoire et études bibliques s’éclairent mutuellement. » 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique Poirel 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie, l’ouvrage intitulé La nature au 

Moyen Âge, éd. Pascale Bermon, Paris : Vrin, 

2024 (Publications de l’Institut d’Études 

Médiévales de l’Institut Catholique de Paris), 135 

× 215 mm, 272 pages. 

Chaque année, un colloque organisé par l’Institut 

d’Études Médiévales réunit à l’Institut Catholique 

de Paris des médiévistes de toutes disciplines sur 

un sujet commun : historiens, archéologues, 

philosophes, théologiens, historiens des sciences, 

de l’art, de l’exégèse, de la liturgie etc. Les 1er et 

2 décembre 2022, ce sujet commun était : « la 

nature au Moyen Âge ». Un peu moins de deux 

ans après en paraissent les actes, réunis par 

Pascale Bermon, chercheuse au Laboratoire 

d’étude sur les monothéismes (CNRS/PSL/LEM) 

et déléguée scientifique de l’Institut d’Études 

Médiévales. Elle-même introduit l’ouvrage en 

reprenant la quaestio vexata d’un lien entre la 

théologie judéo-chrétienne, à partir du récit de la 

création au livre de la Genèse, et la 

surexploitation capitaliste des ressources 

naturelles, ce que Lynn White nommait « Les racines historiques de notre crise écologique ». 

Cette question se tient en effet à l’arrière-plan des douze contributions qui suivent. 

Dans la première « Le mot de “nature” et son histoire », je me livre à une enquête 

lexicologique, de l’Antiquité au xixe siècle pour situer quand les mots natura et « nature » 

commencent à s’opposer à l’homme. C’est, semble-t-il, le passage d’une conception ternaire, 

comme celle qui avait cours au Moyen Âge (Dieu – la nature – l’homme), à une conception 

binaire, par résorption de Dieu dans la nature ou l’homme, qui conduit, au xviiie et surtout au 

xixe siècles, à poser la nature et l’homme face à face et voir en la première une ressource et en 

le second un propriétaire, voire un adversaire. François Duceppe-Lemarre (IRHiS, UMR 8529 

– Université de Lille), « Une écologie du paysage ? L’apport de l’archéologie historique du 

paysage », dresse un panorama des courants contemporains de la recherche en archéologie du 

paysage. À partir de trois exemples, les territoires cynégétiques du comte d’Artois à Hesdin 

au milieu du xiiie siècle, les pratiques sylvo-pastorales de la montagne dijonnaise au xive 

siècle, les étangs artificialisés de Montady aux xiiie-xive siècles, il nuance l’affirmation selon 

laquelle « l’exploitation illimitée de la nature » aurait commencé dès le Moyen Âge. 

Les cinq contributions suivantes traitent d’un premier Moyen Âge, antérieur au temps des 

universités. Arnaud Montoux (Institut Catholique de Paris), « La natura chez Jean Scot 

Erigène : corpulentia Christi et dignité des artefacts », présente la pensée originale de Jean 

Scot (ou l’Érigène) sur la nature visible, comme « corpulence du Christ incarné » et comme 

épiphanie de la divinité. Irene Caiazzo (Université PSL – CNRS – LEM), « Les auteurs 

chartrains et la causalité naturelle », montre comment, avant la crue de l’aristotélisme, une 

conception neuve de la nature comme causalité autonome s’élabore à partir des doctrines 

antiques accessibles chez divers auteurs liés à Chartres : Guillaume de Conches, Thierry de 

Chartres, Clarembaud d’Arras, Raoul de Longchamp et Alain de Lille. Jean-Yves Tilliette 



(Université de Genève – Académie des Inscriptions et Belles-Lettres), « Le personnage de 

Natura dans la poésie allégorique latine du xiie siècle » arpente les poèmes allégoriques du 

xiie siècle : Cosmographia de Bernard Silvestre, De planctu Naturae et Anticlaudianus 

d’Alain de Lille, Architrenius de Jean de Hanville et Alexandréide de Gautier de Châtillon et 

décrit les fonctions diverses qu’y revêt le personnage d’une Natura personnifiée : coadjutrice 

de la création chez Bernard Silvestre, instrument d’une théodicée chez Alain de Lille, 

marqueur des limites de l’humain chez Jean de Hanville. Jacques Dalarun (Académie des 

Inscriptions et Belles-Lettres), « Omnes creaturas propter unum principium fraterno nomine 

nominabat. François d’Assise au chœur des créatures », montre un Poverello a l’écart des 

sentiers battus : sans jamais prononcer le mot de natura dans ses écrits et sans être végétarien, 

il honore tout l’univers visible, pratique avec les créatures une forme de fraternité-sororité, 

affirme le gouvernement de la terre, refuse la possession d’animaux et respecte même 

végétaux et minéraux. Antonio Sordillo (Université de Salerne), « Une expérience 

cosmothéandrique au xiie siècle ? L’école de Saint-Victor à la lumière de l’écosophie de 

Raimon Panikkar », montre comment Raimon Panikkar, philosophe indo-espagnol au 

croisement du bouddhisme et du christianisme, s’abreuve à des sources médiévales comme 

Richard de Saint-Victor pour repenser d’une façon plus harmonieuse les relations entre 

l’homme et la nature. 

Cinq autres contributions portent sur les dernières siècles du Moyen Âge. Laure Solignac 

(Institut Catholique de Paris), « L’homme au sein de la nature et la nature en l’Homme dans 

les premiers commentaires des Sentences », examine les relations entre l’homme et la nature 

dans les premiers commentaires aux Sentences de Pierre Lombard, en particulier Albert le 

Grand, Alexandre de Halès et Bonaventure et met en lumière une « bascule cosmo-

anthropologique » opérée dans le sillage de Pierre Lombard, par élagage délibéré de certaines 

thèses patristiques, d’où une tension neuve dans la compréhension des relations de l’homme à 

la nature. Le P. Piotr Roszak (Nicolaus Copernicus University, Torun – Universidad de 

Navarra, Pamplona) reprend le dossier des relations entre nature et grâce chez Thomas 

d’Aquin et présente celle-ci comme un perfectionnement de la nature, non sa destruction, 

mais de telle sorte qu’elle fait apparaître une sorte de surnaturalité cachée dans la nature, 

perceptible pour ceux seulement qui ont « les yeux du cœur éclairés ». Emmanuel Petit 

(recteur de l’Institut catholique de Paris), « Nature et fiction dans le Livre des Décrétales », 

examine la notion de droit naturel et montre comment l’usage en droit d’une fiction imitant la 

nature permet de fonder un droit chrétien, de remédier à des situations irrégulières et 

d’apporter des solutions équitables, fondées dans le dessein divin et orientées vers la fin de 

l’homme. Pascale Bermon (Université PSL – CNRS – LEM), « La disparition de la nature à la 

fin des temps », explique comment les discussions des théologiens et les représentations des 

peintres, sur la fin du monde et le remplacement – partiel – de la nature présente par une 

nature nouvelle, furent l’occasion de mûrir une réflexion neuve, d’où surgit la notion 

d’environnement. Cécile Coulangeon (Institut Catholique de Paris), « La sculpture naturaliste 

dans les chapiteaux du xiiie siècle », étudie le chapiteau gothique comme support privilégié 

pour représenter le monde végétal et fait apparaître le net souci, au xiiie siècle, non seulement 

d’imiter les modèles antiques, mais encore d’observer sur le vif et d’imiter au plus près la 

nature environnante. 

Il y aurait certes beaucoup à dire encore sur le sujet, mais les contributions ici rassemblées 

suffisent pour conclure que le souci de la nature est omniprésent d’un bout à l’autre du Moyen 

Âge, qu’il emprunte des formes littéraires, traverse des écoles de pensée, admet des réponses 

doctrinales d’une immense diversité, mais s’accorde assez mal dans l’ensemble avec l’idée 

que le millénaire médiéval aurait vu surgir soit une conception de la nature comme 

environnement non humain de l’être humain, soit un encouragement à surexploiter les 

ressources naturelles. » 



Dominique Poirel 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie l’ouvrage de Patrice 

Sicard (éd., trad., introd. et annot.), intitulé 

L’œuvre de Hugues de Saint-Victor, t. 3 : De 

archa Noe, Libellus de formatione arche, 

Turnhout : Brepols, 2024 (Sous la Règle de 

saint Augustin, 17), 152 × 229 mm, 544 pages. 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, de la part de son auteur le P. 

Patrice Sicard, le tome III de L’Œuvre de 

Hugues de Saint-Victor, c’est-à-dire l’édition et 

traduction française en regard, richement 

introduite et annotée, de deux écrits d’Hugues, 

chanoine régulier et maître à Saint-Victor de 

Paris dans la première moitié du xiie siècle : le 

traité en quatre livres L’arche de Noé, et son 

complément le Livret sur la formation de 

l’arche. Pour les spécialistes de Saint-Victor, 

cette parution fait événement, pour deux 

raisons principales.  

D’abord, elle porte sur les écrits à mon avis les 

plus étonnants et les plus suggestifs d’Hugues 

de Saint-Victor. Moins connus que le Didascalicon, sorte de discours de la méthode médiéval, 

ou le De sacramentis, première somme de théologie médiévale, ces deux traités se présentent 

d’abord comme le commentaire luxuriant, selon divers sens de l’Écriture, des trois versets de 

la Genèse où est sommairement décrite l’arche de Noé, mais l’exégète les enrichit 

d’innombrables précisions absentes du texte biblique : couleurs, agneau pascal, échelles, 

inscriptions, médaillons figurant une foule de petits personnages bibliques, figures des quatre 

points cardinaux, des quatre saisons, des quatre éléments, des quatre âges… Ainsi transforme-

t-il la nef du patriarche en une sorte de microcosme aux significations multiples : Église, 

grâce et sagesse. 

À travers cette exégèse virtuose, qui peut sembler échevelée, l’auteur se propose 

paradoxalement de méditer sur la paix du cœur et les moyens de la recouvrer malgré 

l’instabilité du désir, grâce à une discipline des pensées, pour les conformer à l’arche de la 

sagesse. La forme pyramidale de cette dernière invite en effet le lecteur à un triple mouvement 

intérieur, pour structurer ses pensées et se sauver ainsi du Déluge : de la périphérie vers le 

centre, du bas vers le haut, du multiple vers l’un. Ainsi le « chaos d’idées claires et 

distinctes » que renferme le De archa Noe, intégrant les événements de l’histoire sainte, les 

lieux d’une géographie universelle et toute l’omniscience encyclopédique du Didascalicon, se 

convertit-il en sagesse, grâce à un patient travail de recentrement, d’élévation et d’unification 

de soi-même. 

Le présent livre était attendu des victorinisants pour une seconde raison : il vient au terme 

d’une enquête au long cours de Patrice Sicard, commencée il y a quelque quarante ans et qui 

avait abouti d’abord, en 1990, à la passionnante monographie Diagrammes médiévaux et 

exégèse visuelle. Le « Libellus de formatione arche » de Hugues de Saint-Victor. Se livrant à 

une sorte d’archéologie du travail intellectuel, l’auteur reconstituait non seulement le sens 

théologique, mais aussi l’histoire littéraire et même la préhistoire orale des deux traités, nés 



d’entretiens spirituels dans le cloître de Saint-Victor, à l’hora locutionis de l’après-midi, à 

partir de diagrammes dessinés alors, sortes de mandala romans, qu’Hugues n’a cessé de 

remanier pour stimuler sa réflexion et celle de ses auditeurs, puis de ses lecteurs.  

En 2001, Patrice Sicard avait fait paraître l’édition critique des mêmes textes, inaugurant la 

série Hugonis de Sancto Victore opera du Corpus Christianorum, Continuatio Mediaeualis et 

posant des principes conservés dans les six autres éditions qui ont suivi : 1) collation de tous 

les manuscrits du xiie siècle, pour établir un premier stemma codicum ; 2) intégration dans ce 

stemma codicum des manuscrits ultérieurs et des éditions imprimées, par un examen ciblé des 

lieux variants discriminants ; 3) déduction enfin des principes d’édition pour établir le texte de 

l’archétype par une remontée stemmatique. Cette méthode avait permis de faire apparaître 

pour la première fois, ce qui s’est avéré par la suite une habitude d’Hugues : l’un des deux 

écrits, le Libellus de formatione archae, a donné lieu à deux rédactions successives et 

authentiques, preuve que l’auteur s’est assez intéressé à cet ouvrage pour le reprendre et le 

remanier.  

Depuis lors, tout en abordant d’autres textes et d’autres thèmes, Patrice Sicard n’avait cessé 

de revenir sur les deux textes, leur consacrant plusieurs études sur divers aspects de la 

méthode et de la doctrine hugoniennes : des divisiones arborescentes aux architectures 

spirituelles en passant par les thèmes du cloître ou du jardin, tels qu’ils apparaissent dans les 

traités sur l’arche. De là l’idée de rendre ceux-ci accessibles en français, vis-à-vis de l’original 

latin, en les accompagnant de tous les éclaircissements possibles, pour familiariser le lecteur 

moderne avec une pensée souvent déroutante. C’est cette promesse que tient le présent 

volume. Sans remplacer tout à fait les jalons antérieurs de l’enquête, il en est le 

couronnement. 

De l’édition critique au Corpus Christianorum sont conservés le texte latin, les notes de 

sources et un apparat critique allégé, qui se limite aux corrections introduites par l’auteur lui-

même. En complément est offerte une traduction française, aussi fidèle qu’élégante, et de 

précieuses notes historiques et doctrinales couvrent une soixantaine de pages. L’ensemble est 

précédé d’une introduction substantielle, qui expose la genèse des deux œuvres ; leur sujet, 

c’est-à-dire l’arche de Noé, figure tour à tour de l’Église puis de l’Épouse, moyennant un « art 

de lire » hugonien ; leur méthode exégétique, selon quatre lignes d’interprétation ; la structure 

de l’arche ainsi commentée ; enfin, les principaux thèmes théologiques abordés par l’auteur ce 

faisant.  

Entre le Didascalicon d’Hugues, somme programmatique, qui ouvrait le chemin des études à 

Saint-Victor en indiquant ce qu’il faut lire, dans quel ordre et de quelle manière, et le De 

sacramentis, somme théologique, qui récapitule, ordonne et argumente ce qu’il faut croire sur 

les divers « sacrements » ou mystères de la foi chrétienne, le De archa Noe et son annexe le 

Libellus offrent l’exemple d’une somme d’un troisième genre : somme figurative, somme 

spirituelle, somme sapientielle, qui enseigne non pas ce qu’il faut étudier ou croire comme les 

deux autres, mais plutôt comment s’« édifier » littéralement, c’est-à-dire façonner sa propre 

intériorité pour la structurer à l’image de ce bâtiment en trois dimensions qu’est l’arche de la 

sagesse. Pour entrer dans cette arche complexe et fascinante, sorte de chef d’œuvre de la 

pensée préscolastique, il est heureux que nous disposions à présent d’une introduction savante 

et accessible, mûrie pendant une quarantaine d’années par son meilleur spécialiste. » 

 

 


