
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Hommages déposés lors de la séance du 7 mars 2025 

_____________________ 

 

 

 

Le Secrétaire perpétuel honoraire Michel ZINK 

 

 

Alessia Bauer (Hg.) Florilegium 

Nordmannicum. Beiträge zur norrönen Kultur- 

und Literaturwissenschaft Nordeuropas. 

Festschrift für François-Xavier Dillmann, 

Vienne, Fassbaender Verlag, Studia Medievalia 

Septentrionalia 31, 2024, 604 p. 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, au nom de son éditrice, Madame 

Alessia Bauer, directrice d’études à l’EPHE, le 

volume d’Hommages en l’honneur de François-

Xavier Dillmann, correspondant de l’Académie, 

Florilegium Nordmannicum. Beiträge zur 

norrönen Kultur- und Literaturwissenschaft 

Nordeuropas. Festschrift für François-Xavier 

Dillmann, Vienne, Fassbaender Verlag, Studia 

Medievalia Septentrionalia 31, 2024, 604 p. 

Le titre fait écho aux recueils médiévaux 

réunissant des textes dont les liens sont parfois 

ténus. Nordmannicum est un adjectif attesté à 

plusieurs reprises sur le continent pour désigner 

tout ce qui se rapporte aux Nordmanni, les « 

gens du Nord ». Ce terme renvoie aussi à son 

emploi par Walahfrid Strabo, à la fin de sa vie, pour désigner son Abecedarium Nordmannicum 

(vers 850) consacré aux noms des runes et transmis par le manuscrit Sangallensis 878. 

À contre-courant de la tendance actuelle visant, avec des résultats inégaux, à imposer l’anglais 

comme langue unique des ouvrages collectifs internationaux, l’éditrice a choisi d’accorder aux 

contributeurs la liberté de s’exprimer dans la langue de leur choix, afin que ce volume reflète 

pleinement la diversité des traditions académiques et des disciplines rattachées au monde 

nordique ancien. Il réunit ainsi des contributions en allemand, anglais, français (langue choisie 

par un contributeur italien) et, bien entendu, dans les langues scandinaves. Comme il est publié 

à Vienne par un éditeur allemand, son sous-titre, les titres de ses différentes parties et son avant-

propos sont tout naturellement dans cette langue. Ce florilège en est donc un de toutes les 

façons, mais bien qu’hétérogène en apparence il manifeste une solide cohérence interne. 

Les trente contributions portent sur la philologie norroise, la linguistique germanique, l’histoire 

des religions et l’archéologie, incluant la runologie, domaine auquel François-Xavier Dillmann 

a consacré sa thèse. Précédées d’un Vorwort de l’éditrice, Alessia Bauer elles sont regroupées 

sous cinq rubriques : I. Folklore, II. Geschichte, Hagiographie, Literatur, III. 

Religionswissenschaft, IV. Runologie und Altertumskunde, V. Sprachwissenschaft.  

Certaines thématiques, comme celle du dieu Baldr, appartenant au panthéon nordique, ont été 

abordées tant sous l’angle linguistique que sous celui de l’histoire des religions. De même, la 



cosmologie telle qu’elle est présentée dans deux œuvres majeures – la mythographie de Snorri 

(Snorra Edda) et le poème eddique Vǫluspá – a fait l’objet de deux articles approfondis. 

Nombre de contributions illustrent les différentes approches liées à l’étude des œuvres, prises 

au sens large et abstrait, d’autres proposent une analyse de versions ou rédactions spécifiques et 

d’autres encore l’examen paléographique d’une seule compilation manuscrite. 

Les sources textuelles ont été privilégiées, mais elles ne sont pas les seules qui ont été mises à 

contribution dans ce volume. Ainsi, la toponymie révèle d’anciennes pratiques païennes ou des 

liens entre les différents peuples ; de même, les nombreuses pierres runiques disséminées dans 

le paysage scandinave témoignent de l’affirmation du pouvoir des élites ou des nombreux 

voyages entrepris par les gens du Nord, tandis que la réutilisation de pierres historiées païennes 

de l’île de Gotland dans un contexte chrétien laisse entrevoir, soit une tentative de 

christianisation post mortem, soit une damnatio des ancêtres païens. 

Toutes ces disciplines ont été illustrées tout au long de sa carrière par le destinataire de 

l’ouvrage. Leur variété reflète celle de ses intérêts et de ses compétences.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jean-Pierre MAHÉ 

 

   

« J’ai l’honneur de déposer, de la part de l’éditeur, l’Association des Amis du Centre 

d’Histoire et Civilisation de Byzance, mon ouvrage en deux volumes, At the Foot of the Great 

Caucasus, Bilans de recherche 15, Paris (ACHCByz) 2024 ; vol. 1 (Gods, Humans, Stones) ; 

vol. 2 (Letters, Sciences, History) [bibliographie : vol. 1, p. IX-XCIV ; indices : vol. 1, p. 661-

697 ; vol. 2, p. 629-673] 

 

Ayant bénéficié d’une subvention de la Fondation américaine, Dolores Zohrab Liebmann, cette 

publication se présente en anglais comme un recueil de 91 articles, mis à jour et regroupés par 

thèmes.  

 

Le volume 1 traite de mythologie, de la langue, de la société et du droit, ainsi que de quatre 

sites archéologiques (Armawir, Ani et les monastères périphériques).  

 

Dans les États chrétiens de Subcaucasie, les dieux païens n’ont pas définitivement cédé le 

terrain. Jadis statufiés à la grecque ou costumés à l’iranienne, ils se cachent à présent sous 

divers déguisements bibliques ou hagiographiques. Au lieu de l’Olympe homogène des poètes 

et des philologues, de l’Histoire sainte des biblistes et du Panthéon trifonctionnel reconstruit 

par la mythologie comparée, on pénètre – en lisant les contes ou en relevant les proverbes – 

dans un univers hétéroclite où Vahagn-Héraclès rencontre sans difficulté Jésus Christ, Abraham 

ou Adam.  

 

Aussi inéluctable et presque confondue avec l’environnement naturel, la coutume arménienne 

n’est pas notée avant le XIIe siècle, quand les sujets chrétiens, comparaissant devant les cours 

musulmanes, sont invités à présenter leurs propres lois pour éviter d’être jugés par défaut selon 



la charia. Au quotidien, l’être humain n’existe que dans les groupes auxquels il appartient : à la 

maison, c’est la famille ; au village, la classe d’âge ; devant les autorités étrangères (Roi des 

rois, Calife, Grand Khan, Sultan ou Tsar), la nation. Vivre une situation aussi complexe exige 

un vocabulaire spécialisé désignant précisément tous les liens de parenté et toutes les relations 

possibles. En arménien, cette diversité est soulignée par une flexion nominale d’une richesse et 

d’une expressivité exceptionnelles.  

 

Pour le « Père de l’histoire » arménienne, Moïse de Khorène, le passé arménien est rectiligne : 

depuis Japhet, sortant de l’Arche de Noé sur les pentes du mont Ararat, jusqu’à Tigrane, 

vainqueur des Mèdes, Artaxias, familier d’Hannibal, ou les saints traducteurs de la Bible, 

Mesrop et Sahak. Mais les linguistes et les archéologues ont brisé cette bienheureuse 

continuité. On sait aujourd’hui que les Arméniens, d’origine balkanique, sont arrivés en Asie 

Mineure, après la chute d’Ilion, et qu’ils n’ont gagné l’Ararat que dans la seconde moitié du Ier 

millénaire avant notre ère. Par conséquent leurs sites les plus anciens ne recouvrent que les 

couches les plus récentes des cités ourartiennes. Ainsi, l’Armawir arménienne n’est que la 

moitié orientale d’un dragon bicéphale, la terrible forteresse d’Argishtihinili ! Heureusement, 

mille cinq cents ans plus tard, dans un site grandiose, Ani devint la glorieuse capitale du 

royaume d’Arménie. Les mille-et-une-églises de la métropole et des monastères périphériques 

sont couverts d’inscriptions qui respirent un charme comparable à celui des idylles ou des 

épigrammes antiques. Tableaux instantanés de la vie quotidienne, ces humbles vignettes 

exhalent un parfum poétique d’éphémère authenticité. 

 

Le volume 2 concerne les lettres, les sciences et l’histoire. 

Vue de Rome ou de Constantinople, la création des trois alphabets chrétiens du Caucase – 

arménien, géorgien et albanien (au nord de l’actuel Azerbaïdjan) – était si insignifiante qu’elle 

ne fut mentionnée par aucun auteur, ni latin, ni grec. La seule source historique crédible, une 

chronique arménienne de 443, attribue les trois écritures à un seul inventeur, le moine arménien 

Mesrop Machtots. Nouvelle pièce au débat : un incendie survenu en 1975 sur la muraille de 

Justinien, à Sainte-Catherine du Sinaï, a dévoilé un tombeau de livres, parmi lesquels notre 

regretté correspondant, Zaza Aleksidzé, a identifié, en 1996, dans deux palimpsestes, 150 pages 

d’albanien recouvertes de géorgien. On en déduit que l’alphabet albanien (52 lettres) est 

l’œuvre du même auteur que l’alphabet arménien (36 lettres).  

 

Les inventions dépassent toujours les intentions de leurs inventeurs. Noé ne savait pas bien ce 

qu’il faisait en bâtissant l’Arche ou en plantant la vigne. Destinés à traduire la Bible, les 

nouveaux alphabets ont ouvert le Caucase à la science. Mais surtout l’usage de l’écriture a 

métamorphosé la langue en provoquant la création d’un vocabulaire savant. Pour les 

Arméniens, le sommet de la science, c’est l’histoire, qui déchiffre les intentions de la 

Providence. La Bible n’est-elle pas elle-même le récit véridique des œuvres divines ?  

 

Depuis leur baptême, au début du IVe siècle, les Arméniens tiennent leur histoire nationale pour 

la suite de l’Histoire sainte. Au fil de leurs débats avec les Grecs, les Géorgiens et les Syriens, 

les Arméniens se voient bientôt comme le petit reste du nouveau peuple élu. Pour apaiser 

l’angoisse que suscitent en 614 la prise de Jérusalem par les Perses et la captivité de la sainte 

Croix, les chroniqueurs convoquent la quatrième « bête » de la vision de Daniel et célèbrent la 

victoire des généraux arméniens d’Héraclius. 

 

Mais que dire, 23 ans plus tard, en 637, quand Jérusalem tombe à nouveau entre les mains des 

infidèles ? Puisque les Grecs, au concile de Chalcédoine (451), ont découpé le Christ en deux 

natures, et transformé la Trinité « en Quaternité », Dieu les a écartés de l’héritage d’Abraham 



au bénéfice des fils d’Hagar, la servante du Patriarche. Comme les Arméniens sont étrangers au 

crime de Chalcédoine, ils bénéficient d’un accord privilégié avec le Califat.   

 

Cependant, au milieu du VIIIe siècle, après la prise de Sarmarkand, les hordes de Gog et Magog 

ne cessent de déferler sur l’oikouméné chrétienne jusqu’à la fin du XVIe siècle, quand se fixent 

les frontières entre les Turcs et les Perses. Exilés, dispersés, des Balkans aux Indes, ou asservis 

sur le sol ancestral, les Arméniens reprennent alors espoir au contact des chrétiens d’Occident, 

encore auréolés de la gloire des Croisades.  

 

En 1717, le couvent mékhitariste de San Lazzaro, à Venise, dévoile au monde les trésors des 

lettres et des arts arméniens. En 1812, Napoléon signe à Moscou la nomination de Chahan de 

Cirbied comme professeur d’arménien à Paris. L’arménien classique prend ainsi place parmi les 

plus grandes langues de culture, de l’Antiquité à nos jours. 

 

Pourtant, en réplique à cet engouement occidentaliste, qui risquait d’effacer l’imprégnation 

orientale des Arméniens, Khachatour Abovian exalte, dans les années 1830, le dialecte et les 

traditions orales de son village et devient le fondateur d’une littérature arménienne, à la fois 

moderne et profondément ancrée dans une mémoire trimillénaire.  

 

De 1894 à 1905, les massacres d’Arméniens organisés par le Sultan Abdülhamid déclenchent 

en Europe un « mouvement arménophile », qui nourrit en France, avec Georges Clemenceau et 

Jean Jaurès, parallèlement à l’affaire Dreyfus, une vigoureuse réflexion sur l’universalité des 

principes républicains. 

 

Si les circonstances le permettent, j’espère pouvoir publier dans quelque temps, deux autres 

recueils, l’un consacré à l’héritage judéo-hellénistique du christianisme subcaucasien 

(apocryphes, liturgie et hagiographie), et l’autre, à la littérature sapientielle et poétique. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique BARTHÉLEMY 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie le recueil d’études sur l’Archéologie 

des nécropoles mérovingienne en Île-de-France, 

dirigé par Cyrille Le Forestier, Revue 

Archéologique d’Île-de-France, 7e Supplément, 

Paris, 2023, qui est le résultat d’un projet 

collectif de recherche PCR, développé depuis 

2013, consistant à collecter et à rendre 

comparables toutes les données disponibles sur 

448 sites et 18374 sépultures. Vingt-trois 

archéologues y ont participé, mais le rôle de 

Cyrille Le Forestier, initiateur et coordinateur, a 

été très important. Il présente lui-même 

l’entreprise, (p. 59-71), en précisant que ces sites 

funéraires sont rarement en continuité avec 

l’Antiquité tardive (seulement 44 cas) et presque 

tous abandonnés au début des temps carolingiens 

au bénéfice des églises rurales. Il propose une 

typologie pragmatique : sépultures dispersées, 

petites nécropoles, grandes nécropoles pérennes 

et non pérennes. Il souligne la part importante 

prises par les sites de Noisy-le-Grand, Lagny-

sur-Marne, Saint-Pathus, Vicq et Bonneuil-en-

France, outre bien sûr la nécropole royale de Saint-Denis. L’archéologie y a rencontré des 

coffrages et des sarcophages, des épitaphes (en petit nombre) et des stèles funéraires, et elle a 

constaté des violations de sépultures, accidentelles ou volontaires. La récupération de métaux 

précieux, avec rejet des céramiques, entraîne une sur-représentation de ces dernières. Il y a 

encore eu des pillages aux XIXe et XXe siècles.  

Les contributions portent tout d’abord sur l’historiographie de la discipline : le Musée 

d’archéologie nationale de Saint-Germain-en-Laye et l’archéologie mérovingienne (Françoise 

Vallet, Fanny Hamonic, p. 17-36), la perception de la sépulture et de l’objet mérovingien, de 

l’Ancien Régime à nos jours (Lény Roinné, p.37-56).  

Une deuxième partie étudie quelques sites. D’abord ceux découverts récemment par 

l’archéologie préventive : les sépultures dispersées de Bonneuil-en-France, associées à un vaste 

habitat, en lisière de l’aéroport du Bourget (Anaïs Lebrun, Cyrille Ben Kaddour, Vanessa 

Brunet, Frédéric Boursier, p.73-85), la nécropole développée à Frépillon entre le VIIe et le XIe 

siècle, sur et autour d’un bâtiment antique abandonné (Anaïs Lebrun, Cyrille Ben Kaddour, p. 

87-101), la nécropole de Saint-Pathus (Aurélie Mayer, Anaïs Lebrun, p.103-111). Vient ensuite 

la fouille de l’église Saint-Rieul à Louvres (Isabelle Abadie, p.113-122). La nécropole des Ve-

VIIIe siècles de Saint-Denis-du-Port à Lagny-sur-Marne livre 286 sépultures et un mobilier 

abondant : boucles et plaque-boucles, fibules, boucles d’oreilles, perles (Laure Pecqueur, 

Camille Colonna, Jean Soulat, p. 123-142). La nécropole alto-médiévale des Mastraits, à 

Noisy-le-Grand, contient 803 sépultures, dont deux tiers entre le VIII et le début du XIII siècle, 

ce qui permet à Cyrille le Forestier de bien observer leur évolution significative : elles 

deviennent alors plus minimalistes, sans contenant en plâtre ou maçonné, et les « sépultures 

habillées », riches en mobilier, laissent place progressivement à des inhumations en linceul. 

Patrick Périn peut alors (p. 157-175) évoquer les nouvelles recherches interdisciplinaires sur les 



tombes mérovingiennes de la basilique de Saint-Denis, ce qui lui permet de faire scintiller les 

bijoux d’Arégonde au cœur du présent livre, de nous révéler son âge probable et de nous faire 

rêver devant les grenats importés depuis l’Inde jusque vers 600. En termes quantitatifs, c’est la 

nécropole de Vicq, découverte en 1851, objet depuis lors de plusieurs campagnes de fouilles, 

qui se signale comme la plus importante par ses 2329 sépultures et ses 7000 objets d’entre le Ve 

et le VIIe siècles (Laure Pecqueur, Jean Soulat, p. 177-196). 

Une troisième partie du livre, thématique, concerne les structures funéraires et s’ouvre, comme 

la deuxième, par une synthèse de Cyrille Le Forestier : assisté ici d’Ivan Lafarge, il souligne 

leur rapide évolution (p.199-213). Stéphane Ardouin étudie ensuite les épitaphes (peu 

nombreuses) et les stèles funéraires (en général limitées à un nom) du IVe au VIIIe siècle (p. 

215-236). 

Une quatrième partie du livre s’attache aux manipulations. Les dépôts secondaires pourraient 

permettre de caractériser les liens maintenus entre les vivants et leurs défunts (Micheline 

Kérien, Valérie Delattre, p. 239-269). Les réouvertures pour pillage n’ont pas été toujours aussi 

nombreuses qu’on l’a souvent dit (Astrid A. Noterman, Laure Pecqueur, p.271-285). 

La cinquième partie, consacrée au mobilier, s’ouvre par une étude très nourrie, jalonnée de fort 

belles planches, de Jean Soulat sur les objets métalliques de douze nécropoles d’entre le Ve et le 

VIIe siècle : armes et parures, fibules et plaques-boucles (p.289-334). Anicet Konopka dresse 

ensuite l’état de la question des céramiques (p. 335-349). Clara Blanchard, en quête du « sexe 

archéologique », souligne que très généralement les armes sont enterrées avec des hommes, les 

parures avec des femmes, même s’il subsiste des questions de méthodologie (p. 351-357). 

La sixième partie, consacrée à la population, commence par une étude des maladies et troubles 

locomoteurs dans l’actuel Val-de-Marne : Djillali Hadjouis reconnaît des maladies invalidantes 

classiques, telles les affections infectieuses, dégénératives, métaboliques et neurologiques (p. 

361-375). Valérie Delattre esquisse une archéologie du handicap : quelques cas étudiés, en 

nombre limité, suggèrent une bonne intégration des handicapés dans la vie sociale (p.377-390). 

Enfin, on commence à progresser dans l’estimation de l’âge au décès (Isabelle Séguy, p.391-

395). » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Marc BARATIN 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie l’ouvrage d’Érasme, De recta 

latini graecique sermonis pronuntiatione 

dialogus, édition, traduction et commentaire ; 

traduit par † J. Chomarat, édité par Christine 

Bénévent, Geneviève Clérico, Bernard 

Colombat et Colette Nativel, Genève, Droz, 

2024, 481 p. 

 

Les directives proposées par Érasme pour la 

prononciation du grec ancien et du latin, en 

partie appliquées en France en milieu scolaire 

ou académique, ont suscité et suscitent encore 

des réactions parfois vives. Dans un article de 

1890, La prononciation du grec, Émile 

Burnouf écrivait ainsi : « Le grec est une 

langue vivante et non une langue morte, 

comme les partisans du système érasmien 

s’efforcent de le faire croire » (p. 18) – et l’on 

en trouve un écho un siècle plus tard chez 

Jean Lallot, qui, dans son édition de la Tekhnê 

attribuée à Denys le Thrace (19982), souligne 

« les incohérences (…) que propage encore 

imperturbablement l’enseignement moderne du grec ancien, notamment en France » (p. 101). 

Le très grand intérêt de la publication du traité d’Érasme consacré précisément à cette 

entreprise de fixation de la prononciation du grec ancien et du latin est de permettre de juger 

sur pièces du détail des mesures préconisées par l’humaniste hollandais, et surtout d’en 

comprendre les ressorts et les raisons.  

Le volume comporte une abondante préface (p. 17-109), qui rend compte en particulier du 

contexte du traité et des intentions de son auteur, suivie du texte latin (qui est celui de l’édition 

de M. Cytowska dans les Opera omnia d’Érasme publiés à Amsterdam en 1973) avec en regard 

la traduction qu’en avait rédigée Jacques Chomarat avant de disparaître sans avoir eu le temps 

de l’éditer (p. 110-343), puis les 738 notes qui éclairent le texte (p. 345-422), la bibliographie, 

qui propose avec bonheur un équilibre entre les multiples thèmes concernés par le traité (p. 

423-447), et quatre index, notamment des termes grammaticaux et pédagogiques et des mots 

vernaculaires cités (p. 449-477).   

Ce traité, de 1528, s’inscrit dans la vaste tentative humaniste de restauration d’un âge d’or 

antique, qui passait par le retour aux deux langues de cet âge, le latin et le grec. La question 

posée dans ce cadre est celui de la survivance d’une parole latine et grecque, et, compte tenu de 

l’importance des textes transmis dans la perspective adoptée, de la correspondance entre cette 

parole et ces textes. La prononciation du latin paraissait un non-sujet pour les Italiens, 

convaincus que leur prononciation était la bonne par droit d’héritage, cependant que les 

ressortissants des autres nations européennes prononçaient chacun le latin selon les normes de 

prononciation de leur propre langue. La prononciation du grec était plus problématique encore : 

au moment de sa « redécouverte » en Occident dès la fin du XIV e siècle, grâce à 

l’établissement de relations plus étroites avec l’empire byzantin, l’apprentissage du grec était 

tributaire des enseignants byzantins, qui en transmettaient la forme vernaculaire 



contemporaine ; cette prononciation faisant correspondre un même son à différentes lettres, et 

des sons différents à une même lettre, la discordance entre parler et écrit était évidente – d’où la 

conviction, chez les humanistes de la Renaissance, que cette prononciation n’était pas conforme 

à l’usage classique.  

Le traité se présente comme un dialogue entre deux animaux, Leo et Ursus – dont l’identité 

donne lieu à de nombreux excursus plaisants – débattant d’un programme d’éducation libérale, 

inspiré du livre I de l’Institution oratoire de Quintilien.  

L’examen de la prononciation apparaît ici comme la partie hypertrophiée (les deux tiers du 

texte) d’un programme d’enseignement élémentaire, où les considérations sur la prononciation 

correspondent à la volonté d’évoquer conjointement le latin et le grec. Érasme insiste cependant 

surtout sur le latin parce que, grâce à l’imprimerie, plusieurs œuvres antiques traitant de ce 

problème avaient particulièrement attiré l’attention : textes de grammairiens, témoignages de 

théoriciens, anecdotes de rhéteurs et d’historiens (Pline, Aulu-Gelle, Macrobe…), qui viennent 

s’ajouter aux leçons à retenir de graphies archaïques et de variantes orthographiques, et à 

l’exploitation des formes poétiques attestant de propriétés phoniques telles que la quantité, 

l’accent, les faits d’élision, etc. Sur la base de cet important travail documentaire, Érasme 

recherche une norme orale porteuse d’universalité et de stabilité, à l’opposé de la diversité des 

prononciations, corrélat de la multiplicité des langues européennes contemporaines, affligées de 

« mobilité » et d’« instabilité ». Les locuteurs contemporains d’Érasme, usant oralement du 

grec et du latin, sont ainsi présentés comme déformant chacun une idéale et utopique antiqua 

prolatio du fait de leur propre usage natif – ce qui est illustré notamment par la narration, à la 

fin du traité, d’une rencontre diplomatique où les six représentants de nations différentes 

(Français, Italiens, Allemands, Danois, Ecossais, Zélandais) sont autant d’exemples vivants de 

locuteurs qui dénaturent l’instrument d’échange international, le latin, rendu inaudible par la 

projection du parler maternel de chacun.  

Les langues européennes contemporaines constituent ainsi l’arrière-plan du traité : dans cette 

œuvre pédagogique à destination des maîtres, répondant à l’objectif de rendre au latin et au 

grec leur statut de langues véhiculaires, la recherche de normes de prononciation passe autant 

par le recours aux langues modernes que par l’évocation du témoignage des Anciens. Les 

références aux vernaculaires sont appariées avec un latin et un grec « corrects », mais aussi 

relativement les unes aux autres, les contemporains, selon Érasme, ayant intérêt à procéder à 

des emprunts réciproques, transversaux.   

Une annexe à la préface dresse la liste des préconisations d’Érasme. Certaines sont clairement 

assumées (condamnation de l’iotacisme, identité de prononciation de la plupart des consonnes 

quel que soit leur environnement phonétique, identité de timbre de la plupart des voyelles 

quelle que soit la structure de la syllabe qui les contient). D’autres sont des recommandations 

dont il est difficile d’affirmer si ce sont de simples remarques ou si elles devaient entraîner des 

pratiques correctives (prononciation de ζ ou de φ, concurrence entre les sons [u], [w] et [v], 

entre autres). Certaines apparaissent dès l’origine comme relevant du vœu pieux (la 

prononciation des diphtongues, le respect des quantités syllabiques), d’autres vont à l’encontre 

de la phonétique même des langues considérées (maintien en latin de l’articulation du m final 

de mot devant voyelle, malgré les observations de Quintilien et de Diomède, par choix 

d’accorder aux formes écrites un rôle prépondérant).  

Le latin n’eut pas de prononciation universelle, pour des raisons qui tiennent à des particularités 

ethniques, à l’impossibilité pour les lettrés de s’accorder, au fait que chaque nation était 

convaincue que sa prononciation était la bonne, et à la force des routines. Pour le grec, 

l’influence d’Érasme semble avoir été plus décisive, quoiqu’une synthèse de l’histoire de cette 

réception reste à faire, mais, comme on l’a vu, c’est à propos de cette langue que l’entreprise 

d’Érasme est le plus contestée.  



La traduction est particulièrement précise et lisible, les notes pertinentes et claires. L’ensemble 

est un outil précieux pour comprendre une des entreprises les plus caractéristiques de la 

Renaissance, qui fait de la réflexion linguistique un vecteur privilégié dans la quête d’une 

unification de l’Europe. »  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Patrick Corbet  

 

  

Constantin Favre, Georges Trubert, Milan, 

SilvanaEditoriale, 2024, 206 p. 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie, le livre de M. Constantin Favre, 

issu d’une thèse de l’Université de Genève 

soutenue en 2022 sous la direction du 

Professeur Frédéric Elsig, est consacré à l’art 

et à la carrière de l’enlumineur Georges 

Trubert (+ 1508), personnage-clé de la cour du 

duc René II de Lorraine et figure récemment 

redécouverte de la scène artistique. C’est en 

1977 que Nicole Reynaud démontra que 

l’auteur des pages illustrées de prestigieux 

manuscrits ducaux lorrains était Georges 

Trubert, présent à Nancy à la fin du XVe siècle 

après avoir été un fidèle du grand-père du duc, 

le roi René d’Anjou (+ 1480). Définissant la 

personnalité stylistique du maître et sa 

situation de créateur à la fois itinérant et 

palatial, la spécialiste reconstituait un parcours 

biographique dont les étapes principales 

avaient été Troyes, Paris, Angers, Avignon et 

Nancy. La valeur de cette contribution fut immédiatement soulignée. Depuis, le nom de 

Trubert, régulièrement cité, n’a toutefois atteint qu’en partie le grand public. 

Cinq décennies plus tard, cette découverte appelait un approfondissement, un nouveau tableau, 

plus systématique, avec une illustration plus fournie et un référencement complet. Celui-ci est 

offert par l’ouvrage cité. De 200 pages environ, il se caractérise par sa solidité. Réalisé à la 

suite d’un examen minutieux des manuscrits et de leur illustration et d’une enquête 

archivistique approfondie, il comprend les éléments d’un travail accompli d’histoire de l’art : 

un catalogue raisonné des œuvres attribuées, un registre chronologique publiant des documents 

souvent inédits, une longue bibliographie, une liste des manuscrits cités. C’est aussi un beau 

livre, riche de près de 200 illustrations, avec un cahier couleur, l’ensemble étant mis en page 

avec une élégance toute italienne déjà révélée par une couverture réussie. 

   Après quelques pages d’historiographie, le volume suit les étapes de la vie de l’artiste, 

né vers 1445 dans une famille troyenne connue dès le XIVe siècle. Son père paraît une figure de 

premier plan en Champagne méridionale, maître de différentes techniques, mais un évènement 

de nature criminelle dût survenir vers 1462, causant le départ et l’installation de la famille à 

Paris où elle s’inséra fortement. Dans la capitale, au contact d’une large parenté, dont trois 

frères identifiés, Georges Trubert reçut une formation vraisemblablement polyvalente. S’il ne 

participa pas à l’épanouissement artistique troyen, qui ne démarre qu’à la fin du siècle, du 

moins resta-t-il en lien avec la cité champenoise et ses dynasties d’artistes. Cet examen donne 

l’occasion d’un rappel détaillé des enluminures troyenne et parisienne et de leurs croisements 

au milieu du XVe siècle.  

Le jeune parisien passe à la cour de René d’Anjou dès 1467. Auprès du prince, dont il porte le 

titre de valet de chambre, il crée ses premières œuvres. Son style, forgé au contact d’artistes 

comme Barthélemy d’Eyck ou Jean Bourdichon, est caractérisé par des personnages statiques 

aux corps sculptés, des visages expressifs, des coloris variés, lumineux et chantants. La 



production, qui prend parfois une allure sérielle, varie en qualité selon les moyens de la 

clientèle. A Angers, Trubert collabore avec des peintres locaux, mais garde des relations avec 

Paris, Troyes ou Lyon. La mort du roi René en 1480 doit l’avoir poussé à partir en Provence, 

autre état du prince angevin. A Avignon pour une dizaine d’années, l’artiste semble pâtir de 

conditions moins favorables : les archives mentionnent des opérations financières ne traduisant 

pas l’aisance, tandis que les réalisations présentent à l’occasion un caractère expéditif. 

Tout change dans l’ultime décennie du siècle. En contact avec René II de Lorraine dès 1486, 

Trubert est accueilli à Nancy où, cité dans les comptes à partir de 1491, il réside jusqu’à sa 

mort, gagé avantageusement. Enlumineur attitré du duc, il participe à la politique de 

propagande de celui-ci, réalisant en 1492-1493, aux côtés du scribe François Elzine, la 

décoration de trois manuscrits liturgiques somptueux, un Diurnal et un Bréviaire en deux 

volumes, tous dits « de René II ». Commandés par le duc et son épouse Philippe de Gueldre, 

ces chefs d’œuvre sont conservés aujourd’hui dans des bibliothèques parisiennes.  

Vers 1495, l’activité du maître continue auprès du duc et de son entourage, souvent avec des 

peintres collaborateurs. D’autres manuscrits de valeur, peuvent être datés de cette époque où se 

constatent des influences parisiennes et une croissante dureté de style. Les sources semblent 

indiquer de longs séjours à Paris. Mais c’est bien comme citoyen de la capitale ducale que le 

signalent les sources, ainsi un document de 1508 le présentant comme « Feu George Trubert, 

en son vivant historieur de hault et puissant prince maistre le roy de Cecille, duc de Lorraine et 

de Bar, demourant à Nancy en Lorraine ».  

Tel est l’essentiel de l’étude biographique. Accompagnée d’une mise à jour du catalogue de 

l’enlumineur, elle passe aussi par une analyse stylistique haussant Trubert au rang des maîtres 

de la miniature de son siècle, au niveau de Barthélemy d’Eyck ou de Jean Fouquet. Le livre, qui 

offre également une étude du contexte artistique de chaque région où il a travaillé, n’élude pas 

d’autres questions de fond, ainsi la situation d’« artiste itinérant» et d’ « artiste de cour » de 

Trubert, la nature de ses travaux en coopération, son influence sur d’autres enlumineurs, son 

intervention possible dans les domaines de la fresque et de la peinture de chevalet. Sur tous ces 

points, la moisson, ici résumée à trop grands traits, est riche. »  

 


