
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Hommages déposés lors de la séance du 28 mars 2025 

_____________________ 

 

 

 

Yves-Marie BERCÉ 

 

 
CLAIRAND (Arnaud), Monnaies royales françaises et de la 

Révolution, 1610-1794, Ed. Les Chevau-légers, Cgb.fr., Paris, 

2023, 1148 p. 

 

Un éminent connaisseur de monnaies et médailles a 

composé à l’attention du marché des collectionneurs un 

catalogue monumental et sans doute exhaustif des frappes 

monétaires en France de 1610 jusqu’à 1794, date de 

l’abandon de l’expression en livres, sous et deniers. Cet 

énorme recueil systématique des monnaies des XVIIe et 

XVIIIe siècles est le fruit de trente ans d’enquêtes dans les 

collections numismatiques et aussi de recherches 

systématiques dans les archives des institutions 

monétaires. Pour chaque pièce, est rapportée son histoire 

détaillée, c’est à dire sa création par des ordonnances 

royales, les interventions occasionnelles de la Cour des 

monnaies, sa fabrication en ateliers, les contrôles 

éventuels et la chronologie des frappes successives. Tous les types de monnaie ont leur notice 

particulière qui comprend en tête les images en couleurs de la pièce, en dimensions exactes. 

Chaque type est distingué par un numéro, commençant par 32 (Louis XIII étant compté comme 

le 32e roi), suivi d’un chiffre convenu du métal (or, argent, cuivre) et d’un dernier chiffre 

propre. Sont indiqués précisément, systématiquement les règlements de masse théorique et de 

tolérance, le nombre de taille au marc et l’écart autorisé ; pour l’or et l’argent sont ajoutés le 

titre en métal et la mesure en carats. Ensuite vient l’énumération des frappes successives, 

parfois très nombreuses, avec leurs particularités, les nombres connus, leur cotation marchande 

et leur indice de rareté sur une échelle de six.  Ces renseignements sont indispensables et 

certainement efficaces pour l’identification d’une pièce. Les données de circulation 

minutieusement et abondamment chiffrées ne s’adressent pas aux historiens mais aux curieux 

du marché actuel. C’est à leur intention qu’a été conçu cet instrument de travail beau et 

volumineux, complété significativement par une douzaine de pages de publicité du commerce 

numismatique. 

 

L’histoire de l’économie monétaire, celle de l’usage des monnaies dans la vie quotidienne et de 

ses répercussions sur les évènements sociaux et politiques doivent trouver dans ce catalogue 

nombre de références érudites des plus utiles. 

A titre d’exemple, je propose d’exposer ici les circonstances des frappes et de la circulation de 

petites monnaies de cuivre sous le règne de Louis xiii, telles que les citations d’Arnaud 

Clairand permettent de les reconstituer. Conçues pour les petits échanges populaires, les 

espèces de cuivre étaient les doubles deniers, pesant 3,138 gr., à raison de 78 pièces taillées au 

marc, et les simples deniers (1, 569 gr., taillés 156 au marc), voués à disparaître vite, usés et 



corrodés. Après la Fronde, en 1655 furent lancées des pièces dites liards valant à leur création 

trois deniers (4,07 gr., taillés 60 au marc). 

Ces créations étaient accordées à des dignitaires proches du souverain qui allaient tirer profit de 

la frappe d’une certaine somme en monnaie de billon à mettre en circuit très localement. Soit 

par exemple la concession à Nicolas de l’Hospital, marquis de Vitry, capitaine des gardes du 

corps du roi, de la frappe de doubles deniers de cuivre pour 30.000 livres dans des ateliers de 

Dijon et Bordeaux. L’autorisation royale de 1610 ne fut mise en œuvre partiellement qu’en 

1617 ; elle n’était pas encore achevée en 1621. La lenteur des frappes s’expliquait par la 

surabondance alors dans les marchés populaires des pièces espagnoles, cuartillos, circulant à la 

valeur de 50 sous. De même, les échevins de Paris obtenaient en 1610 et de nouveau en 1624 le 

profit de frappes de doubles et aussi de simples deniers devant circuler en Picardie, Champagne 

et Brie. Les conseils des principales villes proches des ateliers choisis pour ce genre de frappes 

étaient appelés à donner un avis qui pouvait varier selon la conjoncture locale, refus si la région 

était surchargée de monnaies de bronze, vif appui au contraire en cas de manque de petites 

liquidités. Ainsi, le Conseil de ville de La Rochelle en 1613 jugeait très favorable l’arrivée de 

doubles « tant pour la facilité de leur commerce et achat des menues denrées et paiement des 

journaliers que pour la distribution des aumônes ». 

Pour les besoins de la guerre, de nouvelles autorisations de frappes de doubles intervenaient en 

1637, 1639 et 1642. Les autorisations étaient données sous le prête-nom d’un certain Isaac 

Texier qui semble avoir représenté le traitant Pierre Claverie, secrétaire des finances. Le contrat 

de Texier, en février 1637, portait sur 600.000 livres en doubles (soit 720 millions de pièces), 

frappés dans 40 ateliers différents et admis dans tout le royaume. La surabondance des 

monnaies de bronze entrainait leur refus par les plus riches marchands n’acceptant d’être payés 

qu’en pièces d’argent (la plus petite est le quart de franc, créé en 1575) et, par conséquent, 

l’impasse des pièces noires aboutissant pour finir dans les poches des pauvres gens et les troncs 

d’église. Tôt ou tard, les doubles finissaient par être complètement décriés ou acceptés 

seulement pour un denier (arrêt du Conseil d’août 1643), voire complètement décriés. 

S’ensuivaient des chertés locales, des disettes artificielles et des émeutes de pauvres gens sur 

les places de marché. Quant aux traitants, ils y perdaient leur enjeu. 

Dans les provinces frontières de l’Est, sur les routes marchandes de la vallée du Rhône ou en 

Auvergne où des artisans migrants revenaient d’Espagne, les doubles du roi de France étaient 

concurrencés par les petites monnaies des ducs de Lorraine, frappées à Stenay, par celles de la 

principauté d’Orange, par les pièces pontificales d’Avignon et, bien sûr, par les monnaies 

espagnoles.  Il n’était pas jusqu’au comte de Soissons, ennemi de Richelieu, qui avait en 1638 

eu ses monnayages de cuivre, introduits dans le royaume par Sedan et Mézières. 

 

Les décisions et rapports de la Cour des monnaies (série Z1b. des Archives nationales) sont 

abondamment citées dans le grand livre d’Arnaud Clairand. Pour autant, son but n’était 

nullement l’histoire sociale des monnaies. De la sorte, s’il expose les difficultés de circulation 

des pièces divisionnaires, il ne fait nulle mention des survenances de révoltes populaires liées 

directement à l’inflation des pièces de cuivre et à leurs décris. La guerre civile des Cantons 

suisses en 1652, la révolte des Sabotiers de Sologne en 1658, victimes de l’inflation locale 

créée par l’atelier de Meung-sur-Loire, deux violentes conséquences des désordres monétaires, 

ne sont pas citées. Ce n’était pas le sujet. 

 

 

 

 

 

 



Yves-Marie BERCÉ 

 

 
LUSSET (Elisabeth) et PIEYRE (Clément), La Pénitencerie 

apostolique sous Innocent VIII (1484-1492). Les suppliques de 

declaratoriis du royaume de France. Ecole française de Rome, 

Rome, 2024, 518 p. (Sources et documents publiés par l’Ecole 

française de Rome, 13). 

 

La Pénitencerie apostolique créée au XIIIe siècle, était un 

office romain chargé d’examiner les suppliques de 

chrétiens accusés de fautes canoniques. Elle pouvait 

reconnaître leur bon droit ou bien leur accorder 

l’absolution de leurs fautes. L’institution affirmait la 

souveraineté universelle de l’Église et ses droits sur des 

« cas réservé ». Ses procédures se trouvaient le plus 

souvent en concurrence ou en continuation des justices des 

Etats. Les suppliques qui lui étaient adressées furent 

copiées dans des registres dans la seconde moitié du xv° 

siècle. L’instance perdit une grande partie de ses compétences sous Pie v en 1569. Ses masses 

d’archives, confisquées et transportées à Paris en 1809, puis restituées en 1817, furent pendant 

longtemps ignorées des historiens. Les fonds ne furent ouverts aux lecteurs qu’en 1983 ; elles 

sont depuis 2012 consultables au palais de la Chancellerie. C’est donc récemment que les 

chercheurs de tous pays purent entreprendre l’étude de ces suppliques et notamment éditer 

celles provenant de leur nation. Ainsi, les actes concernant les pays d’Empire furent publiés par 

Ludwig Schmugge (6 volumes). Ont été de même éditées les suppliques d’Angleterre, des 

royaumes scandinaves et des Etats italiens. 

 

C’est sous le pontificat de Pie ii, en 1455, que les scribes de la Pénitencerie s’étaient appliqués 

à transcrire les suppliques dans des registres annuels. Le nombre de suppliques enregistrées de 

1455 à 1492, de Pie ii à Innocent viii, monte à 115.914. Les textes étaient classés par matières : 

dispenses matrimoniales, naissances illégitimes, ordinations irrégulières, confessions dans des 

cas réservés au pape. Certains textes plus longs, appelés « déclaratoires », étaient transcrits 

dans une suite particulière de registres dite de declaratoriis ; ils traitaient surtout des 

homicides, des vocations forcées et des causes matrimoniales. Pour cette seconde moitié du xv° 

siècle, ces registres comptent 4310 actes, soit 3,8 % de la totalité des suppliques. Les textes 

concernant la France y sont au nombre de 930 (21,6%). 

 

La présente publication est due à Elisabeth Lusset, normalienne, ancienne pensionnaire de la 

Fondation Thiers, et à Clément Pieyre, chartiste, ancien directeur de la Bibliothèque de l’Ecole 

française de Rome. Elle concerne les cas français « déclaratoires », pendant le règne d’Innocent 

viii, c’est à dire de 1484 à 1492. On compte ainsi 287 affaires françaises sur 995, soit 25,8 %. 

La première supplique datée de septembre 1484 est extraite du volume Reg. matrim. et div. 34 

et la dernière copiée en juin 1492 vient du volume 41 de la même cote. Chaque supplique 

éditée est précédée d’une analyse française. Le livre comprend une forte introduction et trois 

index. 

 

 Il faut savoir qu’à cette époque, les rapports de la Papauté et du royaume de France étaient 

stables. En effet, ils avaient été réglés par un concordat de 1472. Les intérêts français en Italie, 

surtout dans le Royaume de Naples importaient aux deux parties. En France, les évènements 

étaient alors marqués par les séquelles des guerres de Bourgogne et par la Guerre folle de 1487 



à 1491. Les suppliques françaises provenaient de seize provinces ecclésiastiques, mais quatre 

d’entre elles fournissaient plus de dix affaires : Limoges, Bourges, Chartres et Rouen, 

simplement sans doute du fait de l’ampleur de leur ressort. 

 

 Nombre des suppliants avaient eu auparavant maille à partir avec l’officialité locale. A Rome, 

ils avaient dû s’adresser à des procureurs, une vingtaine, qui tenaient boutique sur le parvis de 

la cathédrale Saint-Pierre ; ils devaient payer ce procureur pour la rédaction de la supplique ; ils 

paieraient enfin la Pénitencerie pour les frais de délivrance de la lettre convenable. La 

supplique comportait l’identité du suppliant, la narration du fait et la demande. Un 

commissaire, scribe de la Pénitencerie, était assigné ; il devait vérifier les documents 

justificatifs, écouter les témoignages et faire prêter serment au suppliant. Le suppliant 

demandait qu’au terme favorable de l’enquête, lui soit accordée la disculpation d’une faute 

prétendue ou bien l’absolution d’une faute avérée, ou encore la régularisation d’un statut 

canonique qui avait été mis en cause. Surtout, dans le cas de prêtres (72 %), le suppliant 

demandait le maintien de son service et de ses bénéfices. 

La plupart des affaires (70%) concernaient des homicides dont se seraient rendus coupables des 

ecclésiastiques, effectivement poursuivis en justice ou seulement dénoncés par la rumeur 

publique. Les origines des violences étaient des querelles d’argent, des rixes sanglantes dans la 

rue, à la chasse, au cabaret ou même, assez souvent, dans un lupanar. Les suppliants plaidaient 

leur innocence, un emportement, une confusion, un geste malheureux, la légitime défense, un 

accident tragique. 

D’autres affaires tenaient aux règles canoniques du mariage ; elles comptaient pour à peu près 

20 %. Il s’agissait des situations empêchant la validité du mariage, existence ou absence de 

rapports sexuels, parentés proches, y compris liens de parenté spirituelle contractés au baptême. 

D’autres suppliques encore portaient sur des causes de vœu monastique à rejeter du fait de 

l’absence de consentement ou de l’irresponsabilité du jeune âge. 

 

L’édition de ces textes constitue une contribution insolite, insoupçonnée, à l’histoire des 

comportements. La lecture des suppliques fait constater que nombre de prêtres participaient aux 

déviances et violences ordinaires de la vie quotidienne citadine ou villageoise.  Mêlés, à tort ou 

à raison, aux disputes communes, ils étaient témoins ou acteurs de rencontres dangereuses dans 

les lieux de sociabilité masculine, auberges et maisons de passe ; ils se trouvaient 

malencontreusement au coeur des désordres spécifiques de ces lieux, beuveries et prostitution. 

Les présences d’habitude de clercs en de telles circonstances et environnements ne semblaient 

pas surprendre les contemporains. 

Est remarquable également la place des femmes dans ces mésaventures et drames de tous les 

jours. Notons qu’il s’agit là d’une constatation banale ; on sait que les officialités étaient aux 

siècles modernes considérées comme les refuges des causes féminines. Dans ces suppliques du 

xv° siècle pareillement, beaucoup de filles et femmes se plaignaient d’avoir été soumises dans 

leurs choix d’existence à des contraintes familiales. D’autres, nombreuses, avaient été victimes 

de violences sexuelles. D’autres suppliques encore rapportaient des sorts malheureux de 

mariages forcés ou de vœux religieux également involontaires. Nombre de suppliantes 

plaidaient particulièrement pour la légitimité de leurs enfants venus au monde après de fausses 

promesses ou après la disparition du père. Dans toutes ces sortes de situations, le nombre des 

intercessions de filles de noblesse étaient très notable. Le rôle et le poids de la rumeur publique 

dans le destin des familles et des individus étaient confirmés dans tous ces cas. 

 

L’intérêt de ces documents ne se limite pas à l’étude formelle des institutions pontificales. Les 

textes des suppliques montrent la fécondité particulière des sources judiciaires, comme toujours 

révélatrices des tensions psycho-sociales les plus cachées. 



Dominique Poirel 

 

 
L’amour au Moyen Âge. Est-il un, est-il pluriel ? Travaux 

réunis par Dominique Poirel, Turnhout : Brepols, 2025.  

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau de 

l’Académie les actes d’un colloque que j’organisais, dans 

le cadre des colloques annuels de l’Institut d’Études 

Médiévales à l’Institut Catholique de Paris, sur la notion 

d’amour au Moyen Âge. Se posaient à ce sujet trois 

questions principales, qu’abordèrent Pierre Rousselot en 

1908 dans sa thèse Pour l’histoire du problème de 

l’amour au Moyen Âge, Anders Nygren en 1930-1936 

dans son ouvrage Eros ou Agapè, Denis de Rougemont en 

1939 dans L’amour et l’Occident et Charles Baladier en 

1999 dans Érôs au Moyen Âge. Amour, désir et 

délectation morose. Ces questions étaient les suivantes : 

1) Lorsqu’on invoque tour à tour l’amour de Dieu, de la 

femme, des études, du prochain, de la gloire ou du bon 

vin, parle-t-on d’une même énergie désirante, simplement 

orientée vers des objets divers, ou sommes-nous en pleine 

équivoque ? 2) Pour quelles raison constate-t-on, à partir du XIIe siècle, une vogue générale de 

l’amour qui devient alors un sujet favori pour les écrivains profanes et sacrés, qu’ils soient 

poètes, exégètes, théologiens ou philosophes ? 3) Pourquoi se met-on alors à opposer l’amour 

et la connaissance comme deux puissances de l’âme symétriques, antithétiques et 

concurrentes ? C’est en effet à partir du XIIe et plus encore du xiiie siècle qu’on se met à 

disserter sur le primat de l’une ou l’autre faculté. 

Pour répondre à ces questions, le livre présente douze études en ordre chronologique. La 

première entre dans le sujet par la lexicologie. En latin, la notion d’amour s’exprime par de 

nombreux mots, venus, cupido, aviditas, libido, desiderium, studium, appetitus, affectus, amor, 

caritas et dilectio. Si tous ensemble expriment de nombreuses nuances ou acceptions, ils le font 

sans cloisonnement strict. Selon les contextes, chaque terme s’applique à des formes d’amour 

très diverses, de la convoitise sensuelle à l’adoration religieuse. La langue latine, telles qu’en 

héritent les écrivains médiévaux, soutient donc une unité du champ lexical de l’amour. A cette 

unité s’oppose pourtant l’idée proprement chrétienne que Dieu lui-même est charité, c’est-à-

dire un amour gratuit et absolu jusqu’au don de soi. Les tensions entre l’antique conception 

décloisonnée, bien présente au Moyen Âge, et le modèle christique d’une charité suprême, pure 

de toute convoitise, encouragent la prolifération des discours amoureux à partir du xiie siècle, 

pour distinguer, hiérarchiser et penser ensemble les diverses sortes d’amour : « Les noms de 

l’amour en latin, des origines au Moyen Âge », par Dominique Poirel, p. 13-27. 

Les cinq études suivantes portent sur divers auteurs ou textes du XIIe siècle. C’est alors que se 

multiplient les commentaires du Cantique des cantiques. Ce livret biblique fournit aux poètes 

comme aux théologiens des thèmes, des expressions et des images d’une richesse inépuisable 

pour dire aussi bien l’amour naturel entre l’homme et la femme que l’amour religieux entre 

l’homme et Dieu. On se demande alors : comment se fait le passage de l’un à l’autre ? Les 

exégètes ont le choix entre plusieurs lignes d’interprétation : soit morale, appliquant l’opuscule 

aux relations de l’âme à Dieu ; soit ecclésiale, en l’appliquant aux relations de l’Église et du 

Christ ; soit mariale, en l’appliquant aux relations de la Vierge à Dieu ou son fils ; soit 

« mystique », en pratiquant comme Thomas Gallus une inter-exégèse expliquant le Cantique 



des cantiques par le corpus dionysien et vice versa. Leur exégèse peut être dite aussi littérale en 

ce que le Cantique est tenu d’emblée pour une métaphore de l’amour religieux : « Amour 

profane – amour sacré dans les commentaires médiévaux du Cantique des Cantiques », par 

Gilbert Dahan, p. 29-39. 

C’est encore au XIIe siècle que se produit, dans la poésie profane en langue d’oc et d’oïl, un 

phénomène dont on a peine aujourd’hui à percevoir la nouveauté, tant ce qui le constitue nous 

est devenu familier : l’alliance de l’amour et de la poésie. C’est alors que la poésie devient le 

langage de l’amour et l’amour « la grande affaire de la poésie ». Cela est si vrai qu’on tient la 

qualité littéraire du poème amoureux pour la preuve du sentiment qui l’inspire et que les 

tensions de l’amour se reflètent dans la langue obscure et les sonorités rugueuses du trobar 

clus. Malgré les différences de langue et de registre, les poètes en langue vulgaire manifestent 

une « inquiétude religieuse latente » qui les rapproche de la littérature latine des clercs. Bien 

plus, des troubadours à Dante, la poésie manifeste un effort croissant pour unifier toutes les 

formes de l’amour et les réconcilier avec l’amour divin : « Amour et poésie », par Michel Zink, 

p. 41-51. 

Dans la même époque, Pierre Abélard place l’amour au cœur de son éthique philosophique. 

Comme ses Theologiae inachevées n’ont pas reçu les développements prévus sur la charité, il 

faut recomposer sa pensée totale sur le sujet en consultant les recueils de Sententiae qui 

documentent son enseignement plus complet : Sententiae Florianenses, Sententiae Abaelardi et 

Sententiae Parisienses. On y lit une définition de la charité comme amor honestus, amour non 

seulement désintéressé mais orienté vers le bien suprême, c’est-à-dire Dieu. Se pose alors la 

question de savoir quelles furent les relations entre la vie amoureuse du penseur et sa réflexion 

sur le sujet. Dans sa deuxième lettre, Héloïse s’applique à elle-même les théories de son amant, 

assimilant ainsi son amour pour Pierre à l’amour de Dieu : « Les sentences abélardiennes, la 

lettre d’Héloïse et le développement de la théorie de l’amour d’Abélard », par Matthias 

Perkams, p. 53-70. 

C’est alors aussi que se multiplient les traités sur l’amour de Dieu, en particulier chez des 

auteurs cisterciens comme Bernard de Clairvaux et Guillaume de Saint-Thierry. Il s’agit pour 

eux de structurer l’ « ordre de l’amour » en reliant toutes ses formes, des plus basses aux plus 

hautes, à l’intérieur d’une conception commune. Au nombre de trois, quatre ou cinq, elles sont 

classées verticalement en dignité selon les trois niveaux de l’âme (animal, rationnel ou 

spirituel), selon l’excellence de leur objet, selon la raison pour laquelle cet objet est aimé ou par 

analogie avec les cinq sens corporels. Ce choix même de décrire les diverses sortes d’amour 

comme une échelle ascendante montre bien que ces auteurs tiennent fermement que tout amour 

vient de Dieu et tend vers Dieu : « Bernard de Clairvaux et Guillaume de Saint-Thierry : un 

ordo et ses tensions », par Philippe Nouzille, p. 71-81. 

Comme ses contemporains cisterciens, Hugues de Saint-Victor a beaucoup écrit sur l’amour, 

mais de façon fragmentaire, ce qui jusqu’ici découragé toute étude monographique. Pourtant, 

son discours sur l’amour est omniprésent : dans l’ensemble de ses écrits, dans l’architecture de 

sa somme De sacramentis, enfin dans les chapitres de celle-ci qui lui sont nommément 

consacrés (livre II, partie xiii). La conception d’Hugues y manifeste un effort typiquement 

canonial d’intégration : cupidité et charité relèvent d’une même puissance amoureuse, orientée 

vers des objets différents ; amour et connaissance se complètent au lieu de s’opposer ; amour 

divin et amour humain se reflètent l’un l’autre au point que les relations interpersonnelles sont 

un modèle pour comprendre la vie divine : « L’amour chez Hugues de Saint-Victor : un état des 

lieux », par Dominique Poirel, p. 83-103. 

L’amour relève aussi de la politique en ce qu’il est une puissance pacifique de cohésion. Cela se 

voit chez Jean de Salisbury, dans son Policraticus composé en 1159, chez Gilles de Rome dans 

son De regimine principum en 1278, chez Richard de Mediavilla sur l’impôt royal en 1287, 

dans l’ordonnance de 1374 sur la succession royale, ou dans le Rosier des guerres composé en 



1480 pour l’instruction du futur Charles VIII. Socle d’une confiance réciproque entre le prince 

et ses sujets, vertu royale fondant le bien du roi et du royaume, amitié des sujets meilleure que 

l’or, amour naturel des sujets pour leur roi légitime, pilier du bon gouvernement accompagnée 

de justice et paix, l’amour est toujours au cœur de l’art de gouverner : « Vocabulaire et registres 

de l’amour politique du prince/princeps dans le royaume de France (XIIe-XVe s.) », par 

Lydwine Scordia, p. 105-120. 

Le mot studium est de ceux qu’on ne s’attend peut-être pas à trouver à propos de l’amour. 

Pourtant, traduit souvent par « étude », ce mot présente au Moyen Âge une signification plus 

large. Avant de se spécialiser dans le labeur intellectuel, il a signifié d’abord une application ou 

un zèle accompagné de « goût » et d’amour. Le montrent clairement l’Hortus deliciarum 

d’Herrade de Landsberg (1175), le De inventione de Cicéron et ses lectures médiévales, 

l’interprétation durable du mot philosophia comme studium sapientiae ou « estude de 

sapience », de Cicéron à Christine de Pizan, enfin la bulle Parens scientiarum du pape 

Grégoire IX, qui fonde en 1231 l’université de Paris. Les anathèmes humanistes contre le 

système éducatif du Moyen Âge ne doivent pas faire oublier qu’on y cultivait, comme chez 

Cicéron, l’amour de la sagesse et l’« étude » comme passion de s’instruire : « Studium, comme 

goût et comme amour, de Cicéron à l’université médiévale », par Pascale Bermon, p. 121-146. 

Bonaventure est l’auteur d’une conception franciscaine de la théologie comme « science 

amoureuse », qui a pour fin de susciter l’amour et la louange de Dieu. S’inspirant de Thomas 

Gallus comme interprète de la Hiérarchie céleste, Bonaventure interprète l’échelle hiérarchique 

que forment les divers ordres angéliques comme une image pour décrire l’élévation intérieure 

de l’âme vers Dieu. Le passage du chérubin au séraphin signifie alors le passage de la 

contemplation à l’amour, non sans une dynamique circulaire entre amour et connaissance. 

Héritier à la fois de saint Bernard, des victorins et du pseudo-Denys, son De perfectione vitae 

invite le lecteur à se laisser transformer dans le Christ « par un très ardent amour du Crucifié », 

par allusion à la stigmatisation de François : « Saint Bonaventure et “l’amour très ardent du 

Crucifié” », par Matthieu Bernard, p. 147-173. 

Au tournant du XIVe siècle, Jean Duns Scot, franciscain lui aussi, délivre un enseignement 

fameux et controversé sur le Décalogue. Selon lui, le commandement d’aimer son prochain n’a 

pas la même nécessité que celui d’aimer Dieu, puisque – selon certains interprètes – Dieu aurait 

pu autoriser le mépris des parents, le meurtre, le vol, l’adultère, etc. En réalité, l’amour du 

prochain est pour Duns Scot une exigence nécessaire et découle de l’amour de Dieu. 

Cependant, les commandements qui le précisent sont une concession à la faiblesse humaine et 

font place à une recherche légitime de l’avantageux, comme au sujet de la propriété des biens : 

« Aimer son prochain selon la loi naturelle chez Duns Scot : injonctions nécessaires et 

accommodements bienveillants », par Ide Lévi, p. 175-192. 

C’est à la fin du Moyen Âge que se produit une « enflure de l’amour », c’est-à-dire un 

déséquilibre entre les facultés de l’âme et une exaltation de l’amour aux dépens de 

l’intelligence. Cette évolution remonte aux victorins Richard de Saint-Victor et Thomas Gallus, 

passe ensuite par le franciscain Bonaventure et chez les chartreux Hugues de Balma, Guigues 

du Pont, Denys le Chartreux et Vincent d’Aggsbach. Ce qui, chez les premiers, n’était encore 

qu’un dépassement de l’intelligence parvenue à ses dernières limites par la divine charité, 

devient chez les derniers une opposition insurmontable entre cognition et affection, entre 

contemplation spéculative et union anagogique, au prix d’une lecture biaisée du corpus 

dionysien : « L’amour en ses excès, et les théories de la connaissance de Dieu, points de repère 

des victorins aux chartreux », par Christian Trottmann, p. 193-202. 

Dans le même temps, une conception nouvelle de l’amour apparaît chez les humanistes. Si 

Dante voit en Béatrice son guide au Paradis et en Dieu même cet « amour qui meut le soleil et 

les étoiles » (Paradis XXXIII, 145), chez Pétrarque une tension neuve s’observe dans le 

Canzoniere, qui ne parvient pas à réconcilier l’amour terrestre de Laure ou la gloire avec 



l’amour céleste de Dieu et la Vierge. De la comparaison des strates de rédaction successives 

apparaît l’effort tourmenté du poète pour retrouver une unité perdue. La conversion religieuse 

cède alors le pas à la conversion poétique. Faute d’apaiser les conflits internes du poète, 

l’incorporation des sources classiques et la géniale mise en avant du « moi » littéraire mettent 

Pétrarque sur la voie d’une vision nouvelle de la vie et des Lettres, dont son œuvre est la 

« métaphore épistémologique » (Umberto Eco) : « Pétrarque et la conversion amoureuse », par 

Sabrina Ferrara, p. 213-232. » 

 


