Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Hommages déposés lors de la séance du 28 mars 2025

Yves-Marie BERCE

by CLAIRAND (Arnaud), Monnaies royales francaises et de la
i e Révolution, 1610-1794, Ed. Les Chevau-légers, Cgb.fr., Paris,

MONNAIES ROYALES 2023, 1148 p.

FRANCAISES
ET DE LA REVOLUTION

Un éminent connaisseur de monnaies et médailles a
composé a I’attention du marché des collectionneurs un
catalogue monumental et sans doute exhaustif des frappes
monétaires en France de 1610 jusqu’a 1794, date de
I’abandon de I’expression en livres, sous et deniers. Cet
énorme recueil systématique des monnaies des XVII® et
XVIII® siecles est le fruit de trente ans d’enquétes dans les
collections numismatiques et aussi de recherches
systématiques dans les archives des institutions
monétaires. Pour chaque picce, est rapportée son histoire
détaillée, c’est a dire sa création par des ordonnances
royales, les interventions occasionnelles de la Cour des
monnaies, sa fabrication en ateliers, les contrdles
éventuels et la chronologie des frappes successives. Tous les types de monnaie ont leur notice
particuliere qui comprend en téte les images en couleurs de la piéce, en dimensions exactes.
Chaque type est distingué par un numéro, commencant par 32 (Louis XIII étant compté comme
le 32° roi), suivi d’un chiffre convenu du métal (or, argent, cuivre) et d’un dernier chiffre
propre. Sont indiqués précisément, systématiquement les réglements de masse théorique et de
tolérance, le nombre de taille au marc et 1’écart autorisé ; pour ’or et ’argent sont ajoutés le
titre en métal et la mesure en carats. Ensuite vient 1’énumération des frappes successives,
parfois trés nombreuses, avec leurs particularités, les nombres connus, leur cotation marchande
et leur indice de raret¢ sur une échelle de six. Ces renseignements sont indispensables et
certainement efficaces pour [I’identification d’une piéce. Les données de circulation
minutieusement et abondamment chiffrées ne s’adressent pas aux historiens mais aux curieux
du marché actuel. C’est a leur intention qu’a été congu cet instrument de travail beau et
volumineux, complété significativement par une douzaine de pages de publicité du commerce
numismatique.

1610-1794

L’histoire de I’économie monétaire, celle de 1’usage des monnaies dans la vie quotidienne et de
ses répercussions sur les évenements sociaux et politiques doivent trouver dans ce catalogue
nombre de références érudites des plus utiles.

A titre d’exemple, je propose d’exposer ici les circonstances des frappes et de la circulation de
petites monnaies de cuivre sous le régne de Louis xiii, telles que les citations d’Arnaud
Clairand permettent de les reconstituer. Congues pour les petits échanges populaires, les
especes de cuivre étaient les doubles deniers, pesant 3,138 gr., a raison de 78 picces taillées au
marc, et les simples deniers (1, 569 gr., taillés 156 au marc), voués a disparaitre vite, usés et



corrodés. Apres la Fronde, en 1655 furent lancées des pieces dites liards valant a leur création
trois deniers (4,07 gr., taillés 60 au marc).

Ces créations étaient accordées a des dignitaires proches du souverain qui allaient tirer profit de
la frappe d’une certaine somme en monnaie de billon a mettre en circuit trés localement. Soit
par exemple la concession a Nicolas de I’Hospital, marquis de Vitry, capitaine des gardes du
corps du roi, de la frappe de doubles deniers de cuivre pour 30.000 livres dans des ateliers de
Dijon et Bordeaux. L’autorisation royale de 1610 ne fut mise en ceuvre partiellement qu’en
1617 ; elle n’était pas encore achevée en 1621. La lenteur des frappes s’expliquait par la
surabondance alors dans les marchés populaires des pi¢ces espagnoles, cuartillos, circulant a la
valeur de 50 sous. De méme, les échevins de Paris obtenaient en 1610 et de nouveau en 1624 le
profit de frappes de doubles et aussi de simples deniers devant circuler en Picardie, Champagne
et Brie. Les conseils des principales villes proches des ateliers choisis pour ce genre de frappes
¢taient appelés a donner un avis qui pouvait varier selon la conjoncture locale, refus si la région
¢tait surchargée de monnaies de bronze, vif appui au contraire en cas de manque de petites
liquidités. Ainsi, le Conseil de ville de La Rochelle en 1613 jugeait trés favorable 1’arrivée de
doubles « tant pour la facilité de leur commerce et achat des menues denrées et paiement des
journaliers que pour la distribution des aumones ».

Pour les besoins de la guerre, de nouvelles autorisations de frappes de doubles intervenaient en
1637, 1639 et 1642. Les autorisations étaient données sous le préte-nom d’un certain Isaac
Texier qui semble avoir représenté le traitant Pierre Claverie, secrétaire des finances. Le contrat
de Texier, en février 1637, portait sur 600.000 livres en doubles (soit 720 millions de piéces),
frappés dans 40 ateliers différents et admis dans tout le royaume. La surabondance des
monnaies de bronze entrainait leur refus par les plus riches marchands n’acceptant d’étre payés
qu’en pieces d’argent (la plus petite est le quart de franc, créé en 1575) et, par conséquent,
I’impasse des picces noires aboutissant pour finir dans les poches des pauvres gens et les troncs
d’église. Tot ou tard, les doubles finissaient par étre complétement décriés ou acceptés
seulement pour un denier (arrét du Conseil d’aol(t 1643), voire completement décriés.
S’ensuivaient des chertés locales, des disettes artificielles et des émeutes de pauvres gens sur
les places de marché. Quant aux traitants, ils y perdaient leur enjeu.

Dans les provinces frontiéres de 1’Est, sur les routes marchandes de la vallée du Rhone ou en
Auvergne ou des artisans migrants revenaient d’Espagne, les doubles du roi de France étaient
concurrencés par les petites monnaies des ducs de Lorraine, frappées a Stenay, par celles de la
principauté d’Orange, par les pieces pontificales d’Avignon et, bien sir, par les monnaies
espagnoles. Il n’était pas jusqu’au comte de Soissons, ennemi de Richelieu, qui avait en 1638
eu ses monnayages de cuivre, introduits dans le royaume par Sedan et Mézieres.

Les décisions et rapports de la Cour des monnaies (série Z1b. des Archives nationales) sont
abondamment citées dans le grand livre d’Arnaud Clairand. Pour autant, son but n’était
nullement 1’histoire sociale des monnaies. De la sorte, s’il expose les difficultés de circulation
des pieces divisionnaires, il ne fait nulle mention des survenances de révoltes populaires liées
directement a I’inflation des pieces de cuivre et a leurs décris. La guerre civile des Cantons
suisses en 1652, la révolte des Sabotiers de Sologne en 1658, victimes de ’inflation locale
créée par Iatelier de Meung-sur-Loire, deux violentes conséquences des désordres monétaires,
ne sont pas citées. Ce n’était pas le sujet.



Yves-Marie BERCE

— LUSSET (Elisabeth) et PIEYRE (Clément), La Pénitencerie

e apostolique sous Innocent VIII (1484-1492). Les suppliques de

declaratoriis du royaume de France. Ecole francaise de Rome,

i Rome, 2024, 518 p. (Sources et documents publiés par I’Ecole
francaise de Rome, 13).

La Pénitencerie apostolique

Souilliéf_ﬁ;lz;’l“ La Pénitencerie apostolique créée au XIII® siécle, était un
office romain chargé d’examiner les suppliques de
chrétiens accusés de fautes canoniques. Elle pouvait
reconnaitre leur bon droit ou bien leur accorder
I’absolution de leurs fautes. L’institution affirmait la
souveraineté universelle de I’Eglise et ses droits sur des
«cas réservé». Ses procédures se trouvaient le plus
souvent en concurrence ou en continuation des justices des
Etats. Les suppliques qui lui étaient adressées furent
copi¢es dans des registres dans la seconde moiti¢ du xv°
siécle. L’instance perdit une grande partie de ses compétences sous Pie v en 1569. Ses masses
d’archives, confisquées et transportées a Paris en 1809, puis restituées en 1817, furent pendant
longtemps ignorées des historiens. Les fonds ne furent ouverts aux lecteurs qu’en 1983 ; elles
sont depuis 2012 consultables au palais de la Chancellerie. C’est donc récemment que les
chercheurs de tous pays purent entreprendre 1’étude de ces suppliques et notamment éditer
celles provenant de leur nation. Ainsi, les actes concernant les pays d’Empire furent publiés par
Ludwig Schmugge (6 volumes). Ont ét¢é de méme éditées les suppliques d’Angleterre, des
royaumes scandinaves et des Etats italiens.

Les suppliques de declaratoriis
du royaume de France

ECOLE FRANCAISE DE ROME
2024

C’est sous le pontificat de Pie ii, en 1455, que les scribes de la Pénitencerie s’étaient appliqués
a transcrire les suppliques dans des registres annuels. Le nombre de suppliques enregistrées de
1455 a 1492, de Pie ii a Innocent viii, monte a 115.914. Les textes étaient classés par matieres :
dispenses matrimoniales, naissances illégitimes, ordinations irréguliéres, confessions dans des
cas réservés au pape. Certains textes plus longs, appelés « déclaratoires », étaient transcrits
dans une suite particuliere de registres dite de declaratoriis ; ils traitaient surtout des
homicides, des vocations forcées et des causes matrimoniales. Pour cette seconde moitié¢ du xv°
siecle, ces registres comptent 4310 actes, soit 3,8 % de la totalité des suppliques. Les textes
concernant la France y sont au nombre de 930 (21,6%).

La présente publication est due a Elisabeth Lusset, normalienne, ancienne pensionnaire de la
Fondation Thiers, et a Clément Pieyre, chartiste, ancien directeur de la Bibliotheque de 1’Ecole
francaise de Rome. Elle concerne les cas frangais « déclaratoires », pendant le régne d’Innocent
viil, c’est a dire de 1484 a 1492. On compte ainsi 287 affaires francaises sur 995, soit 25,8 %.
La premiere supplique datée de septembre 1484 est extraite du volume Reg. matrim. et div. 34
et la derni¢re copiée en juin 1492 vient du volume 41 de la méme cote. Chaque supplique
¢éditée est précédée d’une analyse francaise. Le livre comprend une forte introduction et trois
index.

Il faut savoir qu’a cette époque, les rapports de la Papauté et du royaume de France étaient
stables. En effet, ils avaient été réglés par un concordat de 1472. Les intéréts frangais en Italie,
surtout dans le Royaume de Naples importaient aux deux parties. En France, les événements
¢taient alors marqués par les séquelles des guerres de Bourgogne et par la Guerre folle de 1487



a 1491. Les suppliques francaises provenaient de seize provinces ecclésiastiques, mais quatre
d’entre elles fournissaient plus de dix affaires: Limoges, Bourges, Chartres et Rouen,
simplement sans doute du fait de I’ampleur de leur ressort.

Nombre des suppliants avaient eu auparavant maille a partir avec I’officialité locale. A Rome,
ils avaient da s’adresser a des procureurs, une vingtaine, qui tenaient boutique sur le parvis de
la cathédrale Saint-Pierre ; ils devaient payer ce procureur pour la rédaction de la supplique ; ils
paieraient enfin la Pénitencerie pour les frais de délivrance de la lettre convenable. La
supplique comportait 1’identit¢ du suppliant, la narration du fait et la demande. Un
commissaire, scribe de la Pénitencerie, était assigné; il devait vérifier les documents
justificatifs, écouter les témoignages et faire préter serment au suppliant. Le suppliant
demandait qu’au terme favorable de I’enquéte, lui soit accordée la disculpation d’une faute
prétendue ou bien I’absolution d’une faute avérée, ou encore la régularisation d’un statut
canonique qui avait été mis en cause. Surtout, dans le cas de prétres (72 %), le suppliant
demandait le maintien de son service et de ses bénéfices.

La plupart des affaires (70%) concernaient des homicides dont se seraient rendus coupables des
ecclésiastiques, effectivement poursuivis en justice ou seulement dénoncés par la rumeur
publique. Les origines des violences étaient des querelles d’argent, des rixes sanglantes dans la
rue, a la chasse, au cabaret ou méme, assez souvent, dans un lupanar. Les suppliants plaidaient
leur innocence, un emportement, une confusion, un geste malheureux, la légitime défense, un
accident tragique.

D’autres affaires tenaient aux régles canoniques du mariage ; elles comptaient pour a peu pres
20 %. Il s’agissait des situations empéchant la validit¢ du mariage, existence ou absence de
rapports sexuels, parentés proches, y compris liens de parenté spirituelle contractés au baptéme.
D’autres suppliques encore portaient sur des causes de veeu monastique a rejeter du fait de
I’absence de consentement ou de I’irresponsabilité du jeune age.

L’édition de ces textes constitue une contribution insolite, insoupgonnée, a 1’histoire des
comportements. La lecture des suppliques fait constater que nombre de prétres participaient aux
déviances et violences ordinaires de la vie quotidienne citadine ou villageoise. M¢I€s, a tort ou
a raison, aux disputes communes, ils étaient témoins ou acteurs de rencontres dangereuses dans
les lieux de sociabilit¢ masculine, auberges et maisons de passe; ils se trouvaient
malencontreusement au coeur des désordres spécifiques de ces lieux, beuveries et prostitution.
Les présences d’habitude de clercs en de telles circonstances et environnements ne semblaient
pas surprendre les contemporains.

Est remarquable également la place des femmes dans ces mésaventures et drames de tous les
jours. Notons qu’il s’agit 1a d’une constatation banale ; on sait que les officialités étaient aux
siecles modernes considérées comme les refuges des causes féminines. Dans ces suppliques du
xv° siécle pareillement, beaucoup de filles et femmes se plaignaient d’avoir été soumises dans
leurs choix d’existence a des contraintes familiales. D’autres, nombreuses, avaient été victimes
de violences sexuelles. D’autres suppliques encore rapportaient des sorts malheureux de
mariages forcés ou de vceeux religieux également involontaires. Nombre de suppliantes
plaidaient particuliérement pour la légitimité de leurs enfants venus au monde apres de fausses
promesses ou apres la disparition du pere. Dans toutes ces sortes de situations, le nombre des
intercessions de filles de noblesse étaient trés notable. Le role et le poids de la rumeur publique
dans le destin des familles et des individus étaient confirmés dans tous ces cas.

L’intérét de ces documents ne se limite pas a I’étude formelle des institutions pontificales. Les
textes des suppliques montrent la fécondité particuliere des sources judiciaires, comme toujours
révélatrices des tensions psycho-sociales les plus cachées.



Dominique Poirel

L’amour au Moyen Age. Est-il un, est-il pluriel ? Travaux

réunis par Dominique Poirel, Turnhout : Brepols, 2025.
L’AMOUR

AU MOYEN AGE

Est-il un, est-il pluriel ?

«J’ai I’honneur de déposer sur le bureau de
I’ Académie les actes d’un colloque que j’organisais, dans
le cadre des colloques annuels de I’Institut d’Etudes
Médiévales a I’Institut Catholique de Paris, sur la notion
d’amour au Moyen Age. Se posaient & ce sujet trois
questions principales, qu’abordérent Pierre Rousselot en
1908 dans sa thése Pour [’histoire du probleme de
I’amour au Moyen Age, Anders Nygren en 1930-1936
dans son ouvrage Eros ou Agape, Denis de Rougemont en
1939 dans L’amour et I’Occident et Charles Baladier en
1999 dans Erés au Moyen Age. Amour, désir et
délectation morose. Ces questions étaient les suivantes :
1) Lorsqu’on invoque tour a tour I’amour de Dieu, de la
femme, des études, du prochain, de la gloire ou du bon
vin, parle-t-on d’une méme énergie désirante, simplement
orientée vers des objets divers, ou sommes-nous en pleine
équivoque ? 2) Pour quelles raison constate-t-on, a partir du XII® si¢cle, une vogue générale de
I’amour qui devient alors un sujet favori pour les écrivains profanes et sacrés, qu’ils soient
poétes, exégéetes, théologiens ou philosophes ? 3) Pourquoi se met-on alors a opposer 1’amour
et la connaissance comme deux puissances de 1’ame symétriques, antithétiques et
concurrentes ? C’est en effet a partir du XII® et plus encore du xiii® siecle qu’on se met a
disserter sur le primat de 1’une ou I’autre faculté.
Pour répondre a ces questions, le livre présente douze études en ordre chronologique. La
premicre entre dans le sujet par la lexicologie. En latin, la notion d’amour s’exprime par de
nombreux mots, venus, cupido, aviditas, libido, desiderium, studium, appetitus, affectus, amor,
caritas et dilectio. Si tous ensemble expriment de nombreuses nuances ou acceptions, ils le font
sans cloisonnement strict. Selon les contextes, chaque terme s’applique a des formes d’amour
trés diverses, de la convoitise sensuelle a 1’adoration religieuse. La langue latine, telles qu’en
héritent les écrivains médiévaux, soutient donc une unité du champ lexical de I’amour. A cette
unité s’oppose pourtant 1’idée proprement chrétienne que Dieu lui-méme est charité, c’est-a-
dire un amour gratuit et absolu jusqu’au don de soi. Les tensions entre 1’antique conception
décloisonnée, bien présente au Moyen Age, et le modéle christique d’une charité supréme, pure
de toute convoitise, encouragent la prolifération des discours amoureux a partir du xii® siecle,
pour distinguer, hiérarchiser et penser ensemble les diverses sortes d’amour : « Les noms de
1’amour en latin, des origines au Moyen Age », par Dominique Poirel, p. 13-27.
Les cinq études suivantes portent sur divers auteurs ou textes du XII° siecle. C’est alors que se
multiplient les commentaires du Cantique des cantiques. Ce livret biblique fournit aux poétes
comme aux théologiens des thémes, des expressions et des images d’une richesse inépuisable
pour dire aussi bien ’amour naturel entre I’homme et la femme que 1’amour religieux entre
I’homme et Dieu. On se demande alors : comment se fait le passage de I'un a P’autre ? Les
exégetes ont le choix entre plusieurs lignes d’interprétation : soit morale, appliquant I’opuscule
aux relations de I’ame a Dieu ; soit ecclésiale, en I’appliquant aux relations de I’Eglise et du
Christ ; soit mariale, en I’appliquant aux relations de la Vierge a Dieu ou son fils; soit
« mystique », en pratiquant comme Thomas Gallus une inter-exégese expliquant le Cantique

Dominique Poirel

BREPOLS



des cantiques par le corpus dionysien et vice versa. Leur exégese peut étre dite aussi littérale en
ce que le Cantique est tenu d’emblée pour une métaphore de I’amour religieux : « Amour
profane — amour sacré dans les commentaires médiévaux du Cantique des Cantiques », par
Gilbert Dahan, p. 29-39.

C’est encore au XII® siecle que se produit, dans la poésie profane en langue d’oc et d’oil, un
phénomene dont on a peine aujourd’hui a percevoir la nouveauté, tant ce qui le constitue nous
est devenu familier : I’alliance de I’amour et de la poésie. C’est alors que la poésie devient le
langage de I’amour et I’amour « la grande affaire de la poésie ». Cela est si vrai qu’on tient la
qualité littéraire du poeéme amoureux pour la preuve du sentiment qui I’inspire et que les
tensions de 1I’amour se reflétent dans la langue obscure et les sonorités rugueuses du trobar
clus. Malgré les différences de langue et de registre, les poétes en langue vulgaire manifestent
une « inquiétude religieuse latente » qui les rapproche de la littérature latine des clercs. Bien
plus, des troubadours a Dante, la poésie manifeste un effort croissant pour unifier toutes les
formes de I’amour et les réconcilier avec I’amour divin : « Amour et poésie », par Michel Zink,
p. 41-51.

Dans la méme époque, Pierre Abélard place I’amour au cceur de son éthique philosophique.
Comme ses Theologiae inachevées n’ont pas recu les développements prévus sur la charité, il
faut recomposer sa pensée totale sur le sujet en consultant les recueils de Sententiae qui
documentent son enseignement plus complet : Sententiae Florianenses, Sententiae Abaelardi et
Sententiae Parisienses. On y lit une définition de la charit¢ comme amor honestus, amour non
seulement désintéressé mais orienté vers le bien supréme, c’est-a-dire Dieu. Se pose alors la
question de savoir quelles furent les relations entre la vie amoureuse du penseur et sa réflexion
sur le sujet. Dans sa deuxieme lettre, Héloise s’applique a elle-méme les théories de son amant,
assimilant ainsi son amour pour Pierre a I’amour de Dieu : « Les sentences abélardiennes, la
lettre d’Heéloise et le développement de la théorie de 1’amour d’Abélard », par Matthias
Perkams, p. 53-70.

C’est alors aussi que se multiplient les traités sur I’amour de Dieu, en particulier chez des
auteurs cisterciens comme Bernard de Clairvaux et Guillaume de Saint-Thierry. Il s’agit pour
eux de structurer I’ « ordre de I’amour » en reliant toutes ses formes, des plus basses aux plus
hautes, a I’intérieur d’une conception commune. Au nombre de trois, quatre ou cinq, elles sont
classées verticalement en dignité selon les trois niveaux de 1’ame (animal, rationnel ou
spirituel), selon 1’excellence de leur objet, selon la raison pour laquelle cet objet est aimé ou par
analogie avec les cinq sens corporels. Ce choix méme de décrire les diverses sortes d’amour
comme une ¢chelle ascendante montre bien que ces auteurs tiennent fermement que tout amour
vient de Dieu et tend vers Dieu : « Bernard de Clairvaux et Guillaume de Saint-Thierry : un
ordo et ses tensions », par Philippe Nouzille, p. 71-81.

Comme ses contemporains cisterciens, Hugues de Saint-Victor a beaucoup écrit sur 1’amour,
mais de fagon fragmentaire, ce qui jusqu’ici découragé toute étude monographique. Pourtant,
son discours sur I’amour est omniprésent : dans I’ensemble de ses écrits, dans 1’architecture de
sa somme De sacramentis, enfin dans les chapitres de celle-ci qui lui sont nommément
consacrés (livre II, partie xiii). La conception d’Hugues y manifeste un effort typiquement
canonial d’intégration : cupidité et charité relévent d’'une méme puissance amoureuse, orientée
vers des objets différents ; amour et connaissance se completent au lieu de s’opposer ; amour
divin et amour humain se reflétent I’un I’autre au point que les relations interpersonnelles sont
un modele pour comprendre la vie divine : « L’amour chez Hugues de Saint-Victor : un état des
lieux », par Dominique Poirel, p. 83-103.

L’amour reléve aussi de la politique en ce qu’il est une puissance pacifique de cohésion. Cela se
voit chez Jean de Salisbury, dans son Policraticus composé en 1159, chez Gilles de Rome dans
son De regimine principum en 1278, chez Richard de Mediavilla sur I’imp6t royal en 1287,
dans 1’ordonnance de 1374 sur la succession royale, ou dans le Rosier des guerres composé en



1480 pour I’instruction du futur Charles VIII. Socle d’une confiance réciproque entre le prince
et ses sujets, vertu royale fondant le bien du roi et du royaume, amitié des sujets meilleure que
I’or, amour naturel des sujets pour leur roi 1égitime, pilier du bon gouvernement accompagnée
de justice et paix, I’amour est toujours au cceur de I’art de gouverner : « Vocabulaire et registres
de I’amour politique du prince/princeps dans le royaume de France (XII*-XV® s.)», par
Lydwine Scordia, p. 105-120.

Le mot studium est de ceux qu’on ne s’attend peut-&tre pas a trouver a propos de 1’amour.
Pourtant, traduit souvent par « étude », ce mot présente au Moyen Age une signification plus
large. Avant de se spécialiser dans le labeur intellectuel, il a signifi¢ d’abord une application ou
un zele accompagné de « golt » et d’amour. Le montrent clairement I’Hortus deliciarum
d’Herrade de Landsberg (1175), le De inventione de Cicéron et ses lectures médiévales,
I’interprétation durable du mot philosophia comme studium sapientiae ou « estude de
sapience », de Cicéron a Christine de Pizan, enfin la bulle Parens scientiarum du pape
Grégoire IX, qui fonde en 1231 'universit¢ de Paris. Les anath¢mes humanistes contre le
systéme éducatif du Moyen Age ne doivent pas faire oublier qu’on y cultivait, comme chez
Cicéron, ’amour de la sagesse et I’« étude » comme passion de s’instruire : « Studium, comme
golit et comme amour, de Cicéron a I’université médiévale », par Pascale Bermon, p. 121-146.
Bonaventure est 1’auteur d’une conception franciscaine de la théologie comme « science
amoureuse », qui a pour fin de susciter I’amour et la louange de Dieu. S’inspirant de Thomas
Gallus comme interpréte de la Hiérarchie céleste, Bonaventure interprete 1°échelle hiérarchique
que forment les divers ordres angéliques comme une image pour décrire 1’élévation intérieure
de I’ame vers Dieu. Le passage du chérubin au séraphin signifie alors le passage de la
contemplation a 1’amour, non sans une dynamique circulaire entre amour et connaissance.
Héritier a la fois de saint Bernard, des victorins et du pseudo-Denys, son De perfectione vitae
invite le lecteur a se laisser transformer dans le Christ « par un trés ardent amour du Crucifié »,
par allusion a la stigmatisation de Frangois : « Saint Bonaventure et “I’amour trés ardent du
Crucifi€¢” », par Matthieu Bernard, p. 147-173.

Au tournant du XIV® siécle, Jean Duns Scot, franciscain lui aussi, délivre un enseignement
fameux et controversé sur le Décalogue. Selon lui, le commandement d’aimer son prochain n’a
pas la méme nécessité que celui d’aimer Dieu, puisque — selon certains interpretes — Dieu aurait
pu autoriser le mépris des parents, le meurtre, le vol, I’adultére, etc. En réalité, I’amour du
prochain est pour Duns Scot une exigence nécessaire et découle de I’amour de Dieu.
Cependant, les commandements qui le précisent sont une concession a la faiblesse humaine et
font place a une recherche légitime de 1’avantageux, comme au sujet de la propriété des biens :
« Aimer son prochain selon la loi naturelle chez Duns Scot: injonctions nécessaires et
accommodements bienveillants », par Ide Lévi, p. 175-192.

C’est a la fin du Moyen Age que se produit une « enflure de I’amour », c’est-a-dire un
déséquilibre entre les facultés de 1I’ame et une exaltation de 1’amour aux dépens de
I’intelligence. Cette évolution remonte aux victorins Richard de Saint-Victor et Thomas Gallus,
passe ensuite par le franciscain Bonaventure et chez les chartreux Hugues de Balma, Guigues
du Pont, Denys le Chartreux et Vincent d’Aggsbach. Ce qui, chez les premiers, n’était encore
qu'un dépassement de I’intelligence parvenue a ses dernicres limites par la divine charité,
devient chez les derniers une opposition insurmontable entre cognition et affection, entre
contemplation spéculative et union anagogique, au prix d’une lecture biaisée du corpus
dionysien : « L’amour en ses exces, et les théories de la connaissance de Dieu, points de repere
des victorins aux chartreux », par Christian Trottmann, p. 193-202.

Dans le méme temps, une conception nouvelle de ’amour apparait chez les humanistes. Si
Dante voit en Béatrice son guide au Paradis et en Dieu méme cet « amour qui meut le soleil et
les étoiles » (Paradis XXXIII, 145), chez Pétrarque une tension neuve s’observe dans le
Canzoniere, qui ne parvient pas a réconcilier ’amour terrestre de Laure ou la gloire avec



I’amour céleste de Dieu et la Vierge. De la comparaison des strates de rédaction successives
apparait I’effort tourmenté du poéte pour retrouver une unité perdue. La conversion religieuse
cede alors le pas a la conversion poétique. Faute d’apaiser les conflits internes du pocte,
I’incorporation des sources classiques et la géniale mise en avant du « moi » littéraire mettent
Pétrarque sur la voie d’une vision nouvelle de la vie et des Lettres, dont son ceuvre est la
« métaphore épistémologique » (Umberto Eco) : « Pétrarque et la conversion amoureuse », par
Sabrina Ferrara, p. 213-232. »



