Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Hommage déposé lors de la séance du 6 juin 2025

Le Président Franciscus VERELLEN, avec les observations complémentaires de
Carlos LEVY

« Nous avons I’honneur de déposer sur le
bureau de I’Académie, de la part de son éditeur,
I’ouvrage Aristotle and Xunzi on shame, moral
education, and the good life, par Jingyi Jenny
ARISTOTLE AND XUNZI Zhao, paru dans la collection « Emotions of the
Past », Oxford et New York, Oxford University
Press (OUP), 2024, 178 p.

MORAL EDUCATION, En dé?pit de I’intérét 9ertain porté a l’his‘toire des
émotions, les études interculturelles fouillées sur
AND THE GooD LIFE les émotions ne sont pas légion. En abordant
: Aristote (384-322 av. J.-C.) et Xunzi (310-235 av.
' ; J.-C.) dans la collection « Les Emotions dans le
: Jingyi Jenny Zhao monde prémoderne » de la OUP et en comparant
£ leurs conceptions respectives de la honte,
§ I’auteur attire notre attention sur la place notable
A qu’occupent les émotions dans la pensée éthique
: : de P’antiquité, en Chine comme en Grece. La
honte est une « émotion sociale », une expérience
reflétant 1’adhésion de 1’individu a un code de
: conduite sociale. Aristote traite des émotions
& dans ses écrits non seulement relatifs a 1’éthique
mais aussi a la rhétorique et la politique. Xunzi, I’un des penseurs les plus féconds de la
tradition confucéenne, scrute les émotions comme un ¢lément de la nature humaine, inné
mais susceptible d’étre régulé par I’éducation, les rituels et la musique.
L’auteur de cette étude originale, Jingyi Jenny Zhao, Needham Fellow a Clare Hall,
université de Cambridge, a pour maitre Geoffrey Lloyd, Professeur émérite en sciences et
philosophie de 1’Antiquité a Cambridge, I’un des pionniers des études gréco-chinoises.
Zhao situe d’abord Aristote et Xunzi dans leurs milieux socio-historiques et intellectuels
respectifs (chapitre premier). Le philosophe macédonien, météque a Athénes, s’adresse a
des élites civiques ainsi qu’aux hommes d’Etat. Celui de la Chine des Royaumes
combattants tardifs, itinérant, conseille successivement les princes de plusieurs cours
féodales. Alors que pour Xunzi le modele du monarque universel, fils du Ciel, est
axiomatique, pour Aristote, le débat sur la constitution de I’Etat est ouvert. Pour I’un et
’autre, éthique et politique sont indissociables, et la rhétorique y occupe une place centrale.
Chez Xunzi, outre la validité de I’argument, c’est I’autorité morale de 1’orateur qui rend un
discours persuasif ; selon Aristote, I’orateur doit de surcroit comprendre 1’émotion de son
auditoire et s’en saisir comme un véhicule de persuasion.

ST

=

ON SHAME,

¥ )




Le chapitre 2 ouvre sur une discussion de la place des émotions (pathé / ging) dans les deux
systémes de pensée, puis dresse un cadre conceptuel des idées relatives a la honte chez
Aristote comme chez Xunzi. Les termes clés chez Aristote sont aidos (pudeur) et aischuné
(honte), chez Xunzi ru (honte), xiu (pudeur) et chi (conscience morale). La notion de
« face » (lian), souvent considérée comme un élément important des relations sociales
chinoises, qualifiant la Chine parfois de « culture de la honte », existe a I’époque des
Royaumes combattants mais est moins courante que les termes ru, « outrage », et son
antonyme rong, « gloire ». Les termes xiu et chi signifient en outre « sentiment de honte »
et « considérer comme honteux ».

Le chapitre 3 s’intéresse a la nature humaine et a ce qui distingue les étres humains des
animaux et autres €tres vivants. Selon la célébre expression d’Aristote, I’homme est un
animal politique, politikon zoon. D’apreés Xunzi, I’étre humain se distingue des animaux
par sa capacité a constituer des communautés (qun), a pratiquer des distinctions (fen) et a
se soumettre aux reégles de bienséance sociale (yi). Aristote et Xunzi s’accordent sur la
perception que le discernement est propre aux é&tres humains. Pour Aristote, le
discernement se déploie au moyen du logos (discours raisonné), pour Xunzi du bian
(argument discriminant). Les deux philosophes considérent 1’éducation morale comme le
vecteur principal de la réalisation du potentiel humain et, dans ce contexte, attribuent a la
honte une fonction structurante de 1’identité¢ humaine.

Le quatrieme chapitre examine le role de la honte dans le cheminement des étres humains
vers la vertu morale. Aristote et Xunzi emploient tous deux la métaphore du « fagonnage
de bois tordu » pour décrire 1’ceuvre de 1’éducation morale sur la nature humaine innée. A
la différence de Xunzi et ses homologues chinois, Aristote ne pose pas la question de savoir
si la nature originale de I’étre humain est bonne ou mauvaise mais met en avant le concept
de I’« accoutumance », processus requérant a la fois des capacités intellectuelles et morales,
comme rectificateur d’une nature humaine encore inachevée. Chez Xunzi la notion de
Jjiaohua (transformation intérieure par 1’instruction) occupe une place comparable.

Si les hommes sont des étres sociaux, quel est I’effet de la honte en tant qu’émotion sociale
sur la vie communautaire, la solidarité et I’intégration de 1’individu dans la société ? Dans
le cinquieme et dernier chapitre I’auteur se tourne vers ces questions. Le rapport entre
éthique et politique chez Aristote est bien connu. De méme, la philosophie chinoise tient
I’éducation morale comme indissociable de 1’art de gouverner. Outre la transformation et
I’accoutumance, des instances normatives comme nomos (loi, coutume), /i (rituel) et fa (loi,
modele) entrent en jeu. Si le discours des philosophes sur la honte, ’honneur et le
déshonneur vise notamment 1’éducation morale de 1’individu, il est, en définitive, de nature
politique.

L’auteur constate en conclusion que le comparatisme pose des défis considérables : en
I’occurrence, les termes grecs et chinois ne coincident pas parfaitement, des stéréotypes
opposant une « culture de la honte » dite extréme-orientale a une « culture de la culpabilité
» occidentale brouillent notre entendement de la honte. De surcroit, la commensurabilité
interculturelle des émotions est a priori discutable. Si les recherches comparatistes n’ont
pas vocation a approfondir la science des spécialistes, elles ont néanmoins la capacité
appréciable d’affuter leur questionnement par 1’examen des antinomies, parfois déroutant.
En rapprochant le rapport de I’individu a la société en Gréce et Chine antiques, cet ouvrage
fait surgir une convergence frappante entre deux fagcons d’entrevoir I’émotion de la honte
aux extrémités opposées de 1I’Eurasie, mettant chaque fois la poursuite du bien commun et



de la construction sociale et politique au cceur de la quéte du perfectionnement de soi. Pour
autant, 1’auteur souligne que la Chine -pas plus que la Gréce- n’a connu de pensée unique.
Zhuangzi, par exemple, contemporain taoiste d’ Aristote et de Xunzi, ne s’intéresse ni a la
construction de I’Etat, ni a I’engagement dans la vie politique, pronant le retrait du monde,
s’abstenant de toute différenciation sociale et morale, et de catégorisation des émotions
telles ’honneur et la honte.

Observations de Carlos Lévy :

C’est un livre courageux qui entreprend une étude comparative d’ceuvres éloignées a la
fois linguistiquement, géographiquement et philosophiquement. Comme c’est
généralement le cas pour les livres publiés a Oxford, la présentation matérielle est
impeccable. On regrettera I’absence d’index locorum, particuliérement utile quand il s’agit
d’une étude citant un grand nombre de textes antiques. Par ailleurs, on est en droit de
regretter que la bibliographie, trés abondante, soit presque exclusivement anglais.
Rappelons qu’il existe une prestigieuse tradition francaise d’études aristotéliciennes, avec
notamment les travaux de Pierre Aubenque et de Jacques Brunschwig.

Sur un tel sujet la méthodologie est essentielle. On saluera le choix de procéder en
délimitant des « clusters », autrement dit des groupes de concepts qui permettent des
conclusions moins arbitraires que celles que 1’on pourrait tirer de concepts isolés. Pour
autant, la généalogie des concepts relatifs a la honte est sommaire, p. 39-40, et rien n’est
dit de leur devenir a 1’époque du moyen platonisme, qui constituera une période de grand
développement pour le concept de honte, notamment avec Philon d’Alexandrie et la
connexion entre monothéisme et philosophie. Fidele a la méthode analytique 1’auteur s’en
tient a la synchronie du concept dans un espace tres strictement délimité. Cela donne des
analyses fines de I’aidds, de I’aischuné, principaux termes pour désigner la honte, qui grace
a elles se trouve dissociée a juste titre a la fois de la crainte et de la culpabilité.
Finalement, 1’aspect le plus convaincant du livre est I’opposition entre Xunzi et Zhuangzi,
qui permet de mettre en question tout ce qui de prime abord sépare Xunzi d’ Aristote. Xunzi
c’est le cloisonnement, 1’organisation, la rigueur, tandis que Zhuangzi c’est le relativisme,
le baroque, la pensée du flux. Ainsi donc, malgré tout ce qui le sépare, Xunzi serait plus
proche d’Aristote, le classificateur, que de Zhuangzi. Ce que le livre suggere, sans jamais
I’assumer pleinement, c’est que ces deux penseurs illustrent deux grandes tendances de la
pensée humaine, dans son universalité : celle qui privilégie 1’ordre et celle qui estime qu’il
convient de laisser libre cours a la spontanéité, plus facilement génératrice de vérités.

En ce qui concerne plus précisément Aristote :

-1l y a une sorte de malentendu dans le titre. En effet, il laisse entendre que 1’étude concerne
tous les aspects du corpus aristotélicien, alors qu’il s’agit pour I’essentiel de quelques
paragraphes de I’Ethique & Nicomaque. Des questions fondamentales comme le contenu
de I’ceuvre exotérique, perdue, ou encore de la place de la honte dans la Rhétorique et la
Politique sont laissées de coté, méme s’il arrive a ’auteur de reconnaitre que d’illustres
philosophes font un choix contraire au sien (voir la référence a Gisela Striker, p. 32, n. 24).
-la lacune la plus importante concerne cependant le concept de prohairesis, de plus en plus
central dans les études aristotéliciennes et dont il n’est que trop brievement question dans
les p. 87-88 et 97-98. La prohairesis est le concept déterminant pour la notion
aristotélicienne du sujet et de sa liberté. Or il n’est que bien peu question de la liberté dans
ce livre et le terme lui-méme ne figure méme pas dans 1’index. Or c¢’est 1a une question a
notre sens essentielle : derriere les notions de honte, d’éducation et de bonheur il y a la



problématique de la liberté du sujet dont on aimerait savoir quelle place elle peut avoir
chez Xunzi. A ce sujet, la référence, intéressante, p. 120, a sa préférence pour la monarchie,
opposée a la réflexion aristotélicienne, plus libre, sur les régimes politiques, aurait da étre
menée beaucoup plus loin ;

p. 98 et s. la réflexion sur le rang intermédiaire de la honte dans 1’axiologie est intéressante
et juste, mais encore une fois elle est trop restreinte. On aurait aimé savoir ce qu’il y a la
de spécifiquement aristotélicien et ce qui appartient a 1’héritage platonicien, dont
I’évocation tout au long du livre est trop furtive. »



Pierre GROS

«J’al ’honneur de déposer sur le
bureau de I’Académie, de la part de son auteur,
le dernier livre de Gilles Sauron intitulé Auguste.
Gilles Sauron L’emprise des signes, Paris, Les belles lettres,
2025, 501 pages, 254 fig. dans le texte. Il s’agit
d’un ouvrage exceptionnel qui, a la différence
AU G USTE de plusieurs essais récents consacrés au
Princeps, ne déroule pas sa biographie et son
oeuvre politique, mais examine les conditions
dans lesquelles il a réussi a inventer un véritable
soft power avant la lettre, multipliant les moyens
structurels et iconographiques pour dominer les
esprits, tout au long de son treés long régne.
S’appuyant sur une exceptionnelle génération
de poetes, au premier rang desquels figurent
Virgile et Horace, et sur divers artistes
plasticiens ou architectes créateurs qui lui
¢taient acquis, il s’est trés tot présenté comme
I’intercesseur d’Apollon sur terre, dont il
prétendait qu’il lui devait sa victoire sur Marc
Antoine et Cléopatre a Actium, accompagnant
ainsi le retour de 1’dge d’or. Déployant cette
exceptionnelle familiarité avec les données textuelles et archéologiques de I’époque, dont
il avait déja fourni une preuve éclatante dans sa thése publiée en 1994, et sans rien ignorer
des ¢tudes de Diane Favro sur I’application des concepts modernes relatifs a la ville
appliqués a I’antiquité, ni de celles de Paul Zanker sur le pouvoir des images, G. S. nous
offre ici un éblouissant manuel d’idéologie impériale dont la richesse foisonnante impose,
dans les limites de cet hommage, une relation anthologique, mais dont la méthode doit étre
exposée aussi précisément que possible.

Ce sont en fait toutes les étapes d’un radical changement de décor, depuis le trophée de
Nicopolis jusqu’au Forum Augustum, que nous pouvons suivre au long de démonstrations
qui dans certains cas peuvent paraitre un peu subtiles, mais qui en réalité, grace a un
faisceau touffu d’indices convergents toujours clairement exposés qui entrainent la
conviction, nous livrent la véritable dimension sémantique de complexes qui mettent tous
en spectacle, sous des formes diverses mais complémentaires, la portée universelle d’un
nouveau langage ornemental. C’est ainsi qu’une étude des fameux reliefs dits de
Medinaceli-Budapest et de I’hypogée de la Porte Majeure donne la mesure, dés le début,
des enjeux politico-idéologiques en renouvelant largement leur interprétation. Il en va de
méme pour les ,,temples d’or* et les rinceaux de I’enceinte de 1’ara pacis Augustae, dont
nous retrouvons ici les si stimulantes lectures déja proposées par notre auteur. Réexaminé
dans sa globalité, le Champ de Mars augustéen qui offrait une grande liberté
d’aménagement, a la différence de la plupart des autres sites de I’ Urbs, ou Auguste a fait
en sorte de conserver, voire de ranimer les plus anciennes traditions tout en les dotant
d’éléments inédits qui en enrichissaient le sens, offre ainsi, depuis le Mausolée jusqu’a

L'emprise dessignes




I’Horologium et a I’autel de la Paix, un secteur d’expérimentation dont la cohérence globale
est pour la premicre fois pleinement démontrée. Il en va de méme pour les théatres,
désormais voués au culte impérial, dont 1’architecture est efficacement transformée, et la
dramaturgie, grace a la collaboration de créateurs acquis a sa cause, amplement modifiée
dans le sens d’une véritable révolution cosmique.Il en va de méme pour le Forum, et pour
le temple de Mars Vengeur qui le domine, dont toutes les composantes sont analysées avec
une grande acribie, et dont en particulier les masques d’Ammon (G. S. conservant avec
raison cette identification contre les hypothéses différentes récemment soutenues),qui
s’insérent dans les imagines clipeatae alternant avec les copies des Caryatides de
I’Erechtéion d’ Athénes, sur ’attique des portiques encadrant le sanctuaire, autorisent une
compréhension du complexe sur trois niveaux: d’abord un rappel des deux étapes majeures
de la déchéance des Perses achéménides; ensuite le role décisif de ce dieu du soleil
couchant garantissant la victoire aux armées tournées contre les populations d’au-dela de
I’Euphrate; enfin, dans une perspective résolument astrologique, 1’affirmation du lien étroit
qui unissait Ammon, identifi¢ a la constellation du Bélier et Mars, identifi¢ a la plancte
éponyme, I’ensemble évoquant sans détour la prééminence de 1’Occident, contre les
velléités dionysiaques de Marc Antoine et de Cléopatre.

La mise en évidence d’un phénomeéne trop souvent ignoré, a savoir la ,,récupération de la
pesanteur®, particulierement dans le traitement des acanthes du chapiteau corinthien, dont
Vitruve donne une description remarquablement actualisée, et dont les chapiteaux de
I’ordre extérieur du temple de Mars présentent sans doute la vision la plus canonique, rend
sa signification aux choix augustéens, dictés par le souci de s’opposer aux végétaux
dionysiaques, et confeére aux fameux rinceaux de I’enceinte de 1’ara Pacis la portée
allégorique que G. S. avait été le premier a reconnaitre dans des études antérieures, nous
I’avons dit, et qu’il replace brillamment ici dans la dialectique si habilement maitrisée entre
classicisme et naturalisme qui caractérise les formes nouvelles.

Se dessine alors I’invention d’un langage universel, dont Rome devient le siege principal,
avant son extension a toutes les civitates de I’Empire et la diffusion des images de la famille
impériale dans de multiples villes de province, d’Orient ou d’Occident. L’art augustéen a
en effet hérité de la sculpture hellénistique la pratique de mélanger les styles au sein d’une
méme oeuvre, comme le prouve déja I’extraordinaire collection d’Asinius Pollion, dont la
description de Pline I’Ancien, souvent mal interprétée, ne permet pas de cerner vraiment
le programme, mais dont le temple d’Apollon, prés du théatre de Marcellus, constitue
certainement le plus bel exemple. Un détour par I’évolution de la représentation du
Princeps illustre la rupture introduite dans 1’imagerie officielle par ce que G. S. n’hésite
pas a appeler la révolution augustéenne, et dont la statue de Prima Porta délivre le contenu.
L’adoption progressive dans la sphere privée (,,L’age d’or a domicile®) de ces principes de
représentation, et la spécificité des thémes qui s’y inscrivent sont somptueusement
illustrées, depuis les fresques de la villa de la Farnésine jusqu’aux décors de la premiére
résidence palatine d’ Auguste, et ce qui nous est ici si prolixement et si profondément conté
c’est la genese et la formation de ce que nous appelons le ,troisiéme style avec, par voie
de conséquence, la ,transfiguration du monde* qu’il implique. Aucun spécialiste de ces
premiers temps impériaux n’avait encore restitué avec autant de force et de pénétration ces
évolutions décisives, dont le souvenir et, plus précisément 1’influence n’ont pas cessé de
se manifester, depuis, au long des siécles. L’ouvrage se termine par un regard appuyé sur
le conflit entretenu par Ovide, qui n’hésite pas a dénoncer la vacuit¢ de I’esthétique



officielle de la maiestas et a lui opposer celle de la veritas, qui voit dans I’amour la seule
puissance invincible de ce monde. C’est finalement toute I’entreprise de la mystification
augustéenne qui se trouve ainsi décryptée, et généreusement mise a la disposition d’un
public cultivé avec un savoir toujours accessible dont on ne peut que saluer la grande
séduction. »



Dominique BARTHELEMY
% ; « J'ai I'nonneur de déposer sur le bureau
= () J 5, 34 de I'Académie, de la part de son auteur, le livre
S 0 1T de Jean-Pierre Devroey, Ecrire, dessiner des
A '\ paysages de labour. Enquéte d’iconographie
i;ag, 2 historique dans I’Occident médiéval (VI¢ — XII°
| siecles), Bruxelles, Académie royale de
m\t& e Belgique, 2025. Paris, Editions du Seuil, 2024,
wP 4 140 p. Intéressé a I’histoire des paysans du

moyen age dans tous ses aspects, Jean-Pierre
Devroey suit alternativement la trace de leurs
réves (avec les imaginaires faiseurs ou
empécheurs de la gréle et du tonnerre, dans son
j \ - livre de 2024 dont j’ai fait I’hommage a
ECRIRE, DESSINER %" Dlautomne dernier) et la trace de leurs pas, ici

N

JEAN-PIERRE DEVROEY

DES PAYSAGES derri¢re la charrue (ou araire) qu’ils poussent
DE LABOUR avec effort aprés Il’avoir tout de méme
Eaguieel ogheolis historique aménagée avec habileté. Toutes ces traces sont

dans 'Occident médiéval (VI*-XII siécles) ; X R
malheureusement trés discontinues mais, a tout

: prendre, celles du laboureur au travail sont plus
. nombreuses. [’auteur peut ainsi reprendre
résolument I’ analyse du celebre psautler dit d’Utrecht (produit a Reims entre 820 et §835),

car il leve ’hypothéque d’une pure imitation de modeles antiques pour y découvrir dans
les détails des observations de la réalité environnante, en harmonie avec les travaux de Tim
Ingold et de Guillemette Bolens auxquels il se réfere. La lecture symbolique que les images
accompagnent ne les empéche pas de témoigner aussi pour I’histoire des techniques. Il
détecte dans le psautier d’utrecht (fol. 86 r) la plus ancienne représentation connue d’une
baratte. Il fait voir outils, attelages et travailleurs comme des sortes de collages sur le motif
antérieur, en sorte que, dans les psautiers anglais qui copient a leur manicre le psautier
d’Utrecht entre le XI° et le XIII® siecles il peut déceler des évolutions tres intéressantes.
Dés le début du XI° siecle, dans le psautier de Harley, ce sont des rais de labour et un araire
manche-sep ; la représentation devient tres précise au milieu du XII° siécle dans le psautier
d’Eadwine ou dans le psautier anglo-catalan de Canterbury (1170/1190) et révele des
innovations comme 1’assemblage du manche sur dental ou I’articulation du timon au joug
des beeufs. Les belles reproductions qui émaillent le livre sont commentées dans des textes
substantiels qui ont ét¢ imprimés en un violet trés tendre, faisant du livre de Jean-Pierre
Devroey, en lui-méme, un objet d’art agréable a regarder.

Le moment est venu, au chapitre 3, a partir de la p. 53, de souligner la diversité des araires
complexes de I’antiquité et du haut moyen age en rejoignant un courant récent de
I’historiographie qui remet en cause le motif d’une « révolution » agricole proche de 1’an
1000 qui aurait vu la charrue te le collier d’épaule, pieces décisives, lancer I’essor rural de
I’Europe. On sait que cet essor est désormais tenu pour une croissance lente et longue, entre
600 et 1300, durant laquelle les innovations techniques sont nombreuses et adaptées a la
spécificité de chaque environnement. Le lecteur de Jean-Pierre Devroey trouvera ainsi une




explication lumineuse (p.55) sur les araires dentaux a la romaine du VI° siecle, visibles
dans le Pentateuque Ashbournian, sur 1’araire complexe représenté par le psautier de
Stuttgart (produit vers 830 a Saint-Germain-des-Prés) avec des beeufs de taille moyenne,
qui a fait I’objet d’une expérimentation récente (photographie, p. 59), sur I’araire court que
I’on voit sur le céleébre calendrier des mois de Saint-Pierre de Salzburg. La broderie
monumentale de la Création a Gérone montre un araire a avant-train, faut-il dire dés lors
une « charrue » (p. 62-63) ?

Sur un calendrier de la premiére moiti¢ du XI° siécle a Canterbury un attelage de beeufs
avec joug de garrot (p. 72), premiere image d’un long train de labour, ce qui améne I’auteur
a un développement sur les corvées domaniales. Une analyse fine de I’inventaire de
Fleury-la-Riviere (apres 867) complété par une description, en 861, du domaine de Condé-
sur-Marne, permet de comprendre que les corvées n’étaient pas seulement modulées selon
le statut des terres, mais aussi organisées en fonction de la différence des types de labour
selon les saisons. Jusque dans les campagnes francaises du XIX® si¢cle, coexistaient
diverses forme d’association d’entre les paires de beeufs, la charrue longue n’étant pas la
seule possible et adaptée : une séquence de trois trains d’attelage a deux beeufs avait aussi
ses avantages, comme le montre encore un labourage nivernais peint en 1849 par Rosa
Bonheur (p. 89).

Une conclusion bien fournie revient enfin (a partir de la p.96) sur la variété des solutions
¢cologiques et techniques du haut moyen age, et I’on devrait pouvoir, par de nouvelles
enquétes, en affiner I’histoire en dépit des lacunes de la documentation qui nous est
parvenue. Et le bouquet final de ce beau livre, on pourrait dire de ce feu d’artifice, est
constitué par un développement sur les représentations d’Eve a c6té d’Adam. On avait vu
la premiere femme tenant un fuseau et méme tirant un coutrier a avant-train au moyen d’un
collier d’épaule, avant 1138 sur les portes de bronze de Saint-Zénon de Vérone (p. 65), on
la revoit sur une frise de la cathédrale de Modéne, vers 1100, manipulant un hoyau a deux
dents tandis qu’Adam tient un fossoir (p. 120). Dans le premier cas était symbolisée la
domination masculine, dans le second c’est une association sur pied d’égalité. Jean-Pierre
Devroey procure p. 110 d’autres exemples, des X°-XI° siecles, dans le monde byzantin et
a Ripoll, d’une association des deux sexes dans le travail agricole. Cependant a partir du
XII¢ siecle s’affirme en Occident le couple du laboureur et de la fileuse.

Voila donc une contribution majeure a I’histoire du monde rural, émaillée de remarques
trés précieuses pour I’histoire culturelle. »



10

Sylvain Brocquet

«J'ai I'honneur de déposer sur le bureau de

BBLIOTSEA i STUD SO B I'Académie, de la part de son auteur, Giuliano
Giuliano Boccali BOCCALI, D'ouvrage intitulé Un mondo
: diverso per davvero. La letteratura classica
Un mondo diverso indiana, Milan : Unicopli, 2025.
per davvero
La letteratura classica indiana Ce volume de 368 pages, dans lequel Cinzia

Pieruccini (Universita degli studi di Milano)
et Mario Franceschini (Universita di Bologna)
rassemblent vingt-et-un des articles et des
textes de conférence les plus importants que
Giuliano Boccali a écrits au cours d’une
période de sa carriere qui s’étend de 1991 a
2024, est congu comme un hommage a
I’ceuvre de ce savant, figure de 1’indianisme
italien. Né en 1946, Giuliano Boccali a
enseigné¢ la philologie de 1973 a 1987,
d’abord a I’Université Ca’ Foscari a Venise,
puis a I’Universita degli studi a Milan ; il a
ensuite exercé comme professeur d’études
Unicoplit indiennes, de nouveau a la Ca’Foscari de 1987
a 1997, puis a Milan, de 1997 a 2014, année
ou il a pris sa retraite.

L’essentiel de son ceuvre, considérable, porte sur la littérature de 1’Inde classique,
principalement en sanskrit, mais aussi en prakrit — or qui dit « littérature », dans le contexte
indien, désigne aussi bien la théorie littéraire que les ceuvres elles-mémes, qui lui sont
organiquement et indissolublement liées. Giuliano Boccali s’intéresse en effet a ces deux
aspects du fait littéraire indien, ce qui I’a amené, tout au long de sa carriere, a ¢tudier des
ceuvres particuliéres, des themes (mythes, personnages, éléments du paysage, etc.), des
genres, des structures (figures de style, etc.), avec une insistance toute particuliere sur la
nature et la manic¢re dont sa présence anime la poésie et contribue a 1’émotion ; car
I’émotion, tres précisément I’émotion esthétique fondée sur la représentation de tel ou tel
sentiment, que 1’Inde met au cceur de sa pensée esthétique sous le nom de rasa, « saveur »,

est aussi le fil conducteur de la réflexion de Giuliano Boccali sur la littérature indienne.
Le présent volume refléte a la fois cette variété et cette unité : si la plupart des textes qui y
figurent traitent de thémes ¢étudiés dans le cadre de ’analyse approfondie d’une ceuvre
précise (par exemple son article le plus récent, « L’immagine delle montagne nella poesia
di Kalidasa », p. 69-92, ou encore ce texte de 1997, « Le immagini del monsone in
Asvaghosa », p .189-204), d’autres s’attachent a un theme spécifique dans 1’ensemble de
la littérature (« La natura nella poesia indiana classica », 2016, p. 23-39), ou bien portent
sur des questions de genre littéraire (« Epica indiana fra Mahabharata e poemi d’arte »,
2011, p. 221-241), sur des ceuvres particulieres (« La Sattasar di Hala. Per una revisione
della letteratura critica », seul texte représentant le prakrit, en I’occurrence la Maharastr,




11

datant de 1991, p. 205-220), sur des structures (« Le metafore complesse nei piu antichi
testi indiani classici », 2010, p. 326-336).

Une dimension des travaux de Giuliano Boccali est absente de ce recueil, tout en y étant
inscrite en filigrane : son ceuvre de traducteur, qui transparait dans 1’¢légance lumineuse
des nombreux exemples traduits qui y figurent. Il a en effet publi¢ plusieurs traductions
italiennes de grandes ceuvres littéraires de 1’Inde classique, comme le Meghadiita et le
Kumarasambhava de Kalidasa, le Gitagovinda de Jayadeva, la Sattasai de Hala, la
Caurisurataparicasika de Bilhana ; il a également réuni des traductions de poémes ou
d’extraits de poémes dans des anthologies, comme Poesia d’amore indiana. Ses
traductions, qui ont largement contribué a la connaissance de cette littérature en Italie, sont
écrites dans une langue ¢légante et raffinée, tout en demeurant d’une grande exactitude
philologique : en cela, Giuliano Boccali montre une voie que les indianistes se doivent de
suivre, puisque 1’étude d’une civilisation ne saurait aller sans I’effort de la faire connaitre.
Ainsi que le remarque Cinzia Pieruccini dans une courte préface intitulée fort a propos « Il
fiore e la magia » — titre emprunté au philosophe Abhinavagupta, qui en glorifiant la déesse
de la parole définit par ces mots la poésie —, Giuliano Boccali est en somme 1’équivalent
italien du sahrdaya indien, I’homme de golt, I’amateur éclairé doué d’une exquise
sensibilité, qui comprend la poésie et sait au besoin en composer. Car, ajoute-t-elle, pour
faire gotter a des lecteurs occidentaux non sanskritistes les beautés de la poésie indienne,
il faut étre a la fois philologue et poéte.

Ce recueil d’articles est un bel hommage a un grand indianiste et a un lettré, et ne peut que
contribuer a faire connaitre son ceuvre non seulement au public des indianistes, mais aussi
au public cultivé des amateurs de poésie. »



