
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Hommage déposé lors de la séance du 6 juin 2025 

_____________________ 

 

 

Le Président Franciscus VERELLEN, avec les observations complémentaires de 

Carlos LÉVY 

 

« Nous avons l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de son éditeur, 

l’ouvrage Aristotle and Xunzi on shame, moral 

education, and the good life, par Jingyi Jenny 

Zhao, paru dans la collection « Emotions of the 

Past », Oxford et New York, Oxford University 

Press (OUP), 2024, 178 p. 

En dépit de l’intérêt certain porté à l’histoire des 

émotions, les études interculturelles fouillées sur 

les émotions ne sont pas légion. En abordant 

Aristote (384-322 av. J.-C.) et Xunzi (310-235 av. 

J.-C.) dans la collection « Les Émotions dans le 

monde prémoderne » de la OUP et en comparant 

leurs conceptions respectives de la honte, 

l’auteur attire notre attention sur la place notable 

qu’occupent les émotions dans la pensée éthique 

de l’antiquité, en Chine comme en Grèce. La 

honte est une « émotion sociale », une expérience 

reflétant l’adhésion de l’individu à un code de 

conduite sociale. Aristote traite des émotions 

dans ses écrits non seulement relatifs à l’éthique 

mais aussi à la rhétorique et la politique. Xunzi, l’un des penseurs les plus féconds de la 

tradition confucéenne, scrute les émotions comme un élément de la nature humaine, inné 

mais susceptible d’être régulé par l’éducation, les rituels et la musique.  

L’auteur de cette étude originale, Jingyi Jenny Zhao, Needham Fellow à Clare Hall, 

université de Cambridge, a pour maître Geoffrey Lloyd, Professeur émérite en sciences et 

philosophie de l’Antiquité à Cambridge, l’un des pionniers des études gréco-chinoises. 

Zhao situe d’abord Aristote et Xunzi dans leurs milieux socio-historiques et intellectuels 

respectifs (chapitre premier). Le philosophe macédonien, métèque à Athènes, s’adresse à 

des élites civiques ainsi qu’aux hommes d’État. Celui de la Chine des Royaumes 

combattants tardifs, itinérant, conseille successivement les princes de plusieurs cours 

féodales. Alors que pour Xunzi le modèle du monarque universel, fils du Ciel, est 

axiomatique, pour Aristote, le débat sur la constitution de l’État est ouvert. Pour l’un et 

l’autre, éthique et politique sont indissociables, et la rhétorique y occupe une place centrale. 

Chez Xunzi, outre la validité de l’argument, c’est l’autorité morale de l’orateur qui rend un 

discours persuasif ; selon Aristote, l’orateur doit de surcroit comprendre l’émotion de son 

auditoire et s’en saisir comme un véhicule de persuasion.  



2 

 

Le chapitre 2 ouvre sur une discussion de la place des émotions (pathē / qing) dans les deux 

systèmes de pensée, puis dresse un cadre conceptuel des idées relatives à la honte chez 

Aristote comme chez Xunzi. Les termes clés chez Aristote sont aidōs (pudeur) et aischunē 

(honte), chez Xunzi ru (honte), xiu (pudeur) et chi (conscience morale). La notion de 

« face » (lian), souvent considérée comme un élément important des relations sociales 

chinoises, qualifiant la Chine parfois de « culture de la honte », existe à l’époque des 

Royaumes combattants mais est moins courante que les termes ru, « outrage », et son 

antonyme rong, « gloire ». Les termes xiu et chi signifient en outre « sentiment de honte » 

et « considérer comme honteux ».  

Le chapitre 3 s’intéresse à la nature humaine et à ce qui distingue les êtres humains des 

animaux et autres êtres vivants. Selon la célèbre expression d’Aristote, l’homme est un 

animal politique, politikon zōon. D’après Xunzi, l’être humain se distingue des animaux 

par sa capacité à constituer des communautés (qun), à pratiquer des distinctions (fen) et à 

se soumettre aux règles de bienséance sociale (yi). Aristote et Xunzi s’accordent sur la 

perception que le discernement est propre aux êtres humains. Pour Aristote, le 

discernement se déploie au moyen du logos (discours raisonné), pour Xunzi du bian 

(argument discriminant). Les deux philosophes considèrent l’éducation morale comme le 

vecteur principal de la réalisation du potentiel humain et, dans ce contexte, attribuent à la 

honte une fonction structurante de l’identité humaine.  

Le quatrième chapitre examine le rôle de la honte dans le cheminement des êtres humains 

vers la vertu morale. Aristote et Xunzi emploient tous deux la métaphore du « façonnage 

de bois tordu » pour décrire l’œuvre de l’éducation morale sur la nature humaine innée. À 

la différence de Xunzi et ses homologues chinois, Aristote ne pose pas la question de savoir 

si la nature originale de l’être humain est bonne ou mauvaise mais met en avant le concept 

de l’« accoutumance », processus requérant a la fois des capacités intellectuelles et morales, 

comme rectificateur d’une nature humaine encore inachevée. Chez Xunzi la notion de 

jiaohua (transformation intérieure par l’instruction) occupe une place comparable.  

Si les hommes sont des êtres sociaux, quel est l’effet de la honte en tant qu’émotion sociale 

sur la vie communautaire, la solidarité et l’intégration de l’individu dans la société ? Dans 

le cinquième et dernier chapitre l’auteur se tourne vers ces questions. Le rapport entre 

éthique et politique chez Aristote est bien connu. De même, la philosophie chinoise tient 

l’éducation morale comme indissociable de l’art de gouverner. Outre la transformation et 

l’accoutumance, des instances normatives comme nomos (loi, coutume), li (rituel) et fa (loi, 

modèle) entrent en jeu. Si le discours des philosophes sur la honte, l’honneur et le 

déshonneur vise notamment l’éducation morale de l’individu, il est, en définitive, de nature 

politique.  

L’auteur constate en conclusion que le comparatisme pose des défis considérables : en 

l’occurrence, les termes grecs et chinois ne coïncident pas parfaitement, des stéréotypes 

opposant une « culture de la honte » dite extrême-orientale à une « culture de la culpabilité 

» occidentale brouillent notre entendement de la honte. De surcroît, la commensurabilité 

interculturelle des émotions est a priori discutable. Si les recherches comparatistes n’ont 

pas vocation à approfondir la science des spécialistes, elles ont néanmoins la capacité 

appréciable d’affuter leur questionnement par l’examen des antinomies, parfois déroutant. 

En rapprochant le rapport de l’individu à la société en Grèce et Chine antiques, cet ouvrage 

fait surgir une convergence frappante entre deux façons d’entrevoir l’émotion de la honte 

aux extrémités opposées de l’Eurasie, mettant chaque fois la poursuite du bien commun et 



3 

 

de la construction sociale et politique au cœur de la quête du perfectionnement de soi. Pour 

autant, l’auteur souligne que la Chine -pas plus que la Grèce- n’a connu de pensée unique. 

Zhuangzi, par exemple, contemporain taoïste d’Aristote et de Xunzi, ne s’intéresse ni à la 

construction de l’État, ni à l’engagement dans la vie politique, prônant le retrait du monde, 

s’abstenant de toute différenciation sociale et morale, et de catégorisation des émotions 

telles l’honneur et la honte. 

Observations de Carlos Lévy : 

C’est un livre courageux qui entreprend une étude comparative d’œuvres éloignées à la 

fois linguistiquement, géographiquement et philosophiquement. Comme c’est 

généralement le cas pour les livres publiés à Oxford, la présentation matérielle est 

impeccable. On regrettera l’absence d’index locorum, particulièrement utile quand il s’agit 

d’une étude citant un grand nombre de textes antiques. Par ailleurs, on est en droit de 

regretter que la bibliographie, très abondante, soit presque exclusivement anglais. 

Rappelons qu’il existe une prestigieuse tradition française d’études aristotéliciennes, avec 

notamment les travaux de Pierre Aubenque et de Jacques Brunschwig.  

Sur un tel sujet la méthodologie est essentielle. On saluera le choix de procéder en 

délimitant des « clusters », autrement dit des groupes de concepts qui permettent des 

conclusions moins arbitraires que celles que l’on pourrait tirer de concepts isolés. Pour 

autant, la généalogie des concepts relatifs à la honte est sommaire, p. 39-40, et rien n’est 

dit de leur devenir à l’époque du moyen platonisme, qui constituera une période de grand 

développement pour le concept de honte, notamment avec Philon d’Alexandrie et la 

connexion entre monothéisme et philosophie. Fidèle à la méthode analytique l’auteur s’en 

tient à la synchronie du concept dans un espace très strictement délimité. Cela donne des 

analyses fines de l’aidôs, de l’aischunè, principaux termes pour désigner la honte, qui grâce 

à elles se trouve dissociée à juste titre à la fois de la crainte et de la culpabilité. 

Finalement, l’aspect le plus convaincant du livre est l’opposition entre Xunzi et Zhuangzi, 

qui permet de mettre en question tout ce qui de prime abord sépare Xunzi d’Aristote. Xunzi 

c’est le cloisonnement, l’organisation, la rigueur, tandis que Zhuangzi c’est le relativisme, 

le baroque, la pensée du flux. Ainsi donc, malgré tout ce qui le sépare, Xunzi serait plus 

proche d’Aristote, le classificateur, que de Zhuangzi. Ce que le livre suggère, sans jamais 

l’assumer pleinement, c’est que ces deux penseurs illustrent deux grandes tendances de la 

pensée humaine, dans son universalité : celle qui privilégie l’ordre et celle qui estime qu’il 

convient de laisser libre cours à la spontanéité, plus facilement génératrice de vérités. 

En ce qui concerne plus précisément Aristote :  

-il y a une sorte de malentendu dans le titre. En effet, il laisse entendre que l’étude concerne 

tous les aspects du corpus aristotélicien, alors qu’il s’agit pour l’essentiel de quelques 

paragraphes de l’Éthique à Nicomaque. Des questions fondamentales comme le contenu 

de l’œuvre exotérique, perdue, ou encore de la place de la honte dans la Rhétorique et la 

Politique sont laissées de côté, même s’il arrive à l’auteur de reconnaître que d’illustres 

philosophes font un choix contraire au sien (voir la référence à Gisela Striker, p. 32, n. 24).  

-la lacune la plus importante concerne cependant le concept de prohairesis, de plus en plus 

central dans les études aristotéliciennes et dont il n’est que trop brièvement question dans 

les p. 87-88 et 97-98. La prohairesis est le concept déterminant pour la notion 

aristotélicienne du sujet et de sa liberté. Or il n’est que bien peu question de la liberté dans 

ce livre et le terme lui-même ne figure même pas dans l’index. Or c’est là une question à 

notre sens essentielle : derrière les notions de honte, d’éducation et de bonheur il y a la 



4 

 

problématique de la liberté du sujet dont on aimerait savoir quelle place elle peut avoir 

chez Xunzi. À ce sujet, la référence, intéressante, p. 120, à sa préférence pour la monarchie, 

opposée à la réflexion aristotélicienne, plus libre, sur les régimes politiques, aurait dû être 

menée beaucoup plus loin ; 

p. 98 et s. la réflexion sur le rang intermédiaire de la honte dans l’axiologie est intéressante 

et juste, mais encore une fois elle est trop restreinte. On aurait aimé savoir ce qu’il y a là 

de spécifiquement aristotélicien et ce qui appartient à l’héritage platonicien, dont 

l’évocation tout au long du livre est trop furtive. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

Pierre GROS 

 

   « J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de son auteur, 

le dernier livre de Gilles Sauron intitulé Auguste. 

L’emprise des signes, Paris, Les belles lettres, 

2025, 501 pages, 254 fig. dans le texte. Il s’agit 

d’un ouvrage exceptionnel qui, à la différence 

de plusieurs essais récents consacrés au 

Princeps, ne déroule pas sa biographie et son 

oeuvre politique, mais examine les conditions 

dans lesquelles il a réussi à inventer un véritable 

soft power avant la lettre, multipliant les moyens 

structurels et iconographiques pour dominer les 

esprits, tout au long de son très long règne. 

S’appuyant sur une exceptionnelle génération 

de poètes, au premier rang desquels figurent 

Virgile et Horace, et sur divers artistes 

plasticiens ou architectes créateurs qui lui 

étaient acquis, il s’est très tôt présenté comme 

l’intercesseur d’Apollon sur terre, dont il 

prétendait qu’il lui devait sa victoire sur Marc 

Antoine et Cléopâtre à Actium, accompagnant 

ainsi le retour de l’âge d’or. Déployant cette 

exceptionnelle familiarité avec les données textuelles et archéologiques de l’époque, dont 

il avait déjà fourni une preuve éclatante dans sa thèse publiée en 1994, et sans rien ignorer 

des études de Diane Favro sur l’application des concepts modernes relatifs à la ville 

appliqués à l’antiquité, ni de celles de Paul Zanker sur le pouvoir des images, G. S. nous 

offre ici un éblouissant manuel d’idéologie impériale dont la richesse foisonnante impose, 

dans les limites de cet hommage, une relation anthologique, mais dont la méthode doit être 

exposée aussi précisément que possible. 

Ce sont en fait toutes les étapes d’un radical changement de décor, depuis le trophée de 

Nicopolis jusqu’au Forum Augustum, que nous pouvons suivre au long de démonstrations 

qui dans certains cas peuvent paraître un peu subtiles, mais qui en réalité, grâce à un 

faisceau touffu d’indices convergents toujours clairement exposés qui entraînent la 

conviction, nous livrent la véritable dimension sémantique de complexes qui mettent tous 

en spectacle, sous des formes diverses mais complémentaires, la portée universelle d’un 

nouveau langage ornemental. C’est ainsi qu’une étude des fameux reliefs dits de 

Medinaceli-Budapest et de l’hypogée de la Porte Majeure donne la mesure, dès le début, 

des enjeux politico-idéologiques en renouvelant largement leur interprétation. Il en va de 

même pour les „temples d’or“ et les rinceaux de l’enceinte de l’ara pacis Augustae, dont 

nous retrouvons ici les si stimulantes lectures déjà proposées par notre auteur. Réexaminé 

dans sa globalité, le Champ de Mars augustéen qui offrait une grande liberté 

d’aménagement, à la différence de la plupart des autres sites de l’Urbs, où Auguste a fait 

en sorte de conserver, voire de ranimer les plus anciennes traditions tout en les dotant 

d’éléments inédits qui en enrichissaient le sens, offre ainsi, depuis le Mausolée jusqu’à 



6 

 

l’Horologium et à l’autel de la Paix, un secteur d’expérimentation dont la cohérence globale 

est pour la première fois pleinement démontrée. Il en va de même pour les théâtres, 

désormais voués au culte impérial, dont l’architecture est efficacement transformée, et la 

dramaturgie, grâce à la collaboration de créateurs acquis à sa cause, amplement modifiée 

dans le sens d’une véritable révolution cosmique.Il en va de même pour le Forum, et pour 

le temple de Mars Vengeur qui le domine, dont toutes les composantes sont analysées avec 

une grande acribie, et dont en particulier les masques d’Ammon (G. S. conservant avec 

raison cette identification contre les hypothèses différentes récemment soutenues),qui 

s’insèrent dans les imagines clipeatae alternant avec les copies des Caryatides de 

l’Erechtéion d’Athènes, sur l’attique des portiques encadrant le sanctuaire, autorisent une 

compréhension du complexe sur trois niveaux: d’abord un rappel des deux étapes majeures 

de la déchéance des Perses achéménides; ensuite le rôle décisif de ce dieu du soleil 

couchant garantissant la victoire aux armées tournées contre les populations d’au-delà de 

l’Euphrate; enfin, dans une perspective résolument astrologique, l’affirmation du lien étroit 

qui unissait Ammon, identifié à la constellation du Bélier et Mars, identifié à la planète 

éponyme, l’ensemble évoquant sans détour la prééminence de l’Occident, contre les 

velléités dionysiaques de Marc Antoine et de Cléopâtre. 

La mise en évidence d’un phénomène trop souvent ignoré, à savoir la „récupération de la 

pesanteur“, particulièrement dans le traitement des acanthes du chapiteau corinthien, dont 

Vitruve donne une description remarquablement actualisée, et dont les chapiteaux de 

l’ordre extérieur du temple de Mars présentent sans doute la vision la plus canonique, rend 

sa signification aux choix augustéens, dictés par le souci de s’opposer aux végétaux 

dionysiaques, et confère aux fameux rinceaux de l’enceinte de l’ara Pacis la portée 

allégorique que G. S. avait été le premier à reconnaître dans des études antérieures, nous 

l’avons dit, et qu’il replace brillamment ici dans la dialectique si habilement maîtrisée entre 

classicisme et naturalisme qui caractérise les formes nouvelles. 

Se dessine alors l’invention d’un langage universel, dont Rome devient le siège principal, 

avant son extension à toutes les civitates de l’Empire et la diffusion des images de la famille 

impériale dans de multiples villes de province, d’Orient ou d’Occident. L’art augustéen a 

en effet hérité de la sculpture hellénistique la pratique de mélanger les styles au sein d’une 

même oeuvre, comme le prouve déjà l’extraordinaire collection d’Asinius Pollion, dont la 

description de Pline l’Ancien, souvent mal interprétée, ne permet pas de cerner vraiment 

le programme, mais dont le temple d’Apollon, près du théâtre de Marcellus, constitue 

certainement le plus bel exemple. Un détour par l’évolution de la représentation du 

Princeps illustre la rupture introduite dans l’imagerie officielle par ce que G. S. n’hésite 

pas à appeler la révolution augustéenne, et dont la statue de Prima Porta délivre le contenu. 

L’adoption progressive dans la sphère privée („L’âge d’or à domicile“) de ces principes de 

représentation, et la spécificité des  thèmes qui s’y inscrivent sont somptueusement 

illustrées, depuis les fresques de la villa de la Farnésine jusqu’aux décors de la première 

résidence palatine d’Auguste, et ce qui nous est ici si prolixement et si profondément conté 

c’est la genèse et la formation de ce que nous appelons le „troisième style“ avec, par voie 

de conséquence, la „transfiguration du monde“ qu’il implique. Aucun spécialiste de ces 

premiers temps impériaux n’avait encore restitué avec autant de force et de pénétration ces 

évolutions décisives, dont le souvenir et, plus précisément l’influence n’ont pas cessé de 

se manifester, depuis, au long des siècles. L’ouvrage se termine par un regard appuyé sur 

le conflit entretenu par Ovide, qui n’hésite pas à dénoncer la vacuité de l’esthétique 



7 

 

officielle de la maiestas et à lui opposer celle de la veritas, qui voit dans l’amour la seule 

puissance invincible de ce monde. C’est finalement toute l’entreprise de la mystification 

augustéenne qui se trouve ainsi décryptée, et généreusement mise à la disposition d’un 

public cultivé avec un savoir toujours accessible dont on ne peut que saluer la grande 

séduction. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

Dominique BARTHÉLEMY 

 

 

« J'ai l'honneur de déposer sur le bureau 

de l'Académie, de la part de son auteur, le livre 

de Jean-Pierre Devroey, Écrire, dessiner des 

paysages de labour. Enquête d’iconographie 

historique dans l’Occident médiéval (VIe – XIIe 

siècles), Bruxelles, Académie royale de 

Belgique, 2025. Paris, Éditions du Seuil, 2024, 

140 p. Intéressé à l’histoire des paysans du 

moyen âge dans tous ses aspects, Jean-Pierre 

Devroey suit alternativement la trace de leurs 

rêves (avec les imaginaires faiseurs ou 

empêcheurs de la grêle et du tonnerre, dans son 

livre de 2024 dont j’ai fait l’hommage à 

l’automne dernier) et la trace de leurs pas, ici 

derrière la charrue (ou araire) qu’ils poussent 

avec effort après l’avoir tout de même 

aménagée avec habileté. Toutes ces traces sont 

malheureusement très discontinues mais, à tout 

prendre, celles du laboureur au travail sont plus 

nombreuses. L’auteur peut ainsi reprendre 

résolument l’analyse du célèbre psautier dit d’Utrecht (produit à Reims entre 820 et 835), 

car il lève l’hypothèque d’une pure imitation de modèles antiques pour y découvrir dans 

les détails des observations de la réalité environnante, en harmonie avec les travaux de Tim 

Ingold et de Guillemette Bolens auxquels il se réfère. La lecture symbolique que les images 

accompagnent ne les empêche pas de témoigner aussi pour l’histoire des techniques. Il 

détecte dans le psautier d’utrecht (fol. 86 r) la plus ancienne représentation connue d’une 

baratte. Il fait voir outils, attelages et travailleurs comme des sortes de collages sur le motif 

antérieur, en sorte que, dans les psautiers anglais qui copient à leur manière le psautier 

d’Utrecht entre le XIe et le XIIIe siècles il peut déceler des évolutions très intéressantes. 

Dès le début du XIe siècle, dans le psautier de Harley, ce sont des rais de labour et un araire 

manche-sep ; la représentation devient très précise au milieu du XIIe siècle dans le psautier 

d’Eadwine ou dans le psautier anglo-catalan de Canterbury (1170/1190) et révèle des 

innovations comme l’assemblage du manche sur dental ou l’articulation du timon au joug 

des bœufs. Les belles reproductions qui émaillent le livre sont commentées dans des textes 

substantiels qui ont été imprimés en un violet très tendre, faisant du livre de Jean-Pierre 

Devroey, en lui-même, un objet d’art agréable à regarder. 

Le moment est venu, au chapitre 3, à partir de la p. 53, de souligner la diversité des araires 

complexes de l’antiquité et du haut moyen âge en rejoignant un courant récent de 

l’historiographie qui remet en cause le motif d’une « révolution » agricole proche de l’an 

1000 qui aurait vu la charrue te le collier d’épaule, pièces décisives, lancer l’essor rural de 

l’Europe. On sait que cet essor est désormais tenu pour une croissance lente et longue, entre 

600 et 1300, durant laquelle les innovations techniques sont nombreuses et adaptées à la 

spécificité de chaque environnement. Le lecteur de Jean-Pierre Devroey trouvera ainsi une 



9 

 

explication lumineuse (p.55) sur les araires dentaux à la romaine du VIe siècle, visibles 

dans le Pentateuque Ashbournian, sur l’araire complexe représenté par le psautier de 

Stuttgart (produit vers 830 à Saint-Germain-des-Prés) avec des bœufs de taille moyenne, 

qui a fait l’objet d’une expérimentation récente (photographie, p. 59), sur l’araire court que 

l’on voit sur le célèbre calendrier des mois de Saint-Pierre de Salzburg. La broderie 

monumentale de la Création à Gérone montre un araire à avant-train, faut-il dire dès lors 

une « charrue » (p. 62-63) ?   

Sur un calendrier de la première moitié du XIe siècle à Canterbury un attelage de bœufs 

avec joug de garrot (p. 72), première image d’un long train de labour, ce qui amène l’auteur 

à  un développement sur les corvées domaniales. Une analyse fine de l’inventaire de 

Fleury-la-Rivière (après 867) complété par une description, en 861, du domaine de Condé-

sur-Marne, permet de comprendre que les corvées n’étaient pas seulement modulées selon 

le statut des terres, mais aussi organisées en fonction de la différence des types de labour 

selon les saisons. Jusque dans les campagnes françaises du XIXe siècle, coexistaient 

diverses forme d’association d’entre les paires de bœufs, la charrue longue n’étant pas la 

seule possible et adaptée : une séquence de trois trains d’attelage à deux bœufs avait aussi 

ses avantages, comme le montre encore un labourage nivernais peint en 1849 par Rosa 

Bonheur (p. 89).  

Une conclusion bien fournie revient enfin (à partir de la p.96) sur la variété des solutions 

écologiques et techniques du haut moyen âge, et l’on devrait pouvoir, par de nouvelles 

enquêtes, en affiner l’histoire en dépit des lacunes de la documentation qui nous est 

parvenue. Et le bouquet final de ce beau livre, on pourrait dire de ce feu d’artifice, est 

constitué par un développement sur les représentations d’Eve à côté d’Adam. On avait vu 

la première femme tenant un fuseau et même tirant un coutrier à avant-train au moyen d’un 

collier d’épaule, avant 1138 sur les portes de bronze de Saint-Zénon de Vérone (p. 65), on 

la revoit sur une frise de la cathédrale de Modène, vers 1100, manipulant un hoyau à deux 

dents tandis qu’Adam tient un fossoir (p. 120). Dans le premier cas était symbolisée la 

domination masculine, dans le second c’est une association sur pied d’égalité. Jean-Pierre 

Devroey procure p. 110 d’autres exemples, des Xe-XIe siècles, dans le monde byzantin et 

à Ripoll, d’une association des deux sexes dans le travail agricole. Cependant à partir du 

XIIe siècle s’affirme en Occident le couple du laboureur et de la fileuse. 

Voilà donc une contribution majeure à l’histoire du monde rural, émaillée de remarques 

très précieuses pour l’histoire culturelle. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

Sylvain Brocquet 

 

 « J'ai l'honneur de déposer sur le bureau de 

l'Académie, de la part de son auteur, Giuliano 

BOCCALI, l’ouvrage intitulé Un mondo 

diverso per davvero. La letteratura classica 

indiana, Milan : Unicopli, 2025. 

 

Ce volume de 368 pages, dans lequel Cinzia 

Pieruccini (Università degli studi di Milano) 

et Mario Franceschini (Università di Bologna) 

rassemblent vingt-et-un des articles et des 

textes de conférence les plus importants que 

Giuliano Boccali a écrits au cours d’une 

période de sa carrière qui s’étend de 1991 à 

2024, est conçu comme un hommage à 

l’œuvre de ce savant, figure de l’indianisme 

italien. Né en 1946, Giuliano Boccali a 

enseigné la philologie de 1973 à 1987, 

d’abord à l’Université Ca’ Foscari à Venise, 

puis à l’Università degli studi à Milan ; il a 

ensuite exercé comme professeur d’études 

indiennes, de nouveau à la Ca’Foscari de 1987 

à 1997, puis à Milan, de 1997 à 2014, année 

où il a pris sa retraite.  

L’essentiel de son œuvre, considérable, porte sur la littérature de l’Inde classique, 

principalement en sanskrit, mais aussi en prakrit – or qui dit « littérature », dans le contexte 

indien, désigne aussi bien la théorie littéraire que les œuvres elles-mêmes, qui lui sont 

organiquement et indissolublement liées. Giuliano Boccali s’intéresse en effet à ces deux 

aspects du fait littéraire indien, ce qui l’a amené, tout au long de sa carrière, à étudier des 

œuvres particulières, des thèmes (mythes, personnages, éléments du paysage, etc.), des 

genres, des structures (figures de style, etc.), avec une insistance toute particulière sur la 

nature et la manière dont sa présence anime la poésie et contribue à l’émotion ; car 

l’émotion, très précisément l’émotion esthétique fondée sur la représentation de tel ou tel 

sentiment, que l’Inde met au cœur de sa pensée esthétique sous le nom de rasa, « saveur », 

est aussi le fil conducteur de la réflexion de Giuliano Boccali sur la littérature indienne. 

Le présent volume reflète à la fois cette variété et cette unité : si la plupart des textes qui y 

figurent traitent de thèmes étudiés dans le cadre de l’analyse approfondie d’une œuvre 

précise (par exemple son article le plus récent, « L’immagine delle montagne nella poesia 

di Kālidāsa », p. 69-92, ou encore ce texte de 1997, « Le immagini del monsone in 

Aśvaghoṣa », p .189-204), d’autres s’attachent à un thème spécifique dans l’ensemble de 

la littérature (« La natura nella poesia indiana classica », 2016, p. 23-39), ou bien portent 

sur des questions de genre littéraire (« Epica indiana fra Mahābhārata e poemi d’arte », 

2011, p. 221-241), sur des œuvres particulières (« La Sattasaī di Hāla. Per una revisione 

della letteratura critica », seul texte représentant le prakrit, en l’occurrence la Mahārāṣṭrī, 



11 

 

datant de 1991, p. 205-220), sur des structures (« Le metafore complesse nei più antichi 

testi indiani classici », 2010, p. 326-336). 

Une dimension des travaux de Giuliano Boccali est absente de ce recueil, tout en y étant 

inscrite en filigrane : son œuvre de traducteur, qui transparaît dans l’élégance lumineuse 

des nombreux exemples traduits qui y figurent. Il a en effet publié plusieurs traductions 

italiennes de grandes œuvres littéraires de l’Inde classique, comme le Meghadūta et le 

Kumārasambhava de Kālidāsa, le Gītagovinda de Jayadeva, la Sattasaī de Hāla, la 

Caurīsuratapañcāśikā de Bilhaṇa ; il a également réuni des traductions de poèmes ou 

d’extraits de poèmes dans des anthologies, comme Poesia d’amore indiana. Ses 

traductions, qui ont largement contribué à la connaissance de cette littérature en Italie, sont 

écrites dans une langue élégante et raffinée, tout en demeurant d’une grande exactitude 

philologique : en cela, Giuliano Boccali montre une voie que les indianistes se doivent de 

suivre, puisque l’étude d’une civilisation ne saurait aller sans l’effort de la faire connaître. 

Ainsi que le remarque Cinzia Pieruccini dans une courte préface intitulée fort à propos « Il 

fiore e la magia » – titre emprunté au philosophe Abhinavagupta, qui en glorifiant la déesse 

de la parole définit par ces mots la poésie –, Giuliano Boccali est en somme l’équivalent 

italien du sahṛdaya indien, l’homme de goût, l’amateur éclairé doué d’une exquise 

sensibilité, qui comprend la poésie et sait au besoin en composer. Car, ajoute-t-elle, pour 

faire goûter à des lecteurs occidentaux non sanskritistes les beautés de la poésie indienne, 

il faut être à la fois philologue et poète. 

Ce recueil d’articles est un bel hommage à un grand indianiste et à un lettré, et ne peut que 

contribuer à faire connaître son œuvre non seulement au public des indianistes, mais aussi 

au public cultivé des amateurs de poésie. » 

 

 

 

 


