
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Hommages déposés lors de la séance du 20 juin 2025 

_____________________ 

 

 

 

Jean-Pierre MAHÉ 

 

« J’ai l’honneur de déposer, de la 

part de l’auteur, Pierre-Vincent Claverie, 

Le registre de croisade inédit de saint 

Louis (1248-1254), Mini-Monographs in 

Medieval and Early Modern Sudies 3, 

Leiden / Boston 2025 (Brill), VIII + 179 

pages in 12°. 

 

En 1962, soit une vingtaine d’années 

avant la parution de son grand livre sur 

saint Louis, notre regretté confrère, Jean 

Richard, avait extrait du manuscrit latin 

9778 de la BnF l’acte de fondation, en 

novembre 1249, de l’église Sainte-Marie 

de Damiette, cathédrale de la ville que le 

roi avait prise six mois plus tôt. Ce codex, 

généralement connu sous le nom de 

Registre F de Philippe Auguste, contient, 

entre autres, sur 283 folios, 126 actes 

rédigés en Orient par saint Louis, à quoi 

s’ajoutent (en annexe à la présente édition) 

sept actes rédigés en France. Le tout, 

classé par ordre chronologique, embrasse 

les années 1248 à 1254. 

 

Chacune des 133 notices du corpus édité par Claverie comporte : 

- date et lieu d’écriture de l’acte (par exemple « août 1248, dans la nef du roi ancrée à 

Aigues-Mortes ») 

- bref résumé factuel (circonstances, destinataire, contenu de la décision royale) 

- liste des copies connues (perdues ou encore disponibles), éditions et analyses déjà 

publiées 

- texte critique en latin. 

Les divers documents sont insérés dans leur contexte historique, reconstruit sous la forme 

d’un exposé suivi : « Saint Louis en sa croisade » (ch. 2, p. 10-62). 

 

Après la chute du second royaume franc de Jérusalem en 1244, saint Louis croyait pouvoir 

rétablir la situation en moins de deux ans, de l’été 1247 à la fin de l’année 1249. En fait, 

dès qu’il prit la mer, le 13 mai 1249, une tempête le contraignit à reporter son départ, et il 



2 

 

ne parvint à Damiette que le 5 juin. On s’est interrogé sur les raisons – stratégiques ou 

dynastiques – qui incitèrent le roi à commencer sa campagne en Égypte, et non directement 

en Palestine.  

 

Observons, pour notre part, que, vers le milieu du XIIIe siècle, à la veille de la création du 

sultanat mamelouk, le monde musulman comptait deux grandes puissances. D’un côté, au 

nord-est, en Asie Mineure, le sultanat seldjoukide de Roum avait une organisation très 

centralisée. Pourtant, les informateurs secrets de saint Louis avaient attiré l’attention du roi 

sur les faiblesses de cet État (p. 15). De l’autre côté, l’empire ayyoubide, s’étendant de 

l’Égypte à la Nisibine, mais morcelé par la multiplication des apanages familiaux, semblait 

plus fragile. C’est peut-être pour cette raison que saint Louis envoya au sultan Ayyoub un 

défi en règle, le sommant de se faire chrétien s’il voulait conserver son pouvoir.  

 

En fait, le roi connut une grave défaite. Capturé le 6 avril 1250, il fut libéré contre rançon 

le 6 mai suivant. Il y a deux raisons principales à ce désastre. Les techniques de siège, 

auxquelles les Français étaient habitués, se heurtèrent à la maitrise du feu grégeois, 

parfaitement dominée par les Mamelouks. De plus, à la différence des chrétiens, les 

musulmans tissaient et utilisaient systématiquement des réseaux d’espionnage, qui ne 

tardèrent pas à leur ouvrir la voie de la Syrie et de la Cilicie (cf. Vahan Ter-Ghevondyan, 

Revue des études arméniennes 43, 2025). En l’occurrence, les Croisés négligèrent les 

informations des transfuges. Alors qu’un bédouin renégat leur avait indiqué un gué qui leur 

aurait permis de franchir le Bahr al-Seghir et de construire une tête de pont, le Comte 

d’Artois déclencha l’assaut prématurément et y perdit la vie (p. 17). Après sa libération, le 

roi voulait quitter l’Orient au plus vite. Mais il en fut rapidement dissuadé par la mauvaise 

foi des Mamelouks, qui menaçaient les prisonniers dont ils avaient promis la libération, et 

déclaraient vouloir supprimer les chrétiens de Terre sainte.  

 

Avant son départ pour la croisade, le roi avait eu soin de régler, en France, les affaires et 

les litiges en cours. Pourtant, il était encore à Aigues-Mortes quand les moines bénédictins 

de Lagrasse, malgré les arbitrages rendus en leur faveur en 1247 et 1249, réclamèrent des 

avantages supplémentaires (p. 12). Une fois en Orient, depuis son camp de La Mansourah, 

le roi fut obligé d’inciter sa mère, la régente, à faire appliquer un jugement favorable à son 

frère, Robert d’Artois (p. 110, n°12). Blanche de Castille reçut encore de divers côtés des 

lettres dénonçant la non-exécution de nombreuses décisions de justice (p. 113 n°52). En 

outre, le roi lui confiait des décisions nouvelles concernant les personnes qui l’avaient suivi 

en Orient (p. 107, n°44 ; p. 128 n°82). 

 

Les 133 actes du Registre sont avant tout des donations, dont 96 pensions viagères, 

payables en France en deux semestres, à l’Ascension (selon le style de Pâques en vigueur 

en France) et à la Toussaint. Certaines rentes ne sont pas seulement viagères, mais 

transmissibles aux héritiers légitimes des bénéficiaires. Comme les sommes ne sont 

payables qu’en France, les armateurs génois, récompensés par le roi, revendent souvent 

leurs titres à des Français pour ne pas  avoir à multiplier les voyages. Les autres 

actes édictent des donations, des bénéfices ecclésiastiques, des libéralités, des exemptions 

fiscales et des confirmations de décisions antérieures.  

 



3 

 

Claverie observe à juste titre que le Registre dans son ensemble révèle un fonds 

onomastique intéressant, qui laisse entrevoir la vie quotidienne du roi, entouré de ses 

échansons, chambellans et ménestrels, ainsi que des chevaliers de sa suite, ou de ses 

serviteurs les plus modestes. Il y a là un gisement de figures concrètes et inattendues, 

comparable à la prosopographie des Tablettes de cire de Jean Sarrazin, chambellan de saint 

Louis, publiées en 2003 par Elisabeth Lalou. On y croise, par exemple, la « physicienne 

Hersende » (presque homonyme de Dame Hersent, la louve d’Ysengrin), qui reçoit une 

rente de douze deniers parisis (p. 102 n°42). À son propos, Claverie rapproche cette 

maitresse en médecine – qui s’était distinguée en Orient et avait peut-être assisté la reine 

Marguerite de Provence pour la naissance de son fils Jean Tristan – des « huit miresses », 

d’excellente réputation, qui, près d’un demi-siècle plus tard, selon un Registre de 1299, 

pratiquaient efficacement la médecine. Pourtant, peu après, la Faculté de Paris avait 

indûment exclu ces femmes, sous prétexte qu’elles préféraient l’intercession des saints aux 

traitements médicaux. 

 

Un infime détail sur un point de vocabulaire. Claverie cite (p. 12) une donation de Louis 

VIII, datée de juillet 1226, qui promet à l’abbaye de Lagrasse certains biens fonciers 

confisqués pour « hérésie et faidiment ». J’entends bien que faidir est un verbe ancien bas-

francique, qui désigne une rébellion armée. Dans le monde occitan, ce type de 

« rébellions » est souvent lié à des positions religieuses (Catharisme, puis Réforme). C’est 

pourquoi les personnes exposées à des répressions très sévères pour cause de faidiment ont 

quelquefois lié ce mot, non à sa véritable étymologie germanique, impliquant une hostilité 

militaire, mais à la « foi » pour laquelle on les persécutait. Un faidit est quelqu’un qui dit 

sa foi.  

 

Ce recueil important de documents conservés à la BnF n’a pu être publié dans la Collection 

relative à l’histoire des croisades, à quoi il était initialement destiné (p. VIII). Il parait à 

présent aux Pays-Bas et apporte une contribution intéressante à l’histoire de France. » 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

Laurent PERNOT 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie l’ouvrage intitulé 

Aelius Aristide, En l’honneur de Rome 

(Discours 26). Texte établi, traduit et 

commenté par Laurent Pernot, avec la 

collaboration de Matteo Di Franco, Paris, 

Les Belles Lettres (Collection des 

universités de France, Série grecque, 

582), 2025, CCLXVI-366 p. (pages 1-49 

doubles). 

  

L’orateur et sophiste grec Aelius 

Aristide (II
e siècle après J.-C.) a laissé 

cinquante-trois discours, qui forment un 

ensemble comparable, par son ampleur, 

aux autres grands corpus grecs de 

l’époque du Haut-Empire romain, ceux 

de Plutarque, Dion de Pruse, Arrien, 

Appien ou Lucien. À la différence des 

auteurs qui viennent d’être cités, 

cependant, Aristide ne figurait pas encore 

au catalogue de la Collection des 

universités de France, mis à part les Arts 

rhétoriques apocryphes, édités en 2002 

par Michel Patillon. Le discours En 

l’honneur de Rome (Εἰς Ῥώμην) 

inaugure la publication, et ce point de départ n’est pas injustifié, car il s’agit d’un des 

discours les plus célèbres de son auteur. Selon toute probabilité, il fut composé sous le 

règne d’Antonin, en 144 après J.-C., comme on peut le déduire des renseignements fournis 

par l’auteur lui-même dans ses mémoires autobiographiques, les Discours sacrés, et il fut 

prononcé à Rome. Ayant pour sujet l’éloge de l’Empire à son apogée, il a intéressé à la fois 

les spécialistes de littérature et les historiens, depuis Edward Gibbon, qui le salua dans son 

Histoire du déclin et de la chute de l’Empire romain, jusqu’à Wilamowitz, Michael 

Rostovtzeff, Giorgio Pasquali et beaucoup d’autres. 

 Le texte grec de ce discours ne fut imprimé qu’une fois en France, anonymement, 

en 1619 ; encore ne s’agissait-il pas d’une édition à proprement parler, mais d’une 

reproduction du texte d’Estienne, destinée à l’usage des écoles de jésuites. Parmi les 

publications procurées dans d’autres pays, la dernière édition critique, fondée sur la 

consultation de manuscrits, restait jusqu’à ce jour celle de Bruno Keil (Berlin, 1898), qui, 

malgré ses mérites éminents, ne peut plus répondre aux exigences scientifiques actuelles. 

Aussi, pour la présente édition, le travail a-t-il été repris sur nouveaux frais. Les cinquante-

deux manuscrits transmettant le texte, intégralement ou partiellement, ont été collationnés 

par Matteo Di Franco, chercheur post-doctoral à l’Université Federico II de Naples, qui a 



5 

 

consacré sa thèse à cette tâche, en 2017, et qui signe ici la deuxième partie de la notice, 

portant sur les manuscrits et l’histoire du texte. 

 La méthode suivie pour l’établissement du texte a consisté à écarter les trop 

nombreuses corrections, conjectures et suspicions de lacunes avancées par les philologues 

et à revenir autant que possible aux données de la tradition manuscrite. Quand les 

manuscrits sont en désaccord, aucune famille ou sous-famille ne peut être privilégiée par 

principe, et de bonnes leçons se rencontrent dans les différentes branches du stemma, la 

transmission ayant comporté une part de contamination. L’usus scribendi d’Aristide, dont 

il n’a pas été suffisamment tenu compte par le passé, fournit des arguments utiles dans 

certains cas épineux. Parfois il convient de restaurer des leçons qui avaient été indûment 

écartées ; parfois, mais avec mesure, il est nécessaire de suggérer de nouvelles solutions. 

Au total, le texte grec proposé dans la présente édition comporte environ cent quarante 

différences, petites ou grandes, par rapport à celui de Keil, ainsi qu’une centaine de 

différences de ponctuation. 

 La dernière, et seule, traduction française était celle qui figure dans mes Éloges 

grecs de Rome (Paris, 1997). Elle a été remaniée pour la présente publication. 

 Aristide étant un prosateur difficile (« post oratorem Thucydidem […] omnium 

intellectu difficillimus », écrivait Reiske en 1761), le commentaire s’attache d’abord à 

rendre compte de la syntaxe des phrases, souvent compliquée et inattendue, et du sens de 

certains mots employés de manière délibérément vague ou métaphorique. Mais une autre 

difficulté se présente, qui tient à l’interprétation globale du projet d’Aristide : ce problème 

est traité dans le commentaire, également, et dans la notice. 

 Le discours En l’honneur de Rome contient simultanément plusieurs niveaux de 

signification qui se superposent, et qui créent un message subtil, dont la portée se révèle 

progressivement. De prime abord, le projet laudatif est évident, Aristide énumérant les 

qualités de l’Empire romain et exprimant son approbation et son admiration, à grand renfort 

de comparaisons et d’hyperboles. Ce n’est point là optimisme béat, mais choix d’un 

langage, le langage rhétorique de l’éloge, par le moyen duquel l’orateur propose une 

analyse politique et démontre la supériorité de l’Empire romain par rapport aux empires 

précédents, notamment en termes de maîtrise de l’espace (l’Empire couvrant la totalité du 

« monde habité », οἰκουμένη) et de traitement réservé aux sujets (car ceux-ci bénéficient 

de cette domination.) 

 Cette analyse est est conduit sous un angle bien précis : elle exprime le point de vue 

des élites provinciales grecques, que Rome avait renforcées en les intégrant dans le système 

impérial et en leur confiant des responsabilités. Pour parler de Rome en grec, et en tant que 

Grec, Aristide applique son propre vocabulaire aux réalités romaines et multiplie les 

citations et allusions littéraires empruntées aux auteurs grecs archaïques et classiques. D’où 

un décalage : Rome est jugée depuis Athènes et le présent est jugé depuis le passé, à travers 

le prisme de l’hellénisme, en une sorte d’auto-affirmation et de revendication culturelle. 

 Or le grand nombre des références à l’histoire et à la culture de la Grèce a pour 

contrepartie un silence pratiquement total sur l’histoire et la culture romaines, et 

notamment sur le point le plus délicat, c’est-à-dire la conquête du monde grec par Rome. 

Aristide ne veut considérer que le présent, et ainsi le discours se révèle beaucoup moins 

élogieux que son ton emphatique ne pourrait le laisser croire. L’orateur se concentre sur ce 

qu’il approuve, à savoir les bienfaits matériels de la domination romaine, qui sont 

nombreux et substantiels : la liberté consentie aux sujets de l’Empire, la politique de la 



6 

 

citoyenneté, la paix, la prospérité et la sécurité. Quant au reste, il se fait entendre à demi-

mot, en suggérant que l’Empire est un système imposé aux Grecs de l’extérieur, que les 

Grecs se soumettent en vertu de la loi du plus fort, sans éprouver aucune admiration pour 

la culture de leurs vainqueurs, et que la domination romaine doit être accueillie avec 

pragmatisme. La réussite du discours En l’honneur de Rome tient au fait que les multiples 

niveaux de signification se combinent, Aristide étant parvenu à construire une vision 

globale et apaisée de la domination romaine, pour définir ce que les élites d’Asie mineure 

acceptaient et les contreparties qu’elles attendaient. 

 Le volume se termine par un index des mots grecs du discours. » 

 

 


