Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Hommages déposés lors de la séance du 27 juin 2025

Yves-Marie BERCE

« J’ai I’honneur de déposer sur le
bureau de I’Académie I’ouvrage intitulé
Du « Prince des Bibliothécaires » au «

DU «PRINCE DES BIBLIOTHECAIRES » Modéle des Archivistes ». Lettres de
AU « MODELE DES ARCHIVISTES » LéOpOZd Delisle 0 Charles de
Lettres de Léopold Delisle Beaurepaire  (1851-1908).  Edition

i‘ Ch“(lf;;if_l,‘;{;:)mpm critique par Michaél BLOCHE et
Frangoise VIELLIARD. Genéve, Droz,

o oo e 2025 ,680 p. (Histoire des idées et

Michaél BLoCHE et Frangoise VIELLIARD

critique littéraire, vol. 534).

Léopold Delisle (1826-1910) et Charles
de Robillard de Beaurepaire (1828-1908)
se connaissaient depuis leur scolarité¢ a
I’Ecole des chartes, ou ils étaient entrés
I’un en 1845 et I’autre en 1846. La vie
sépara leurs carriéres mais n’interrompit
pas leur amitié, de sorte que pendant
environ soixante ans, ils entretinrent
constamment  une  correspondance
abondante et chaleureuse. Delisle, entré
au abinet des manuscrits en 1852, fut
administrateur général de la Bibliothéque

DROZ

nationale pendant trente et un ans, de
1874 2 1905. Quant a Charles de Beaurepaire, il fut durant cinquante-quatre ans archiviste
départemental de la Seine inférieure, a Rouen. Liés par 1’age et la naissance en Cotentin,
puis par les études chartistes, tous deux passionnés par les archives des siecles médiévaux
et particuliérement par le passé de la Normandie, ils échangerent des centaines de lettres
ou ils exposaient les soucis de leurs recherches érudites qui s’entremélaient avec leurs
chroniques familiales

En 2017, les Archives départementales de Rouen ont acquis par donation trois mille lettres
provenant de la famille Beaurepaire. Les lettres écrites par Ch. de Beaurepaire n’ont pas
subsisté ; ce sont celles de L.Delisle a Beaurepaire qui sont rassemblées dans ce volume. 11
y en a 346, la premicre datée du 1° avril 1851 et la derniere du 21 juin 1908. 11 faut noter
que d’autres lettres familiales de Delisle, conservées aux Archives de la Manche, ont été
publiées par Francoise Vielliard et Gilles Désiré dit Gosset, en 2007, a I’issue d’un colloque
de Cerisy a la mémoire de L. Delisle. La Bibliothéque nationale en 1960 lui avait consacré
une exposition organisée par Michel Nortier.



Delisle avait épousé en 1857 Laure Burnouf, fille du linguiste et indianiste Eugéne Burnouf,
I’un des premiers chartistes. Ils n’eurent pas d’enfants ; ils ne manquaient pas de s’informer
des santés et des sorts de la famille Beaurepaire, liée a 1’ancienne bourgeoisie rouennaise,
et d’organiser des rencontres estivales.

L’essentiel de la correspondance portait sur la recherche de documents conservés dans des
dépots d’archives ou de manuscrits, d’en demander des précisions voire des copies. Chacun
attendait avec impatience les services de la poste et ’envoi de paquets de livres récents ou
des derniers bulletins de sociétés savantes normandes. Leurs rapports étaient inégaux,
Beaurepaire signalait des découvertes locales tandis que Delisle informait son ami des
vicissitudes académiques de la capitale. En ces décennies, chaque ville fiére de son passé
voulait avoir sa société historique et archéologique. L’assistance aux réunions de la jeune
société, I’honneur d’y détenir une responsabilité, 1’écriture d’un article dans sa revue
¢taient des gages d’¢lévation intellectuelle et de prestige socio-politique. En conséquence,
les élections a leurs charges, les attributions de leurs prix suscitaient des discussions
longues, brilantes et parfois vexantes. Il revenait a Delisle de rapporter les échos des
cénacles parisiens ; il savait distribuer les félicitations et, aussi bien, méme a son ami,
prononcer de séveres critiques de références, d’interprétations ou de formes. Il saluait les
trouvailles de piéces nouvelles qui venaient a concerner la fortune d’une famille féodale
ou bien qui illustraient une étape architecturale d’un monument. Ses louanges des mérites
des chercheurs provinciaux s’accompagnaient de réserves sur les gloires des historiens
officiels tels que Thierry ou Michelet. Les annales politiques et les grands événements
n’étaient cités que s’ils affectaient leurs domiciles respectifs. En revanche, les épisodes de
découvertes de sources et de publications sur la Normandie médiévale étaient exposés en
détails et méme parfois donnés en extraits.

Cette collection de lettres sympathiques et savantes illustre au premier chef
I’historiographie au xix° siécle, les convictions des chercheurs, les chances et succés de
leurs enquétes, les cadres institutionnels et les conditions matérielles dont ils avaient a
s’accommoder. Ces récits de leurs aventures érudites et de leurs complicités de savoirs et
de curiosités révelent les traits a la fois banals et significatifs d’'une aimable sociabilité
intellectuelle, celle qui avait cours dans les petits mondes des conservateurs et des
chartistes.

Une introduction riche et précise est due a Vincent Maroteaux, directeur des Archives
départementales de la Seine maritime. Le volume comporte un index des noms de personne,
et des bibliographies exhaustives des travaux de Léopold Delisle (p. XLVII — LXVII) et de
Charles de Beaurepaire (p. LXIX-XC). Les éditeurs M. Bloche et Fr. Vielliard ont construit
des appareils de notes considérables. Elles excédent treés souvent la longueur des lettres et
fournissent un immense trésor de références sur plus d’un demi-siecle d’histoire de
I’histoire. Le volume prend ainsi la dimension d’un véritable guide des études médiévales
dans les dernieres décennies du XIX°® siecle. »



Jacques VERGER

Analecta Cartusiana
331

«J’ai ’honneur de déposer sur le
bureau de I’ Académie, de la part de 1’auteur,

I’ouvrage intitulé Les inventaires de la
LES INVENTAIRES DE Chartreuse de Glandier, 1790-1791,
LA CHARTREUSE DE GLANDIER publiés par Jean-Loup Lemaitre (Analecta
1790-1791 Cartusiana, 331), Saint-Etienne, CERCOR,

2025, 189 p., 16 pl. photographiques h.-t.

publiés
par Jean-Loup LEMAITRE

Ce volume est en quelque sorte le
pendant naturel de celui consacré aux
obituaires de ce méme monastére de
Glandier, publié I’an dernier dans la série
Obituaires in-8° (vol. XXX) du Recueil des
historiens de la France édité par notre
Académie, par les soins du méme Jean-
Loup Lemaitre, directeur d’études a I’Ecole
pratique des Hautes Etudes (IV® Section),
auxiliaire de I’Académie.

Fondée en 1219 par le vicomte
Archambaud IV de Comborn, la Chartreuse
T de Glandier a joué un réle important dans

2025 I’histoire religieuse du Limousin ou elle
¢tait pratiquement le seul monastére de son
ordre. Séveérement endommagée en 1569 dans le contexte des guerres de religion, elle fut
rapidement restaurée et resta active jusqu’a la fin de I’Ancien Régime, avant de connaitre
une ultime et précaire résurrection de 1869 a 1901.

La Chartreuse de Glandier n’a malheureusement laissé que des archives assez
médiocres, surtout pour la période médiévale. A part une sorte de cartulaire actuellement
déposé aux archives de la Grande Chartreuse, on y trouve surtout les documents
nécrologiques déja publiés dans le volume cité plus haut du Recueil des historiens de la
France et les inventaires consécutifs aux confiscations révolutionnaires qui font 1’objet du
présent ouvrage.

Conformément aux décrets de la Constituante sur la confiscation des biens de clergé,
les officiers municipaux de la commune voisine de Beyssac (dont le curé, devenu maire et
plus tard procureur de la commune) entreprirent en mai 1790 de faire 1’inventaire des
hommes, des meubles, des immeubles et des terres appartenant au monastére de Glandier
qui avait déja été victime en novembre 1789 d’un pillage consécutif a une émeute paysanne.
Pendant dix jours, en présence d’une douzaine de religieux, agés d’environ trente a
soixante-dix ans, les magistrats dressérent soigneusement leur inventaire copié dans trois
cahiers conservés aujourd’hui aux archives départementales de la Correze sous la cote Q
149. IlIs revinrent en janvier 1791 pour compléter cet inventaire et placer sous scellés les
biens confisqués. Le 17 juin 1791 enfin, ils établirent I’inventaire particulier consacré a la



bibliothéque du monastére, dénombrant 389 volumes, plus 115 qui gisaient en tas « dans
un coin de la bibliotheque » et ne furent pas inventoriés, pas plus que la centaine qui avaient
déja été trouvés 1’année précédente dans les cellules des moines.

La lecture de ces inventaires est décevante pour le médiéviste. Il en ressort clairement
que, peut-&tre du fait des destructions des guerres de religion, la Chartreuse de Glandier
n’avait guere conservé de souvenirs de son passé médiéval, ni dans ses batiments, ni dans
son mobilier, ni dans les livres de sa bibliothéque d’ou les manuscrits sont quasiment
absents. En revanche, les inventaires de 1790-1791 évoquent de maniere trés concrete le
cadre de vie des religieux du XviI® si¢cle. Les commissaires, dont on suit pas a pas la
démarche et les questions (et les réponses des religieux), ont décrit minutieusement, objet
par objet, tout ce qui se trouvait dans les cellules des fréres, mais aussi dans les parties
communes, dans les chapelles, la sacristie, la boulangerie, les divers magasins, la forge, la
menuiserie, le moulin, etc. et jusque dans la pharmacie ou ils détaillent le contenu de
chaque bocal ; ils ont aussi visité les chambres des domestiques et toutes les dépendances
du monastere dans les villages voisins. Il est inutile d’insister sur la richesse de cette
documentation pour I’histoire et méme le vocabulaire de la vie quotidienne en Limousin a
la fin de 1I’Ancien Régime. Quant a I’inventaire de la bibliothéque, un des rares que 1’on
posséde pour 1’époque moderne dans cette région, il recense surtout une belle collection
d’ouvrages religieux en tout genre, soigneusement identifiés par Jean-Loup Lemaitre,
s’étirant de la Bible et des Péres au XVvII® si¢cle, mais aussi quelques Classiques, des
dictionnaires et des encyclopédies, des ouvrages historiques et méme, de maniere
inattendue, L ’administration des finances de la France de Necker en 3 volumes publiés en
1784 (n° 340 de I’inventaire). On est tenté d’en conclure que, méme si on ne compte parmi
eux, semble-t-il, aucun érudit connu ni aucun auteur spirituel de quelque renom, les
religieux de Glandier n’étaient, a I’époque moderne, ni incultes, ni dépourvus de curiosité
intellectuelle.

C’est en tout cas une évocation du monde monastique limousin au crépuscule de
I’Ancien Régime, assez saisissante, plus diverse et vivante en tout cas qu’on ne s’y serait
peut-€tre attendu, que nous offrent les trois beaux inventaires savamment publiés par Jean-
Loup Lemaitre. »



Jean-Robert ARMOGATHE

«J’ai ’honneur de déposer sur le
bureau de 1’Académie, de la part de son

MARWAN RASHED auteur, Marwan RASHED, correspondant

de I’Adacémie, [I'ouvrage intitulé

EEn uéte L’enquéte Rembrandt (Paris, Les Belles
o q Lettres, 2025).
BRembrandt

Un grand philologue, historien de
la pensée antique (et correspondant de
notre Académie), s’est lancé dans 1I’enquéte
d’un tableau perdu de Rembrandt, connu
par [’Anonyme allemand, une copie du
XVIII® siecle.

L’identification avec saint Jérdme
d’un vieillard penché sur un grand livre a
entrainé une immense enquéte
iconographique, qui parcourt I’Europe du
XV¢au XVIII® siécle, en trois parties et
onze chapitres. Tout commence, semble-t-
b il, en Italie du Nord ou apparait la figure de
I’ascete au désert : le lion et le chapeau de
cardinal sont les signes de I’iconographie —
et leur absence, justement relevée par I’ Auteur, est toujours significative d’une nouvelle
interprétation. Un premier basculement est opéré par le génie de Diirer et le transfert vers
le monde germanique (flamand) et luthérien. L’ascéte pénitent devient un vieil érudit
occup¢ a traduire la Bible. C’est 1’occasion pour 1’ Auteur de rappeler les racines italiennes
de la réforme de I’Eglise, dans la théologie de la piété comme dans ’humanisme. Diirer
constitue ainsi le vecteur le plus original, et les pages qui lui sont consacrées débordent
I’histoire de I’art pour dessiner une radiographie religieuse de I’Europe moderne.

La deuxieme partie rassemble les représentations de Jérome (parfois masqué sous
I’appellation « ermite ») a partir d’un dessin de Christian Dietrich de 1732. Une ekphrasis
minutieuse (complétée par plus de 160 illustrations en couleurs) s’attache a chaque objet
représenté dans les différents tableaux : le globe, la lanterne éteinte, la niche dans le mur,
la cloche. Ainsi, par exemple, pour la fameuse gravure de Diirer en 1514 : Saint Jérome
dans son cabinet, la mystérieuse courge accrochée au premier plan pourrait avoir une
signification mariale (I’utérus féminin, selon Ulrich Kuder), mais aussi renvoyer au débat
philologique sur la traduction de 1I’hébreu gigayon au livre de Jonas 4, 10 (lierre pour
Jérome, courge pour Augustin). Et la longue vrille spiralée de la courge, qui rappelle une
crosse d’évéque (Augustin), se trouve dans le méme plan que le chapeau cardinalice
(Jérdme). Quant au globe (ou aux deux globes, céleste et terrestre), sa place dans la peinture
flamande est minutieusement relevée.



L’Anonyme allemand, finement situé et daté par des analyses dendrochronologiques
et spectrométriques, se trouve donc au terme d’une histoire qui commence avec un tableau
perdu, Saint Jérome au globe, peint par Rembrandt autour de 1629. Entre copies et
adaptations, il a traversé les siécles.

A partir des matériaux accumulés, 1’Auteur s’intéresse enfin au trés fameux
Philosophe en contemplation conservé au Louvre. On y a vu Tobit attendant avec Anna le
retour de Tobie (Jean-Marie Clarke). Mais un deuxiéme personnage féminin dans 1’escalier
et le livre et I’encrier posés sur la table (alors que Tobit était aveugle) font proposer a
I’Auteur une autre explication, toujours tirée du méme livre de Tobie : il s’agirait de
Ragougél, le pére de Sara. L’argumentation, serrée et précise, me semble irréfutable.

On voit comment I’historien philologue a mené son enquéte, suivant 1’'un apres
I’autre des fils différents jusqu’a constituer la trame sur laquelle est tissé le Rembrandt
disparu. »



Sylvain Brocquet

« J’ai I’honneur de déposer sur le
bureau de I’Académie I’ouvrage intitulé
Philosophie indienne. lllusion et réalite,
ordre du monde et libération. Textes
réunis par M. Ballanfat, (Paris, Vrin,
2024).

Marc Ballanfat, qui posséde une
formation en philosophie (agrégation et
doctorat), discipline qu’il enseigne en
classe préparatoire, et qui a été Directeur
de programme au Collége international
de philosophie, s’est spécialisé dans
I’étude de la philosophie indienne. Il a
publié plusieurs ouvrages, notamment
des ouvrages pédagogiques (par
exemple une  [Introduction  aux
philosophies de I’Inde, Paris : éditions
Ellipses, 2002), des traductions de
grands textes philosophiques sanskrits
(La Bhagavadgita, Paris : Flammarion,
2007, rééditée par Diane de Selliers en
2016, avec des illustrations choisies par
Amina Okada; Yogasitra. Les
aphorismes de [’école de Yoga. Suivi de :
Une lecture historique et philosophique
des Yogasitra, Paris : Albin Michel, 2023), ainsi que des synthéses (Les matérialistes dans
I’Inde ancienne, Paris : L’Harmattan, 2000). C’est a cette derniére catégorie qu’appartient
le présent ouvrage, plus ambitieux en ce qu’il entend proposer une introduction a la
philosophie indienne dans son ensemble.

Ce livre treés bien fait est composé de deux parties : une longue Introduction générale (p. 7-
74), et une anthologie d’extraits significatifs de quelques-uns des principaux traités ou
commentaires philosophiques, représentant les principaux courants de la pensée indienne,
présentés et traduits (p. 75-388). Des appendices completent I’ensemble : une bibliographie
(p. 389-404), un glossaire (p. 405-413), un index des noms et des ceuvres et un autre des
themes (p. 415-425).

L’introduction propose une synthése associant concision et clarté, qui cherche a dégager
les grandes spécificités de la philosophie de 1’Inde ancienne, plutot que de prétendre offrir
un tableau exhaustif des différentes doctrines, dont le nombre et la complexité auraient
exigé un volume beaucoup plus grand : le pari est fait, bien plutdt, d’amener le lecteur a
découvrir ces contenus doctrinaux dans ’anthologie qui suit, dans le texte par conséquent,



mais en disposant des outils historiques et conceptuels nécessaires pour en appréhender la
substance. Les quatre parties de cette introduction dessinent ces lignes de force, ce faisceau
de traits particuliers que partagent les diverses doctrines et qui définissent par la ce qu’il
est alors permis d’appeler « philosophie indienne » : la premicre, « Qu’est-ce que la
philosophie indienne ? », aborde la question sous 1’angle de la transmission, montrant que
la pensée philosophique, d’abord énoncée dans des textes — rituels, épiques, etc. — objets
d’une transmission orale, n’a ét¢ systématisée qu’ultérieurement dans un vaste ensemble
de traités et de commentaires, et que c’est a partir de ce moment-la que se sont constituées
des « €coles » (darsana), dont un bref survol est proposé. L’auteur insiste a juste titre sur
le role central du sanskrit, langue de la philosophie, et sur celui de la réflexion sur le
langage — la grammaire, donc, au premier chef —, matrice en Inde de toutes les formes de
pensée rationnelle. Il insiste aussi sur la forme des textes, qui va de la collection
d’aphorismes versifiés (sitra) favorisant la mémorisation a la glose étendue en prose. La
deuxiéme partie, « Les débats et les problémes philosophiques », met en évidence la
permanence et la centralité du débat qui, bien plus qu’en Europe par exemple, organise non
seulement 1’énoncé de la pensée philosophique, mais aussi sa production. Il y est montré
que débat et problémes entretiennent en quelque sorte une relation dialectique, les
problémes naissant du débat autant qu’il les suscite. L’auteur souligne 1’importance de
I’inférence (associer un prédicat a un sujet en vertu d’une raison qui devient elle-méme
objet éristique), forme par excellence de I’affirmation versée au débat. Il insiste également,
a juste titre, sur le besoin constant de rationalité logique qui domine 1’ensemble de la
littérature. La troisiéme partie, « Les concepts et la logique », montre que la logique peu a
peu prend le pas au sein du débat philosophique et se trouve organiquement liée a la
production conceptuelle. Mais lorsque la seule logique se révele impuissante, ¢’est-a-dire
quand il n’existe pas de lien logique susceptible de fonder un concept, I’herméneutique
apparait comme le recours, en particulier dans le contexte de la Mimamsa, « exégese [du
Veda] », ainsi que de la grammaire, corpus de régles congu dans une perspective a la fois
descriptive, prescriptive et générative. La derniere partie de I’introduction « Philosophie et
religion en Inde », revient sur cette problématique bien connue, en partant d’ une définition
et en rappelant trois faits significatifs : étant admis que le concept de dharma, 1’ordre socio-
cosmique et ses implications terrestres en termes d’obligations rituelles, morales et
sociales, est ce qui correspond le mieux a celui de religio, I’auteur souligne qu’en Inde, la
religion peut se concevoir sans la croyance en un Etre supréme (ce qui autorise 1’athéisme),
que le philosophe doit concilier le respect de 1’ordre dans sa vie sociale et sa recherche
d’une libération qui I’en affranchisse, enfin que mysticisme et rationalité rigoureuse ne sont
pas incompatibles.

L’anthologie rassemble neuf extraits, trois pour chacun des trois grands courants
historiques que sont le brahmanisme — tel qu’il hérite du Veda et tel qu’il évolue dans son
effort constant pour réfuter les objections des deux autres courants —, le bouddhisme et le
jainisme. Sont ainsi convoqués successivement Jayanta Bhatta, Sankara, Ramanuja,
I$varakrsna, Nagarjuna, Prabhacandra, Kumarila Bhatta, Sridhara et Atiga. Chaque extrait
est précédé d’une présentation qui, occupant plusieurs, pages, fournit les clés nécessaires a
sa compréhension. Si les cinq premiers de ces textes sont traduits et présentés par Marc
Ballanfat lui-méme, celui-ci a fait appel, pour les quatre autres, a des traducteurs plus



particuliérement spécialistes de leurs auteurs : respectivement Marie-Héléne Gorisse,
Hugo David, Victoria Lyssenko et Stéphane Arguillere.

Cet ouvrage d’une grande qualité, par sa conception qui associe une synthése treés générale
et une anthologie bien constituée, constitue un excellent manuel de philosophie indienne,
a I’usage des étudiants de philosophie ou d’études indiennes. Il permet en effet, en quelque
400 pages, d’avoir un apergu exact de ce qu’est la pensée philosophique de I’Inde ancienne,
en appréhendant sa spécificité et en acquérant une premicre expérience de ses grands textes
— ce qui est un incontestable avantage. En cela, le livre de Marc Ballanfat est
complémentaire de celui d’Isabelle Ratié et Vincent Eltschinger, Qu’est-ce que la
philosophie indienne ? (Paris : Gallimard, 2023, prix Emile Sénart), qui propose, a partir
d’une approche thématique trés pertinente, un panorama beaucoup plus complet des
contenus des principales doctrines — mais sans 1’illustration et le support des textes, qui
occupent ici la plus grande place. Ensemble, ces deux ouvrages viennent opportunément
contredire le constat établi, peut-€tre de maniere excessivement alarmante, par Roger-Pol
Droit dans L’Oubli de I’Inde. Une amnésie philosophique (Paris : Seuil, 2004) — a moins
qu’ils aient été congus, justement, dans le but de répondre a 1’appel implicite que contient
ce titre. »



