Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Hommages déposés lors de la séance du 12 décembre 2025

Albert RIGAUDIERE
i wh o5 .
/q};’/ %, « J’ai honneur de déposer sur le bureau de
& oy ° ‘l I’Académie, de la part de son auteur, Lionel
Blees. v Sl Germain, ’ouvrage intitulé Ecrit et fabrique du
: boply Lol € ’ gouvernement urbain en Rouergue (XII°- XIV*¢
o~ .~ ECRIT siecle), Lille, I, ccciPUS, 2025, 386 p. (59 figures
e el dont nombreuses reproductions de documents en
couleur, 24 tableaux).
, mi ; FABRIQUE Texte remanié¢ d’une thése de doctorat nouveau
F “‘ o e DU régime soutenue en 2022 a I’université Paris-Saclay,
2 cette savante recherche, tout entiére orientée en
GOUVE RN EMENT direction des villes du Rouergue des XII° et XIII®
~w= = URBAIN siecles, s’inscrit résolument dans le sillage de la
o désormais longue chaine des travaux consacrés a
& .cta~5>EN ROUERGUE I’€crit statutaire et au «temps de la révolution
T lomiss (X1I=-XIVe SIECLE) dgcumentaire » dont il est,to,ut a la fois l’a.rti§an et
g8 el <k I’image. En ce Rouergue généreusement maillé d’un
B85} , , trés dense réseau de petites villes, il a paru opportun
5 SN e e S Lionel Germain s , . . . . .,
g de n’en sélectionner que huit (Millau, Najac, Cité et
Bourg de Rodez, Saint-Affrique, Saint-Antonin,
&1}, m e \eptenmon Villefranche, Villeneuve) pour les soumettre a
iz ‘gp-\ruo\]s’\-ﬂ)w RESS3S UNIVERSITAIRES l’enquéte.

L’exceptionnelle richesse documentaire qu’elles
recelent (environ 1300 manuscrits antérieurs a 1350 dont environ 10% subsistent a ce jour),
minutieusement répertoriée et exploitée pour chacune d’entre elles, a permis la construction
d’un riche corpus d’étude qui autorisait dés 1’abord a saisir les critéres fondateurs de ce qui peut
étre qualifié d” écrit pratique ou statutaire, qu’il s’agisse d’écrits a valeur normative (chartes de
coutumes, ordonnances, décisions consulaires), d’écrits produits dans le cadre de la gestion
quotidienne de la cité (registres fiscaux et comptables, inventaires, transactions, sentences,
enquétes), comme aussi les actes li€s a une intense vie de relation (lettres, procurations), tous
fondateurs d’affirmation, de reconnaissance et d’identité de la cité. Autant de sources
diversifiées qui incitaient a rechercher des logiques transversales afin de tenter de dégager des
évolutions paralléles, sans masquer pour autant les inévitables particularités de chacune des
villes soumises a I’examen. C’était obligatoirement conduire une étude comparée et rejeter ainsi
le risque de « tomber dans le pi¢ge d’une collection de monographies déconnectées les unes des
autres ». Erreur que Dl'auteur n’a jamais commise au prix d’un impressionnant travail
d’inventaire et d’analyse de sources fortement disparates parce que toujours parfaitement
adaptées, non seulement aux besoins de chaque communauté, mais aussi aux capacités
inventives de chacune d’elle. Et c’est bien 1a que prend lentement forme et sens cette écriture
pratique en quéte d’évolutions permanentes pour mieux décrire, enregistrer, transmettre et faire
connaitre le flot continu d’innovations que suscite, dans les moindres bourgs et villes de cette
région pourtant si cloisonnée, la lente implantation du régime consulaire. Saisir par 1’écrit la



genese du processus délibératif et I’art de décider, inventer le bon mot pour nommer 1’impot
renaissant et imaginer la formule apte a décrire une science comptable encore balbutiante,
autant d’obstacles a surmonter que seule pouvait lentement aplanir, puis dominer cette
« révolution de I’écrit », elle-méme comme en retour, porteuse de profondes transformations et
de nouveaux modeles tant en direction des modes de gouvernement des jeunes consulats que
de la construction souvent laborieuse d’un vocabulaire technique adapté. C’est a saisir ce
processus complexe que s’est livré I’auteur. D’une surprenante richesse et passées au crible
d’un fin tamis, ses sources lui ont permis de saisir par le menu chaque étape de la production
de I’écrit, depuis le « projet d’écriture jusqu’aux modalités de conservation et d’éventuelles
évolutions du document produit ». Bien mieux encore, toutes les phases de rédaction, puis de
traitement de ce méme écrit, sont décryptées avec toujours la méme acribie afin d’en saisir
portée pratique et valeur symbolique et démontrer qu’il est « au centre de dynamiques sociales
complexes », destiné, avec ses usages, a créer « un produit social ». C’est dire que ce méme
écrit, en tout premier a usage des gouvernants - le monde des consulaires et de leurs proches -
I’est aussi en direction des gouvernés. En pratique, un écrit qui « sert autant [le pouvoir] qu’il
le contraint ».

C’est en s’inscrivant dans ce schéma que I’auteur démontre comment les communautés
quercynoises s’affirment lentement, puis gouvernent par 1’écrit, s’imposent et se pérennisent en
jouant de leur qualité d’universitas depuis longtemps revendiquée.

Cette affirmation n’est autre, jusqu’a la fin du XIII® siecle, qu’une lente institutionnalisation de
ces communautés d’habitants qui, dépourvues de tout statut juridique - il n’est alors guere
question que des fotz los homes et las femenas de la vila, ou plus simplement du comun de la
vila - accédent progressivement au statut d’universitas dotée de la personnalité juridique avec
droit de se réunir librement pour délibérer et décider. Ainsi constituées en corps et portées dans
leur essor par un droit romain renaissant de mieux en mieux connu de leurs élites, elles se
coulent progressivement dans le moule du consulat avec cossols et cosseillz pour la gestion de
leurs affaires. Des consulats parfois précoces, comme a Millau et Saint-Antonin a 1’orée du
XIII° siecle, puis dans une seconde vague Najac, Peyrusse, Saint-Affrique, Villefranche et
Villeneuve, suivis plus tard par Conques et Rodez. Autant d’universitates, dont 1’acces
progressif et franchement asynchrone a une autonomie de gestion, est analysé et décrit dans ses
moindres détails, en particulier a travers une étude entiérement rénovée de leurs premiers
gouvernants et de leurs é¢lites. Prud’hommes, conseillers et consuls déclinent ainsi tour a tour
leurs origines et leurs carriéres. Qu’il s’agisse d’abord d’élites traditionnelles, avec leurs
cohortes de chevaliers urbains ou le meilleur de leurs riches propriétaires fonciers, puis des
nouvelles élites fortes de leurs hommes de droit en pleine ascencion sociale que rejoignent
quelques rares gens de métier méticuleusement tirés de ’ombre (forgerons, cordonniers,
tisserands, bouchers et marchands). Tous sont a la tiche pour porter la voix de leur communauté
et lui ouvrir la voie a I’ancrage progressif de leurs modes rudimentaires de gestion dans le
sillage des institutions consulaires naissantes. Saut vers d’autres destins institutionnels qui ne
pouvait se faire qu’au prix d’une profonde mutation documentaire, désormais presque
unanimement qualifiée de « révolution documentaire ». Elle se concrétise d’abord, dans la
plupart des villes, par la rédaction d’inventaires destinés a recenser tout autant les biens que les
écrits dont la communauté est dépositaire. Le cas de Najac étant le plus révélateur dont les
consuls finissent par prendre habitude de rédiger, chaque année, un nouvel inventaire a leur
sortie de charge, toujours plus riche en documents de tous ordres et toujours mieux conserves.
Et I’auteur de s’interroger alors, comme ne 1’ont sans doute pas assez fait tant d’autres depuis
les travaux fondateurs d: inflation effective de documents produits et recus par les consulats ou
illusion d’une production massive en raison d’une amélioration des modalités de conservation ?
Réponse réfléchie et sage : « Probablement les deux a la fois » et qui permet de mieux



comprendre pourquoi la « révolution documentaire » des XII¢ et XIII® siecle n’est autre que le
fruit d’« un long processus de développement d’un nouveau rapport a I’écrit ». Ce que I’auteur
s’attache a démontrer en de trés belles pages (71-95) de grande science. Une rigoureuse analyse
des inventaires anciens lui permet de conduire une approche quantitative de la « révolution
documentaire » en Rouergue et de constater alors « un accroissement considérable du nombre
d’écrits et de ceux qui les produisent, les notaires ». Constat qui n’est que le reflet « d’une
scripturalit¢ de consulat active et permanente ». Analysée en ses deux temps, elle permet
d’abord de mesurer le poids des premiers écrits conservés (libertés et franchises, patrimoine
communal, charité, actes privés), puis de suivre pas a pas le « passage a I’action scripturaire »,
intimement lié¢ & 1’apparition massive des notaires publics (Notariorum invenimus mutitudem
effrenatam !) et leur engagement au service des consulats pour y rédiger les actes les plus divers,
qu’ils soient a visée normative, administrative ou financiere, voire destinés a encadrer une vie
de relation chaque jour plus intense. Diversité documentaire qui incite souvent les autorités
consulaires a les enregistrer sur des registres de gouvernement dont le modéle le plus élaboré
et de ce fait le plus précieux, lui vaut, dans certaines villes, la belle appellation de /ibre del
cossolat. Voila qui témoignait d’une « scripturalit¢ permanente » dont le développement
galopant ne pouvait qu’inciter les édiles de tous les consulats a apporter grand soin au
classement et a la conservation de leurs archives dont I’arca communis en est tout la fois le
réceptacle et le symbole. Un réceptacle qui permet de conserver les documents les plus
précieux, manifestation la plus éclatante du « gouvernement par I’écrit » dont L. G. évoque les
diverses manifestations a travers une série d’études d’une rigueur sans faille.

Délibérer, décider et rendre compte en constituent les trois premicres grandes phases. Apres en
avoir rappelé le principe et les moyens de la délibération, une attention toute particuliére est
portée a I’écriture du consensus. Décrypter le discours tenu au cours des débats est riche
d’enseignement tant il « s’appauvrit au fur et a mesure que 1’on tend vers I’instrument public
qui acte la décision » et dont ’ambiguité n’exclut jamais la volonté d’« insister sur la cohésion
populaire ». L’analyse de 1’écriture et la structure des listes de délibérants a permis d’établir,
pour certaines communautés, un constat riche d’avenir. Il s’agit du passage de la liste linéaire
a la liste en colonne. L. G. souligne avec insistance que si cette mutation scripturaire a une
portée pratique (facilité de lecture), elle a surtout une portée symbolique en mettant « davantage
en scene le corps délibératif », mais surtout en permettant de mieux faire valoir « d’un coté les
consuls qui ‘statuent’, ‘ordonnent’ ou ‘constituent’ » et de 1’autre les délibérants, qui ne peuvent
rien d’autre que vouloir, requérir, conseiller et consentir.

A défaut de gérer les affaires, c’est au moins étre « acteur de la norme communale ». En une
trentaine de pages remarquables (119-156) consacrées a cette question, tout est dit et en termes
particulierement novateurs. Dire le droit et 1’écrire n’est, en ces villes du Rouergue, qu’un
pouvoir partagé entre « consuls et seigneurs appelés a coconstruire la norme communale ».
Mais au terme d’un partage de compétences souvent trés inégalitaire qui induit, pour chacun
des partenaires, un degré modulé de participation a I’édiction de la régle commune. Une
participation toujours fluctuante par ailleurs dans la mesure ou I’épaisseur de la potestas
statuendi reconnue a chacune des parties n’est jamais clairement définie avec précision, d’ou
une « porosité » permanente entre législation seigneuriale et législation consulaire. Néanmoins
et quelle qu’en soit 1’origine, tous ces actes normatifs visent les secteurs les plus divers, mais
avec toujours le souci de la « mise en ceuvre du ‘commun profit’» et la volonté de doter ainsi la
cité d’un corps de régles cohérent que les magistrats de Najac furent les premiers a mettre en
codex a partir de 1280.

D’autres consulats les suivirent sur cette voie. Ces embryons de codification sont autant de
sources de premiere valeur qui, jointes a la masse des documents alors laissés pour compte,



permettent de saisir tout a la fois, grande précocité et modes de fonctionnement du systéme
financier des communautés rouergates des XII® et XIII®siécles. Il y a 1a un apport de poids a
I’histoire fiscale et financiére tant ces sources, si riches pour la région et souvent si rares par
ailleurs pour la période retenue, avaient trop peu jusqu’a ce jour éveillé la curiosité des
médiévistes. C’est dire que, ce qu’a pu en extraire L. G., constitue un des points forts de sa
thése et invite a considérer tout autrement nombre d’études sur les comptabilités urbaines
méridionales proposant un « schéma selon lequel les systémes financiers communaux seraient
balbutiants jusqu’au milieu du XIV®siécle ».

Bien au contraire, croiser les sources des huit consulats retenus, a permis de trés finement
décrire « la construction et le fonctionnement des systémes financiers qui accompagnent le
développement des institutions consulaires » de ces villes rouergates et d’y voir un « laboratoire
de choix » pour contribuer a « combler [les] lacunes ». Lacunes surtout ailleurs, mais
découvertes surprenantes en Rouergue ou les dépenses analysées et restituées par le menu furent
trés tot écrites au quotidien, sur un document durable, avec 1I’horizon toujours proche de la
reddition annuelle des comptes. De méme, transpirent en permanence de cette obsession de
I’écrit, tous les autres documents a caractere fiscal, financier ou comptable. Qu’il s’agisse de
définir [’assiette de ’impot (cartas del comu), de le percevoir (cahiers de perception), ou de
garder mémoire des arrérages (deudes del comu), parchemin, papier et leurs plumes sont
toujours 1a pour les recevoir, les écrire et les sauver d’une existence éphémere. Et voila que
I’écrit a tant d’autres vertus. Celle par exemple de faciliter le mécanisme de I’emprunt en
engageant au bénéfice d’un créancier, non pas les consuls en personne, mais ’institution
consulaire et en écrivant simplement « le consulat doit », ou de coucher sur le liber taxatorum
la mention « les dettes que devra le consulat ». Reprise d’année en année, de telles mentions
valent preuve écrite de dette qui liait non plus la chaine des consuls, mais seule 'universitas,
personne morale. Le constat est clair. L’écrit, quelle que soit sa forme et la nature du support
destiné a le conserver, envahit tous les secteurs de la vie financiére, fiscale et comptable, comme
donnent a le voir les superbes documents joints a ce dossier. Il participe pour une large part a
la construction des systémes financiers communaux. Il est aussi « un moteur de la fabrique
sociopolitique de I'universitas ».

Ce que démontre aussi avec force I’étude de I’insertion des villes dans un réseau politique. A
ce théme porteur depuis peu de temps et qui bénéficie désormais de quelques solides études, L.
G. apporte lui aussi une solide contribution. Rien ne lui échappe des nceuds des réseaux et de
tous ceux qui les animent (seigneurs, communautés religieuses, consulats) ou en assurent le
flux (ambassades, messagers). Aucun n’est oublié¢ et tous sont décrits a leur place dans leur
réseau a juste titre considéré comme « un moteur du renforcement de liens et de la circulation
d’informations et de pratiques gouvernementales ». Rien de surprenant qu’en ces milieux si
mobiles et si grouillants, la « révolution documentaire » ait été trés tot et massivement a
I’ceuvre. L’atteste la grande variété d’écrits (letras) qui y circulent, allant de la simple missive
aux documents les plus variés, qu’il s’agisse de missives échangées entre consulats, de
suppliques adressées a un supérieur ou de copies d’actes authentiques a usages multiples.
Autant d’écrits qui, joints a tant d’autres, constituent une vraie mémoire de toutes ces villes,
mais aussi un bloc parfois quelque peu rigide de privileges accumulés en faveur des élites
dirigeantes dont ’action, de plus en plus contestée, se heurte en bien des communautés a
’opposition des populaires dés les premieres décennies du XIV® siécle. Ce profond mouvement
de contestation, de mieux en mieux connu pour les périodes postérieures, attendait encore son
historien pour en saisir mieux les origines et les premieres manifestations. L.G. apporte avec
un rare précision les réponses attendues. La sociologie et les revendications des populares sont
minutieusement inventoriées : lourdeur des impdts, reddition des comptes mal observée,
fermeture du pouvoir consulaire, complexité des affaires et dégradation des conditions de vie.
Quant aux positions des élites, elles sont bien connues : monopoliser les charges, gouverner



dans le secret, arrondir les patrimoines. Autant de facteurs de tension, souvent difficiles a
discipliner en dépit du recours de plus en plus fréquents a des procédures d’arbitrage. Blocage
durable qui incite plusieurs villes a s’engager, au cours de la décennie 1330, dans des procédures
d’arbitrage qui débouchent parfois, comme a Millau en 1339, sur des statuts de réforme en vue
de retrouver « un corps, une ame, une volonté toujours, bonne paix et amour profitable,
délectation et concorde ». En un mot, restreindre I’acces des potentiores au gouvernement, les
controler dans leur gestion et mieux répartir I’impdt. En dépit de résultats incertains, mais non
négligeables (controles renforcés, révision de D’assiette de 1'impot et amélioration des
conditions d’existence), « les effets concrets de ces statuts de réforme sont toutefois difficiles a
mesurer ».

C’¢était désormais a retrouver, réunir, repenser et améliorer ’ensemble des textes régissant
gouvernement de la ville et statut des individus qu’il convenait de se consacrer. Telle fut la
conduite adoptée en bien des villes et qui aboutit souvent a la rédaction d’un cartulaire, « outil
concret de gouvernement, mais aussi support de construction mémorielle et de démonstration
des libertés communales ». Entreprise longue et délicate que cinq des villes étudiées parvinrent
a conduire a son terme. Leurs cartulaires dont description codicologique, étude du contenu et
comparaison sont conduites avec un soin méticuleux, révélent une certaine diversité des
conditions de leur écriture ainsi qu’une grande variété des dispositions retenues. Ce vaste
mouvement de cartularisation se répartit en deux vagues (1286-1303 et 1330-1340), avec
parfois des cartulaires continués ou repris. Tous se veulent a la fois « outils de gestion des
affaires publiques et monuments documentaires des communauté politiques en cours de
maturation », avec en ligne de mire la défense des libertés de la cité et la résistance a I’emprise
du pouvoir royal. D’une « matérialité exceptionnelle » et toujours rédigés avec le plus grand
soin, ils ont non seulement mission de « monumentaliser les statuts de ‘réforme populaire’, mais
aussi de plaider 1’existence de la cité aupres des agents royaux.

Aboutissement d’une longue gestation, tous ces cartulaires invitent & mesurer le chemin
parcouru par ces communautés d’habitants depuis 1’apparition des premiers consulats
progressivement dotés de la personnalité juridique et d’un corps de magistrats investis de la
gestion partielle ou totale de la cite. Gestion qui induit une avalanche d’écrits, véritable
« mutation documentaire » qui se mue rapidement en « révolution de 1’écrit » dont L.G a su
magistralement décrire artisans, processus et bénéficiaires. »



Pierre LAURENS

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie, de la part de ses éditrices, 1’édition et
traduction des livres IX (le luxe et I’ornement) et X
FLAVIO BIONDO (les triomphes) de la Rome triomphante/Roma
triumphans (1459) de Flavio Biondo, publiée en
septembre 2025 sous la direction d’Anne Raffarin,

ROME TRIOMPHANTE avec la collaboration de Valérie Naas et d’Eva
ROMA TRIVMPEANS Falaschi et une préface d’Agnés Rouveret, aux
Belles Lettres, dans les « Classiques de

¥ I’Humanisme », LXI et 353 pages.
LIVRES IX ET X Faire renaitre Rome. A cette fin, I’humanisme a
associ¢ I’imaginaire et I’érudition, et c’est a
I I’intérieur de ce cadre qu’il définit et situe sa propre

essence, son objet et ses réalisations. Associée a une
politique de grands travaux, la reconstruction de
Rome fait appel a un déploiement de savoirs peu
o5 Beo commun, vecteur de multiples représentations mais
aussi support d’ambitions bien réelles de
refondation. Flavio Biondo, humaniste originaire de
Forli et secrétaire apostolique sous le pontificat

LES BELLES LETTRES

d’Eugéne IV a partir de 1443, est celui qui a le
mieux illustré cette ambition. Chez lui, ce projet se
déploie en deux temps, que concrétisent deux
ouvrages au titre éloquent : Roma instaurata (1446) et Roma triumphans (1459). L’indifférence
qui entoure a son époque aussi bien les édifices que le souvenir de la civilisation romaine I’incite
a s’engager dans une grande entreprise de restauration de tous les savoirs sur I’antiquité qui se
prolonge et s’approfondit dans I’ensemble de ses ceuvres jusqu’a Rome triomphante. La
restauration érudite qu’il entreprend en 1446 (Roma instaurata) permet, dans une premicre
étape, de restituer la localisation, la fonction et la destination des édifices en ruines de la Rome
antique. L’ ltalie illustrée (Italia illustrata, 1448- 1453), vaste ouvrage de géographie culturelle,
répond a I’ambition d’illustrare rerum Italiae obscuritatem. Dans les mémes années, il compose
deux traités en prise directe avec ’actualité et dont les échos vont se faire entendre dans Rome
triomphante, notamment dans la dédicace au pape Pie II: I’Oratio coram serenissimo
imperatore Federico en 1452 (discours pour la Croisade) et le De expeditione in Turchos en
1453, dédi¢ a Alphonse d'Aragon. Nourrie par ces travaux préparatoires, Rome triomphante
(1459), rassemble une documentation si considérable que Flavio Biondo, premier «
encyclopédiste » parmi les modernes, semble y réactualiser le projet de Varron : établir un
savoir complet sur la Rome antique a I’apogée de son rayonnement. Texte politique tout autant
que méthodologique, la préface de Rome triomphante, clarifie d’emblée le but de I’humaniste :
brosser un tableau de Rome au faite de sa gloire afin d’insuffler aux nouvelles générations le
désir d'imiter les vertus des Anciens et aux dirigeants de la Rome chrétienne un modéle
politique pour la faire triompher.

Réunis dans le volume cinquiéme et dernier de cette immense fresque, les livres X et X forment
un ensemble conduisant au triomphe de Rome. Le livre IX, si foisonnant dans le domaine de
I’équipement privé et, dans une moindre mesure, public, peut se lire comme une ¢étude
préparatoire sur le théme de I’ornement et du triomphe. En effet, le prétexte allégué par Biondo
pour I’écriture de ce livre est I’obligation dans laquelle il se trouvait d’apporter une réponse a




son ami Francesco Barbaro qui jugeait impossible que les anciens aient pu atteindre le degré de
perfection et de sophistication de ses contemporains dans ’art de batir. Ce livre IX est construit
sur le schéma d’une ascension qui conduit le lecteur de 1’équipement minimal et indispensable
de la maison aux formes les plus raffinées de 1’ornementation (mosaiques, architectures
extérieures et intérieures), de 1’élégance vestimentaire, de I’art de vivre. Il est de plus le seul
qui établisse une relation explicite avec I’histoire de I’art antique en tant que tel et dans ses
rapports avec I’architecture de la fin du Moyen Age. Le lien entre les livres IX et X de Rome
triomphante apparait ainsi clairement dans le cadre général de 1’étude que conduit Biondo sur
le luxe et ’apparat qui culmine avec la somptueuse mise en scene du triomphe d’un prince
chrétien a la fin du livre X.

Aucun traité préalable sur aucun des sujets abordés n’ayant été composé avant que I’humaniste
ne s’attele a son projet, la documentation réunie par Flavio Biondo repose sur les textes des
auteurs antiques. Le catalogue des sources met en évidence 1’importance de 1’encyclopédie de
Pline I’ Ancien, source primaire en quelque sorte, mais également des récits des historiens grecs
et latins et de corpus spécialisés, tels le Digeste. L’on voit ainsi se reconstituer sous nos yeux
(livre IX) le décor des maisons romaines, les accessoires du luxe et de I’apparat, puis les
¢léments essentiels a 1’éclat du triomphe (livre X).

L’introduction du volume (LX pages) présente les enjeux de chacun des livres IX et X. Le livre
IX, condensé d’informations sur le cadre de vie des anciens Romains est mis en relation avec
les textes et monuments de la Rome contemporaine de I’auteur et pour situer le livre X dans le
contexte politique et religieux de I’humaniste, des rapprochements sont établis entre les
triomphes antiques et la célébration de victoires proches de la date de composition de I’ceuvre,
en particulier ’entrée d’ Alphonse d’ Aragon a Naples en 1443.

La note sur le texte rappelle la sélection effectuée pour I’établissement du texte latin, fondé¢ sur
I’examen des manuscrits les plus proches de la date de composition, essentiellement sur le
manuscrit Vaticanus Chisianus 1. VIII. 290, qui a appartenu au Pape Pie II, dédicataire de
la Roma triumphans. Dans de rares cas, les éditrices ont eu recours a deux autres manuscrits de
la bibliothéque vaticane : le Vaticanus Chisianus 1. VIII. 289, ayant lui aussi appartenu a la
famille Piccolomini, et I’Otfobonianus Latinus 1917, manuscrit appartenant a la famille Biondo
et comprenant des corrections autographes de Gaspare Biondo, fils de I’humaniste, auxquelles
se sont ajoutées par la suite des corrections de son neveu Paolo. Les éditrices ont fait le choix
de donner un texte latin témoin des aléas propres a la transmission des ceuvres antiques jusqu’a
la Renaissance. Ainsi, elles signalent dans les citations des auctoritates tous les écarts entre le
texte transmis par ’humaniste et le texte de nos éditions modernes, tiche d’autant plus
nécessaire et complexe pour les textes grecs qu’ils sont cités dans les traductions latines
effectuées par les savants du Quattrocento. Certaines corrections, toujours signalées en note, se
sont avérées indispensables a I’établissement de la traduction en vis-a-vis.

L’¢édition bilingue présente en vis-a-vis le texte latin accompagné de son apparat critique et la
traduction francaise augmentée, en fin de volume, d’un important appareil de notes. Ce corpus
de notes et commentaires explicite les problemes rencontrés face a un texte latin parfois
intraduisible. Si les notes justifient les choix de traduction et apportent les informations
indispensables a 1’identification des personnages de I’antiquit¢ comme des contemporains de
I’auteur, elles donnent également une idée aussi compléte que possible de la nature du savoir
introduit par Rome triomphante. Cette masse d’érudition est évaluée dans le cadre d’un
rapprochement entre 1’état des connaissances de 1’époque et ce que nous savons aujourd’hui.
Ces commentaires constituent un dossier solidement documenté sur chaque aspect de la vie
antique abordé¢ par 1’antiquaire. Un catalogue des sources et un index viennent clore ce volume.
Le travail d’équipe, qui mobilise dix spécialistes de quatre nationalités, responsables des
différents domaines, donnera lieu a la publication prochaine de trois autres volumes, une petite
bibliotheque de cinq volumes dont celui-ci explique le titre et la signification profonde. »



Pierre LAURENS

FRANCESCO

ROBORTELLO
D'UDINE

EXPLICATIONS
AU LIVRE D’ARISTOTE
SUR L’ART POETIQUE

IN LIBRUM ARISTOTELIS
DE ARTE POETICA
EXPLICATIONES

LES CLASSIQUES

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau
de I’ Académie de la part de son éditrice, Sylvaine
Poujade-Baltazard, les Explicationes in librum de
arte poetica Aristotelis de Francesco Robortello
(introduction, édition et traduction), publié en
octobre 2025 aux Belles Lettres dans les
« Cahiers de I’Humanisme », CXXXVII et 1402
pages.

On lut peu la Poétiqgue d’Aristote jusqu’au
xvi® siecle. Ni le Commentaire d’ Averroes établi
au milieu du xii® siécle, traduit en latin en 1256 et
imprimé a Venise en 1481, ni la traduction latine
de Guillaume de Moerbecke, réalisée en 1278, ni

la traduction de Giorgio Valla en 1498, ni
I’édition des Rhetores Graeci qui sort en 1508
des prestigieuses presses d’Alde Manuce, ni
DB L HUMANISAE celle, par érasme a Bale en 1531, du texte seul
dans le deuxiéme volume de ses Aristotelis opera
omnia, n’eurent raison, malgré I’intensité de cette
présence éditoriale, de cette déréliction. II fallut
attendre la traduction d’Alessandro Pazzi,
achevée en 1527 et publiée par son fils a Venise
en 1536, pour que 1’on se mit a lire la Poétique
dans quelques universités italiennes, a Lucques,

LES BELLES LETTRES

a Pise, a Florence, a Ferrare ou a Padoue.

Et c’est Francesco Robortello qui, en 1548 a Florence, fut le premier a publier un commentaire
intégral de ce difficillimus ac obscurissimus liber, et fut ainsi a I'origine d’un véritable
événement littéraire et éditorial.

Il devient alors une figure marquante du monde des « doctes » de la Renaissance italienne,
figure austere dont 1’histoire se confond avec celle de sa carriere universitaire, figure insolente
et irascible, controversée aussi, que ses analyses placeront parfois & contre-courant des
principes d’ordre moraliste qui prévalent a une époque qui est celle de la Contre-réforme. Car
son attention de philologue consommé a la lettre méme du texte d’Aristote 1’améne a
comprendre qu’il est face a des idées tres neuves sur 1’art poétique, de nature a bouleverser les
modes de pensée qui sont ceux de sa culture et de son époque. Et pour aborder les notions qui
sont aujourd’hui devenues les notions clés du traité d’Aristote, comme la question de 'utilité
de la poésie, de la catharsis ou de la mimesis, il mobilise les outils conceptuels qui lui
permettront de suivre pas a pas le processus de la création poétique, et de présenter finalement,
a quelques approximations et hésitations pres, une premiere lecture d’une authentique poétique
aristotélicienne.

Le présent ouvrage, le premier a présenter les Explicationes de Robortello en langue francaise,
a été ¢laboré a partir des deux éditions du texte, celle de Florence en 1548 et celle de Bale en
1555, laquelle lui permet de combler des lacunes et de corriger des erreurs, de réagir aussi a un
événement qui intervient entre les deux dates : la publication, en 1550, des In Aristotelis librum
de Poetica communes explanationes, de Lombardi et Maggi, lequel contenait un « avant-texte »
d’une corrosive ironie, intitulé Obiectiones quaedam aduersus Robortelli explicationem. Les
trés nombreuses notes qui, dans le cours de notre ouvrage, renvoient au livre de Lombardi et



Maggi permettent par ailleurs de constater a la fois les convergences de leurs travaux et les
divergences de leur pensée, soulignant ainsi la singularité, sur des points d’importance capitale
dans un climat idéologique tendu, de notre auteur.

Le commentaire se fait sur un texte grec découpé en lemmes : découpage que, comme tous les
grands commentateurs italiens du xvi®siecle, et pour des raisons pédagogiques évidentes,
Robortello fait lui-méme subir a I’ouvrage d’Aristote, car s’il se présente d’un seul tenant dans
les deux éditions, celle de Pazzi et 1’aldine des Rhetores Graeci —pour avoir la division en
chapitres que nous connaissons, il faudra attendre 1’édition Sylburg de I’ceuvre intégrale
d’Aristote, en 1584 — il ne saurait demeurer sous cette forme dés lors que I’on en propose un
commentaire. Car ce commentaire est juxtalinéaire, et oblige notre auteur a fractionner le texte
d’Aristote, qu’il divise en deux cent soixante-cinq lemmes, de longueurs variables.

Chaque segment du texte grec est suivi de la traduction latine de Pazzi, puis des explicationes
de notre auteur. La présentation aboutit fatalement a une sorte de parcellisation du texte, qui fut
I’objet de séveres critiques. Cette fragmentation est en réalité compensée par le souci constant
de Robortello de souligner la cohésion et la progression logique de la pensée aristotélicienne.
Il s’attache a démontrer, contre 1’opinion commune, que la Poétiqgue n’est pas un ouvrage
mutilé, mais un traité complet, ce dont témoignent la rigueur méthodologique et la puissance
taxonomique de 1’ensemble. Robortello répéte sans se lasser son admiration pour cet esprit de
systéme, auquel il entend se conformer lui-méme.

Face a ce texte grec pour lequel 1’ Antiquité elle-méme nous a laissé si peu de repéres, ouvrage
dégradé¢ par la négligence des copistes et I’incurie de ses contemporains qui n’ont que mépris
pour ces arts de second rang que sont les « arts du discours », Robortello adopte la posture du
philologue qu’il théorisera quelques années plus tard quand, en 1557, il publiera sa De arte siue
ratione corrigendi antiquorum libros disputatio — devenant ainsi I’auteur du premier exposé
théorique sur les moyens d’amender les textes anciens : il fait appel a tous les documents,
manuscrits et imprimés, qu’il peut rassembler pour faire part de ses doutes ou suggérer, avec
toute la prudence requise, ses hypothéses, ses corrections et ses conjectures. Quasiment seul
— rappelons que, ce qui est pour lui a la fois un objet de plainte et un sujet d’orgueil, il ne peut
prendre appui sur aucune tradition exégétique — mais armé de sa connaissance encyclopédique
de I’Antiquité, il consacre une attention scrupuleuse a 1’établissement du texte, signale les
lacunes, les corruptions ou les difficultés insurmontables, préférant parfois laisser la question
ouverte plutot que risquer une conjecture hasardeuse.

Il soumet également a critique, parfois sans ménagement, la traduction latine de son
prédécesseur, Alessandro Pazzi, en la confrontant régulierement, avant de proposer la sienne, a
celle de Giorgio Valla, mais plus souvent encore a des passages entiers du Commentaire
d’Averroes : aide souvent précieuse, dont Robortello ne manque pas de tirer parti, tout en
incriminant la traduction défectueuse qui en obscurcit largement la portée. On voit que sa tache
consiste a reconstruire patiemment le texte, a en proposer une interprétation structurée, a en
éclairer les références perdues, a en restituer le plan et la méthode. Cette entreprise d’exégese
systématique fait de lui un des fondateurs de la tradition moderne des commentaires sur la
Poétique. Et ce double travail, d’émendation et d’interprétation, prélude aux développements
d’une confondante érudition qui font le corps de son commentaire.

La présentation de Robortello est orchestrée dans I’Introduction de I’ouvrage, non pas comme
une biographie compléte, mais dans la perspective du terminus ad quem qu’est I’année 1548,
date de la premiere édition des Explicationes, et se poursuit en développant quelques-unes des
notions majeures traitées dans le corps du commentaire : autant de concepts clés qui, au regard
de la tradition exégétique du traité d’ Aristote, ouvrent la voie aux grands débats humanistes du
siecle.

Avant tout, une claire délimitation du champ poétique, qu’il sépare nettement de celui de la
rhétorique, et qui lui permet de poser le cadre de la réflexion qui suit : I’art des poctes ne se



10

réduit pas a un art du travail sur les mots, a une technique d’ornement du discours, destinés a
amplifier le pouvoir de la parole sur un auditoire, en d’autres termes a un rdle d’adjuvant ou de
prolongement de la rhétorique. Les cing grandes catégories des « arts du discours » que sont :
la faculté démonstrative (ou apodictique), la faculté dialectique, la rhétorique, la sophistique et
la poétique, se différencient les unes des autres par le rapport qu’elles entretiennent avec le vrai.
Elles se positionnent sur une ligne qui figure une sorte de gamme allant du vrai au faux, avec
les notes intermédiaires du probable, du persuasif et de I’apparemment probable, selon que I’on
déplace le curseur en s’éloignant plus ou moins des deux points extrémes. La faculté
démonstrative a pour objet le vrai, la faculté dialectique le probable, la rhétorique le persuasif,
la sophistique ce qui a 1’air probable, et la poétique enfin, le faux, le fabuleux. Et chacune de
ces facultés utilise des instruments distincts : le syllogisme pour la facult¢ démonstrative,
I’épichéréme pour la dialectique, I’enthyméme pour la rhétorique, le sophisme pour la
sophistique, et la « fable », ou I’« histoire », fabula ou muthos, pour la poétique. La rhétorique
évolue dans I’espace du persuasif, la poétique, affranchie du critére de vérité, évolue dans
I’espace du faux, du fictif- Le champ de la rhétorique n’est pas celui de la poétique.

Et puisque la matic¢re poétique est un discours fait d’inventions et de fables, il est clair que toute
poétique a pour unique objet I’art d’imaginer de fagon appropriée la fable et le mensonge. Point
important, sur lequel le texte d’Aristote fera revenir Robortello a plusieurs reprises, puisque
c’est a partir de 1a que, contrairement, a ce qui a pu étre dit, il range du c6té de la poésie tout ce
qui appartient au domaine de la fiction mimétique, les dialogues socratiques notamment. Et il
est faux de prétendre qu’il conditionne la poésie a I’utilisation des vers.

La question de la finalité de la poésie : L’art des poétes « consacre toute sa force a plaire, méme
s’il est aussi utile », écrit Robortello. Il proclame nettement 1’utilité de la poésie, mais, si cette
dimension n’est jamais totalement absente de son propos, il est frappant de voir qu’elle est
présentée ici comme secondaire, et qu’en aucun cas Robortello ne charge la poésie d’instruire
les hommes. La priorité est donnée au plaisir : « charmer » est 1I’exigence premiére de la poésie.
Loin des considérations morales ou pédagogiques de son temps, Robortello s’attarde sur la
nature de ce plaisir, qui pour lui se trouve tout entier dans I’art de la description, autant dire
dans I’écart entre le vrai et le fictif que crée le processus méme de 1’imitation. Le plaisir n’est
pas dans I’objet auquel s’applique la poésie, mais dans le produit, 1’artefact qui résulte de I’acte
de description. On ne peut mieux signifier que 1’art poétique est un art de re-création, en un
processus alchimique qui métamorphose le vrai en fictif par le moyen de I’imitation.

La trop fameuse catharsis mérite que Robortello s’y attarde : résultat d’un travail réussi de la
part du pocte, elle mérite que Robortello s’y attarde, ne serait-ce que par ses implications qui,
avec ses connotations « purificatrices », se heurtent frontalement a la condamnation de la poésie
pour « corruption » par Platon. Il s’agit d’une sorte d’apprentissage des passions,
d’entrainement aux émotions. Et cet entrainement est un entrainement a la fois véritable et
« vertueux ». Véritable parce qu’on peut lui conférer une totale validité : la musique possede
au plus haut degré la capacité a imiter le réel, et cette parenté avec le réel est la condition
essentielle de cette validité. Vertueux parce qu’il s’exerce sur des situations qui demeurent des
situations fictives. Cet entrainement présente donc une parfaite combinaison de vérité et de
fiction, qui garantit a la fois sa valeur et son innocence. La terreur et la pitié sont donc, pour
Robortello, deux émotions qui sont ainsi purgées, épurées, neutralisées grace a I’expérience qui
en est faite. Principe d’accoutumance qui permet de tonifier les défenses de 1’ame humaine, et
lui assure une sorte d’immunité. Parce qu’elles sont éprouvées grace a la représentation
tragique, elles sont en quelque sorte décantées, désamorcées, voire miniaturisées : leur violence
destructrice est émoussée. La catharsis tragique d’Aristote est donc comprise par Robortello
comme une forme d’absorption émotionnelle qui s’accompagne d’une perte de nocivité. En
cela, les commentaires qui la concernent ont toute leur place dans le débat sur I’utilité de la
poésie.



11

Cela dit, on constate qu’a aucun moment cette défense de ’utilité¢ de la poésie ne parle de vice
et de vertu, ni ne développe des propos édifiants sur la nécessité de mceurs honnétes.
Touchant la mimésis, vec une étonnante fidélité au texte aristotélicien, Robortello insiste sur le
caracteére créateur de 1’imitation poétique, qui ne reproduit pas le réel mais le recompose selon
les lois du vraisemblable et du nécessaire, dans une économie interne de 1’ceuvre qui reléve de
’artifice et de I’invention. C’est sur ce chapitre pourtant, celui du concept d’imitation, donc
principalement des concepts de vraisemblance et de nécessité, qu’il est en butte, de la part de
la critique moderne et contemporaine, aux condamnations les plus séveres, alors méme que ces
deux principes sont parfaitement compris comme des impératifs structurels, organiques, soumis
a la logique de I’enchainement des faits dans le poéme tragique.

Cette lecture est confirmée par le commentaire que Robortello fait du célébre passage de la
Poétique sur la distinction entre poésie et histoire, ce qui lui permet de poser le probléme du
rapport de la poésie avec le vrai, donc d’affiner sa compréhension de la notion de vraisemblable.
Nulle part dans tous ces développements on ne voit que Robortello ait fait de la mimeésis un
reflet fidéle du réel, ou du vraisemblable un principe d’obéissance aux lois morales ou sociales,
ou du nécessaire un impératif de vertu. La mimesis aristotélicienne est bien comprise ici comme
un processus d’¢laboration, une re-fabrication. En un mot un artifice. En cherchant, a la suite
d’ Aristote, a cerner au plus pres les contours du champ poétique, et pour ce faire en le dissociant
maintenant de celui de I’histoire, Robortello a parfaitement réussi a en saisir la spécificité, et a
comprendre tout ce que le concept de mimesis contient de décrochage par rapport au vrai de
I’historicité. Dans I’art poétique, la distinction entre vrai et faux n’est pas pertinente. Le vrai
est une modalité du possible, un accident du vraisemblable.

L’examen trés poussé que Robortello méne, chapitre aprés chapitre, de la mimesis
aristotélicienne lui permet, en en démontant les mécanismes, de découvrir qu’elle confére a son
objet une sorte de supplément d’étre, et de montrer que c’est dans le processus de la création
mimétique que se trouve le plaisir proprement poétique. Et ce plaisir, qui est un plaisir
d’intellection, est aussi celui d’une satisfaction d’ordre esthétique.

C’est sans aucun doute dans la finesse de cette compréhension, affranchie de la lecture
horatienne et des présupposés €thiques et rhétoriques qui sont ceux des débats du temps sur la
poésie, que se révele le talent de Robortello, qui a su, plus qu’on ne I’a prétendu, appréhender
avec une réelle indépendance de penseur les notions clés de ce traité « aux idées pour I’époque
extraordinaires et surprenantes », de cette véritable « machine de guerre » que fut I’ouvrage
d’ Aristote au xvi° siecle.

Les Explicationes furent, pour des historiens de la littérature comme Giuseppe Toffanin ou
Sergio Cappello, une ceuvre pionnicre, et constituerent un événement révolutionnaire qui
sonnait le glas de toutes les conceptions critiques de la Renaissance sur la poésie. Robortello
pouvait encore a cette époque présenter une réflexion « relativement ouverte », exclusivement
préoccupée par 1’¢lucidation du texte d’Aristote. Mais le temps n’est pas, ou n’est plus, a la
liberté de penser : quelque trois ans apres la tenue, en 1545, du Concile de Trente, Robortello
est a contre-courant des idées contre-réformistes de I’époque, lesquelles subordonnent le plaisir
provoqué par la poésie aux impératifs de I’utilité, éducative et morale.

C’est peut-étre 13, bien plus encore que dans les obscures vicissitudes de la leggenda nera qui
I’entoure — et qui prendra plus tard des proportions considérables — que se trouve la principale
raison de la désaffection dans laquelle est tombé, dés les décennies qui suivent, notre humaniste.
L’édition ici proposée s’offrira comme un précieux instrument de travail pour les recherches
sur I’aristotélisme de la Renaissance, mais aussi sur I’histoire de la critique littéraire a 1’ére
moderne, et en particulier sur la réception et I’interprétation des théories d’ Aristote par rapport
a la tradition précédente, laquelle avait été¢ influencée sinon déterminée par la condamnation
platonicienne et I’ceuvre poétologique d’Horace. En étant ainsi mis dans sa version intégrale a



12

la disposition d’un cercle ¢élargi de chercheurs, ce texte, que d’aucuns considérent comme un
des textes critiques et théoriques les plus importants de la Renaissance italienne, pourtant resté
pendant longtemps dans I’ombre et largement ignoré méme des spécialistes, pourra enfin jouer
pleinement son role dans le débat sur les théories dramatiques et plus largement poétiques de
1’Age moderne. »



13

Dominique Briquel

Les Rois d’Israél, Saiil, David, Salomon, Essai
comparatif, Paris, Les Belles Lettres, 2025.

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau de
I’Académie un ouvrage dont je suis I’auteur et qui
est paru en juin 2025 aux Belles Lettres. Intitulé
Les Rois d’Israél, Saiil, David, Salomon, Essai
comparatif, 1l reprend un questionnement qui avait
été¢ jadis celui de Georges Dumézil, lorsque le
grand spécialiste de la comparaison indo-
européenne s’interrogea sur la présence dans la
Bible d’¢léments analogues a ceux que lui-méme
estimait pouvoir dégager dans le monde indo-
européen. Sa réponse, qu’il formula dans un article
de 1959 («L’idéologie tripartic des Indo-
Européens dans la Bible ») puis en 1973 dans un
appendice a son ouvrage Mythe et épopée 111, fut
brutalement négative, et par la suite il s’en tint a ce

Esé@pamﬁf refus radical — quoiqu’avec certaines nuances,

. comme nous allons le voir. En fait, ce rejet tint

> certainement pour beaucoup a ce qu’il répondait a

‘ | des propositions du sanscritiste britannique John
‘Hdalia / Les BellesiLettres - Brough qui avait estimé possible de trouver dans le

texte biblique de nombreuses occurrences de
schémes tripartis, mettant en jeu la structure des trois fonctions que G. Dumézil allait traquer
jusque dans des derniéres de ses Esquisses, la derniére série de ses travaux, parus entre 1982 et
1994, la derniere 1’ayant été a titre posthume, puisqu’il mourut en 1986. Or J. Brough était un
adversaire résolu des théses de G. Dumézil et, s’il avait cherché des exemples de séries
trifonctionnelles dans la Bible, c’était pour montrer que ce type de quéte n’avait aucune validité
scientifique, que leur présence était une banalité sans signification et qu’on pouvait les retrouver
dans le monde entier, y compris dans un contexte non indo-européen comme celui de la Bible.
Arc-bouté sur I’idée que ces schémas étaient propres aux Indo-Européens et par conséquent ne
pouvaient se rencontrer nulle part ailleurs, G. Dumézil ne pouvait que rejeter en bloc les
analyses de J. Brough, lesquelles, il faut reconnaitre, étaient souvent inacceptables. Mais ce
n’était pas toujours le cas, et il est piquant de constater qu'une des analyses du savant
britannique, qui parait effectivement convaincante, celle portant sur le songe de Gabaon, au
cours duquel [ahvé accorda a Salomon des qualités relevant clairement des trois fonctions indo-
européennes, autrement dit faisant du fils de David un roi parfait selon le modéle indo-
européen, fut un temps acceptée par G. Dumézil : mais entre temps une analyse identique avait
été reprise par un collégue avec lequel le comparatiste frangais eut toujours d’excellentes
relations, le Suédois Geo Widengren. Et, depuis, plusieurs savants ont a leur tour exploré cette
piste, estimant possible de retrouver des éléments de type indo-européen dans la Bible.

Nous I’avons fait a notre tour, en nous penchant sur ce que la Bible relate du régne de ceux
qu’elle présente comme les trois premiers rois d’Isra€l, Saiil, David, Salomon. Ainsi, pour Saiil,
en un étrange doublet, David, en fuite devant son beau-pere qui voulait le mettre a mort, le
surprend par deux fois et lui subtilise trois objets, un pan de son manteau, sa lance, sa gourde.
Cette triplicité de larcins peut €tre rapprochée du fait que, chez les Indo-Européens, le roi était
caractérisé par trois objets comparables, chacun symbolisant un des niveaux fonctionnels : que



14

David s’en empare est le signe de ce que la royauté qui avait ét¢ donnée a Saiil allait bientot lui
¢choir. D’une maniére plus générale, on peut retrouver, a propos du régne de Saiil, un des
schémas les plus classiques mis en ceuvre par les Indo-Européens dans leurs récits : qu'un
personnage commette trois fautes s’ordonnant selon les trois fonctions et soit éliminé apres la
derniére. C’est ce qui advient a Saiil, qui, au cours de ses guerres, usurpe la place de Samuel en
célébrant a sa place les rites d’entrée en guerre (fonction I), laisse contrevenir aux interdictions
alimentaires (III), n’applique pas la régle de mise a mort lors de la victoire qu’implique
I’anathéme (II). Le schéma des trois fautes se retrouve pour David, mais sans qu’il soit aussi
aisément perceptible dans la narration : la faute de niveau I a été la prétention indue de David
d’¢élever le temple de Iahvé, ce qui lui fut refusé a cause du sang qu’il avait versé, celle de
niveau II, la mise a mort dans un traquenard a la guerre de son officier Urie (faute de David que
J. Brough eut raison de ne pas réduire au seul aspect sexuel de I’adultére du roi avec 1’épouse
d’Urie), celle de niveau III, la volonté du souverain de procéder a un recensement, s’arrogeant
ainsi une prérogative par rapport au peuple d’Israél qui n’appartenait qu’a [ahvé, lequel en était
le seul maitre. Mais David, a la différence de Saiil, n’étant pas un réprouvé, cette série de fautes
(apres la derniere desquelles que Iahvé lui avait d’ailleurs laissé le choix entre trois chatiments
ordonnés fonctionnellement) n’aboutit pas a 1’élimination du roi, mais a son repentir et au
pardon final que son Dieu lui accorde. Dans le régne du second roi d’Israél, on repére également
d’autres séries trifonctionnelles, plus limitées et répondant au schéma des épisodes paralléles,
se distribuant selon les trois fonctions : le récit détaille le destin de trois (et de trois seuls) de
ses fils et de ses épouses : Ammon, Absalom, Adonihaou (tous trois morts tragiquement) et
Mical, Abigail, Bethsabée, pour lesquelles il est possible de repérer des articulations triparties
(respectivement III, IL, I et I, III, II). Quant & Salomon, pour la 1égende duquel 1’épisode du
songe de Gabaon amenait déja a penser que le cadre conceptuel des trois fonctions avait joué
un certain role, une structuration générale selon ce principe se laisse entrevoir : ce roi est mis
successivement en présence de trois types de femmes, des prostituées entre lesquelles il doit
trancher pour une question liée a la procréation de leurs enfants (fonction III), dans le célébre
épisode du « jugement de Salomon », la souveraine qui vient le visiter, séduite par sa sagesse
et son intelligence, dans le non moins célebre épisode de la reine de Saba (fonction I), et entre
les deux, plus discrétement évoquée, la fille de Pharaon qu’il épouse et lui apporte en dot la
ville de Gézer, qui résistait a Israél et dont les Egyptiens s’étaient emparés, ville qui est donc
donnée au peuple €lu sans que le roi pacifique que fut le fils de David eut a mener de guerre
(fonction II). On se trouve cette fois en présence d’une série ascendante, partant de la troisiéme
fonction et cuminant sur la premiere.

Ainsi, le récit des regnes de Saiil, David, Salomon nous met souvent en présence, semble-t-il,
de séries ternaires, articulées selon le principe des trois fonctions — répondant le cas échéant a
des types de séquences bien connues dans le monde indo-européen, schéma des trois fautes
fonctionnelles ou groupements d’histoires paralleles. En gros, le régne de Saiil aussi bien que
celui de David offrent de nouveaux exemples de la thématique des trois fautes, avec la
différence entre les deux que, pour David qui est une figure positive, le pécheur qu’il a été se
repend et obtient le pardon de Iahvé. Le régne de Salomon est lui aussi scandé par une séquence
ternaire, mais de sens ascendant, s’achevant par la sorte d’apothéose qu’est la rencontre du roi
qui a bati le temple du Dieu d’Israél avec la reine de Saba.

Mais cette accumulation de séries triparties n’est pas gratuite. Elle permet de mettre en valeur
la nature contrastée de ces trois souverains. La royauté instituée par Saiil est encore imparfaite,
entachée de fautes et aboutit a un échec. Ce n’est certes pas le cas de David, qui fonde
réellement I’institution et établit le royaume d’Israél, avec Jérusalem pour capitale ; mais il le
fait a travers les guerres et en commettant des fautes. Il faudra attendre son successeur Salomon,
dont le régne se passe dans la paix et sous lequel 1’opulence est générale, pour que le royaume
soit doté du lieu de culte qui assurera désormais le lien entre le peuple élu et son Dieu, le Temple



15

de Jérusalem. On se trouve donc en présence d’un premier régne, encore embryonnaire et
imparfait, d’un second, marqué par la violence, et d’un troisieme, pacifique et donnant lieu a
I’érection du Temple. Or cela évoque ce qu’on rencontre dans le monde européen, dans les
traditions sur la mise en place de la société des dieux ou de celle des hommes, avec la succession
d’une figure initiale, puis des deux types contrastés de souverains, ceux que G. Dumézil avait
dénommés varunien et mitrien, d’aprés les noms des dieux indiens Varuna et Mitra (et que
Rome avait placés au début de son histoire, avec Romulus et Numa Pompilius). Israél aurait
donc posé au début de son histoire une succession de trois figures comparable a celle qu’on
rencontre chez les Indo-Européens, par exemple en Gréce pour les divinités qui avaient présidé
a la marche de I'univers et a qui était échue la royauté divine, Ouranos, Cronos, Zeus, & Rome
pour celles — Janus, Saturne, Jupiter — qui avaient imprimé leur marque sur la topographie de
I’ Vrbs, tronant en particulier sur le Capitole, dans 1’Inde dans la généalogie des Pandava, selon
la transposition épique des figures du panthéon indien qui sous-tend le Mahabharata, avec
Bhisma, Pandu, Yudhisthira. Le récit qui a été élabor¢ dans 1’ancien Israél sur les trois premiers
rois de I’ancien Israél parait suivre un type de structuration analogue.

Le spécialiste du domaine indo-européen n’est donc pas dépaysé lorsqu’il lit, dans la Bible, ce
qui est raconté a propos des trois premiers souverains qui auraient régné sur Israél. Sans que
cela bien sir soit le seul principe d’explication du récit, ni sans doute le principal dans le milieu
moyen-oriental ou il a été élaboré, il lui semble possible de retrouver, par-dela 1’orientation
fondamentalement iahviste de la narration, des procédés d’exposition qui lui sont familiers, et
qui sont trop spécifiques pour qu’on puisse y voir seulement ’effet de schémas universels.
Comment seraient-ils passés en Israél 2 A quels voisins et quand auraient-ils été empruntés ?
Le non spécialiste n’a pas la capacité de répondre a ce genre de questions, pas plus qu’il ne peut
envisager celle de la présence d’éventuelles données historiques. Il ne peut que constater que
le refus qui fut celui de G. Dumézil de récuser la présence de tout élément de type indo-européen
dans la Bible n’apparait pas fondé. »



