
André VAUCHEZ 

 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie le livre de Pierre 

Gillon et Christian Sapin intitulé Cryptes 

médiévales et culte des saints en Ile-de-

France et en Picardie, Lille, Editions 

Septentrion, 2019, 528 p. (Préface de 

Gisela Cantino-Wataghin). Il s’agit d’un 

corpus et d’un inventaire des cryptes 

connues soit dans leur intégralité, soit par 

les sources textuelles ou par des fouilles 

anciennes. Le corps de l’ouvrage est 

constitué par une quarantaine de notices 

illustrées de plans et de photographies de 

ces édifices, regroupées en fonction des 

départements actuels de l’Ile-de-France et 

de la Picardie. Celles-ci sont précédées par 

d’excellents exposés introductifs, dus 

respectivement à Christian Sapin, sur 

l’architecture des cryptes, Arnaud Ybert 

sur leur décor et leurs fonctions et Pierre 

Gillon sur ce que nous apprend l’étude de 

ces édifices à propos du culte des saints et des reliques, dans cette région qui correspond pour 

l’essentiel au domaine royal capétien tel qu’il était entre le Xe et le XIIe siècle.  

Mais qu’est-ce au juste qu’une crypte ? Il faut bien s’entendre sur la signification de ce 

terme car, comme le rappelle justement Christian Sapin, le mot latin crypta constitue un « mot-

valise », qui peut désigner aussi bien une excavation ou une grotte qu’un monument. D’où la 

définition que donnent d’entrée de jeu les auteurs afin de circonscrire leur propos. Pour eux, 

une crypte est une architecture souterraine, située en général au-dessous d’une église et couverte 

par une voute en pierres. Elle a une fonction liturgique liée au culte des saints et à la vénération 

de leurs reliques. En ce sens, chaque crypte est unique et il faut l’étudier à la lumière d’une 

dévotion spécifique, dont les coordonnées spatiales et temporelles sont préliminaires à sa 

morphologie monumentale. C’est ce qui fait tout l’intérêt des notices contenues dans ce volume, 

dont les auteurs ne se sont pas contentés d’une étude architecturale très poussée des diverses 

cryptes, mais ont procédé à chaque fois à une étude critique du culte du saint qui y était vénéré, 

en s’efforçant d’établir une corrélation entre les deux aspects. Ce corpus,   résultat d’un travail 

d’équipe qui s’est étendu sur une bonne quinzaine d’années, est remarquable par son caractère 

transdisciplinaire, dans la mesure où il associe des archéologues, des architectes, des historiens 

et des historiens de l’art relevant de diverses institutions universitaires , du CNRS et des services 

départementaux du patrimoine des régions considérées, sous la direction des deux maîtres 

d’œuvre qui ont su donner  aux contributions de leurs collaborateurs un caractère homogène. 



Que nous apporte d’original ce beau volume sur le plan scientifique ? Beaucoup 

d’éléments, à commencer par une chronologie des cryptes de l’Ile-de-France et de la Picardie : 

20% seulement d’entre d’elles datent du Haut Moyen Age, 60% des XIe et XIIe siècles et 20% 

de l’époque gothique. Le moment carolingien a été très important, car il a vu la diffusion dans 

ces régions de la crypte annulaire « more romano, s’inspirant de celle de S.Pierre de Rome ou 

encore d’autres modèles architecturaux comme celui qui a été mis en œuvre dans l’énorme -et 

encore mystérieuse - crypte de l’abbaye Saint-Médard de Soissons , dont la dédicace eut lieu 

en 841  en présence de   Charles le Chauve   et de l’abbé  Hilduin, qui avait ramené de Rome 

des reliques de S.Sébastien. Mais la grande période de construction des cryptes dans les églises 

se situe à l’époque féodale, lorsque le culte des reliques et leur dispersion dans l’espace, 

provoquée par les invasions normandes, entraîna la création d’une quantité de sanctuaires, 

grands et petits, où se produisaient des miracles qui attiraient des pèlerins. Afin que ces foules 

de visiteurs ne perturbent par la vie religieuse des clercs ou des moines, il fallut les orienter vers 

une chapelle ou une église souterraine, à la fois pour y exposer les corps saints et les mettre à 

l’abri des « furta sacra », dont on connaît de nombreux exemples dans cette région. Mais toutes 

les cryptes ne datent pas de l’époque romane et les auteurs et leurs collaborateurs mettent bien 

en lumière le fait qu’on a continué à en édifier jusqu’au XIVe siècle, où l’on préférera placer 

les reliques dans des en feux, des chapelles latérales ou des tombeaux situés à l’intérieur de la 

nef. 

Au total, cet ouvrage, avec ses mises au point très développées sur les cryptes d’églises 

ou d’abbayes aussi importantes que Saint-Denis, Sainte-Geneviève ou Notre-Dame des 

Champs, à Paris, Sainte-Bathilde à Chelles, l’abbaye de Jouarre, Saint-Quentin, Saint-Corneille 

de Compiègne, Saint-Riquier et bien d’autres édifices sacrés, tant urbains que ruraux, 

renouvelle profondément notre connaissance de l’histoire religieuse de l’Ile-de -France et de la 

Picardie. Avec ses nombreux plans et cartes, sa bibliographie exhaustive et ses index, c’est 

également un très bel instrument de travail et il rendra les plus grands services aux chercheurs 

qui s’intéressent à l‘histoire de l’art et de l’architecture en France entre le Ve et le XVe siècle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jean-Pierre MAHÉ 

 

 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le 

Bureau le tome 57 des Mémoires de 

l’Académie, Isabelle Augé, Ani T. 

Baladian et Philippe Dangles, À l’Est 

d’Ani, forteresses et églises inédites du 

nord de l’Arménie, avec la participation de 

Michel Dupin, Julie Monchamp et 

Philippe Sablayrolles. Préface de Jean-

Pierre Mahé, 351 p. in 4°.  

D’une déception ou d’une 

entreprise contrariée résultent parfois 

d’heureuses découvertes. Ainsi, en 2006, 

quand la mission archéologique française 

d’Ani dut mettre fin à ses fouilles, sur 

ordre du nouveau responsable turc du site, 

ses membres n’eurent d’autre issue que de 

se replier, grâce à la bienveillance éclairée 

de notre regretté confrère Jean-François 

Jarrige, du côté arménien de la frontière, à 

Ani-Pemza, nom d’une carrière de pierre, 

qu’ils avaient eu tout loisir d’observer chaque jour, depuis le territoire turc, durant huit 

campagnes successives. 

Au lieu d’Ani, « la Ville aux mille églises », dont ils avaient méticuleusement relevé 

tous les ouvrages défensifs, ils prirent pour objet d’étude une constellation de chétives 

forteresses et d’églises villageoises ruinées par les guerres, la rudesse du climat et l’érosion des 

siècles. Ils ne comprirent que peu à peu les liens, presque tous ignorés des chroniqueurs 

médiévaux, qui unissaient ces vestiges à l’histoire tourmentée de la prestigieuse métropole des 

rois bagratides d’Arménie. 

Les marchandages territoriaux qui ont fixé en droit la future frontière arméno-turque, au 

traité de Brest-Litovsk le 3 mars 1918, ne prenaient en compte ni l’histoire, ni la répartition 

réelle des populations sur le terrain. L’antique province arménienne de Siracène / Širak 

s’étendait de part et d’autre de l’Axurean, affluent de l’Araxe. En conséquence, les localités les 

plus centrales, comme Ani et Bagaran, se trouvent aujourd’hui en Turquie, dans des zones 

frontalières militarisées, d’accès restreint ou tout à fait interdit.  

C’est pourquoi l’aperçu historique, brossé par Isabelle Augé (p. 53-80), retrace le destin 

politique de la région, depuis l’expansion arabe du VIIe siècle jusqu’à la conquête russe en 

1827 : les heurs et malheurs de la métropole bagratide, passant des Byzantins (1045) aux 

Seldjoukides (1064), vendue aux émirs kurdes cheddadides de Duin (1072), à qui les Géorgiens 

la disputèrent à partir de 1121, pour la conquérir définitivement en 1195, la dotant d’une sorte 



d’autonomie sous le gouvernement des princes zakarides ; cette période faste fut bientôt 

assombrie par l’attaque mongole de 1239 et l’oppression fiscale qui s’ensuivit.  

La mission française d’Ani-Pemza s’est d’abord concentrée sur les monuments de la 

haute vallée de l’Axurean, près du monastère de Marmašēn (4 églises, bâties de 988 à 1029 par 

les princes Apułamrenc‘-Pahlawuni, puis restaurées au XIII e siècle), à quelque 10 km au SE de 

Gyumri1. À 3,5 km au SE du monastère, se dresse, sur une crête escarpée, le site fortifié de 

Vahramaberd et, 3,5 km plus au sud, celui de Tirašēn. Philippe Dangles a montré que tous les 

deux présentent la même structure : leur enceinte fortifiée abrite une voie centrale bordée de 

part et d’autre d’un alignement de pièces rectangulaires comparables aux échoppes de la rue 

principale d’Ani, depuis la Porte des Lions jusqu’à la mosquée de l’émir Manûçihr.  

Il s’agissait sans doute, dans les deux cas, de « quartiers artisanaux ou commerçants 

protégés » (p. 96). L’hypothèse nous parait aujourd’hui confirmée par une inscription du 

monastère voisin, Hoṙomos, mentionnant des échoppes (kułpak) à l’intérieur de la forteresse de 

C‘ark‘ar / Małasberd, toute proche, dans la vallée de l’Axurean. Ces installations furent, me 

semble-t-il, particulièrement nécessaires aux XIe-XIIe siècles, périodes d’insécurité où Ani et 

ses alentours étaient l’enjeu d’affrontements continuels entre les Géorgiens et les Kurdes.  

Au pied de Vahramaberd, du côté ouest, ont été dégagés les vestiges de deux églises. 

L’une, d’abord en croix libre, est devenue une croix inscrite du fait qu’on y a rajouté quatre 

pièces d’angle « à une date indéterminée » (p. 98). Cette formule prudente est de règle en 

l’absence de tout indice de datation. Néanmoins, l’évolution générale de l’architecture 

arménienne nous incite à supposer que les plans en croix libre sont antérieurs au VIIIe siècle. À 

cette époque, les Arabes confisquent les biens fonciers dont le clergé arménien tirait ses 

revenus. Au contraire, les pièces d’angle se multiplient lors de la renaissance bagratide (IXe-Xe 

siècles). L’Église arménienne reconstitue alors son patrimoine, grâce aux donations résultant 

des messes funéraires. Mais comme les Canons interdisent d’offrir l’eucharistie plus d’une fois 

par jour sur le même autel, il faut ajouter des pièces d’angle, si possible à deux niveaux, en 

sorte que la croix inscrite devient alors le seul plan rentable. 

Juste au pied de Tirašēn subsistent les vestiges d’une petite église monoconque en croix 

libre, comparable à Surb Gēorg d’Arǰohovit, qui date du VIIe siècle. Michel Dupin estime 

néanmoins (p. 106) que le décor de cette petite église renvoie plutôt au XIe siècle. 

Sur la rive orientale d’un lac, entre Vahramaberd et Tirašēn, s’étendent les ruines de 

deux églises imbriquées : l’une en tuf rouge (croix inscrite cloisonnée ouverte), dont les assises 

sont entièrement conservées, l’autre en tuf noir (sans doute une tétraconque à niches d’angle), 

dont ne subsistent plus que l’aile est et les deux tiers de l’aile nord. Elle est nécessairement 

antérieure à l’église rouge ; son plan rappelle celui d’Awan vers 590. L’imbrication des deux 

édifices est surprenante. Il faut croire qu’au moment où l’église rouge fut bâtie, le site urbain 

construit autour de l’église noire était à l’abandon. L’église rouge devait faire figure de 

sanctuaire isolé, comme il arrive souvent en Arménie. 

Les huit inscriptions fragmentaires retrouvées pendant la fouille des deux églises ont été 

soigneusement éditées. Deux d’entre elles sont des donations des XIIe-XIIIe siècles en échange 

de messes funéraires. L’éditrice des textes, Ani Baladian, présente aussi les très nombreuses 

 
1 Anciennement Kumayri. Sous les tsars, Alexandrapol (et non Alexandropol, comme on le lit trop souvent) en 
l’honneur d’Alexandra, épouse de Nicolas Ier. À l’époque soviétique, Leninakan. 



croix commémoratives du secteur ; les unes, sculptées directement sur les blocs du chaos 

rocheux, les autres (xač‘k‘ar) formant des stèles érigées sur des socles. Elle en commente (p. 

142-146) la fonction d’intercession, de propitiation et de protection. Le même emblème est 

appelé tantôt croix (xač‘), tantôt signe seigneurial (nšan tērunakan). Selon nous, les deux termes 

ne sont pas synonymes. La croix désigne précisément l’instrument du supplice du Calvaire ; le 

signe est l’apparition céleste annonçant le retour du Christ à la fin des temps.  

D’autres recherches ont été consacrées aux églises secondairement transformées en 

forteresses, et parfois incluses dans des enceintes plus vastes. Le phénomène est assez fréquent 

dans la région. Une inscription gravée vers 1225 sur l’église principale de Marmašēn nous 

apprend que, lors de l’invasion seldjoukide de 1064, les paysans s’y étaient retranchés, 

transformant le monastère en village. Les auteurs de l’inscription, Grigor, archevêque d’Ani, et 

son frère Łarip Pahlawuni, mirent fin à cette situation pour dégager les sanctuaires où étaient 

enterrés leurs aïeux (p. 84).  

D’autres églises plus anciennes semblent avoir subi le même sort, sans doute dans des 

circonstances analogues. Ainsi, à l’intérieur de l’actuel village d’Axurik, au SE de Gyumri, on 

a retrouvé les décombres d’une église du VIIe siècle en croix semi-libre, gravement détériorée 

par un séisme en 1926. D’après le nom de la petite chapelle, rajoutée sur place en 2004, le 

sanctuaire devait être placé sous le patronage du prophète Élie, redouté dans le Caucase pour 

les averses de grêle qu’il envoie depuis son char de feu (p. 23). L’une des singularités de 

l’ancienne église consiste dans les « piles-contreforts basculées » des secteurs occidentaux de 

la croix. 

L’église fut fortifiée en deux étapes. Tout d’abord des murailles accolées à l’est et au 

sud l’englobèrent dans un enclos défensif. À ce stade rien n’indique que l’édifice ait perdu sa 

fonction cultuelle. Ensuite, les façades ouest, sud et est ont disparu derrière d’épais parements. 

La porte sud fut encadrée de tourelles aux angles SE et SO. L’église devint alors un fortin. La 

date et les circonstances de ces changements restent inconnues. 

L’annexion par la Turquie d’antiques localités arméniennes est parfois masquée par des 

changements toponymiques. Ainsi, l’actuel hameau turc de Çetindurak occupe le site 

d’Erazgawors, renommé Širakawan, au IXe siècle, quand il devint la résidence des rois 

bagratides. En sens inverse, les Arméniens ont transféré ces toponymes prestigieux sur le 

territoire qui leur reste. Ainsi, le nom d’Erazgawors a été réattribué à l’ancien village turc 

d’Aralık (« Intervalle »), situé à la rencontre de l’Axurean et de son affluent le Karahançay, 

tandis que Širakawan désigne aujourd’hui l’ancien village turc de Baş Şöregel (« Tête ou chef-

lieu du Širak »), situé 5 km au sud d’Erazgawors. 

Du côté arménien de la frontière, certaines de ces nouvelles localités, créées peu après 

1923, ont dû être déplacées en 1980, lors de la mise en eau d’un barrage sur l’Axurean. Au 

préalable, l’archéologue Sergey Harut’yunyan a démonté les parements taillés de l’église 

d’Aralık / Erazgawors, qu’il a ensuite partiellement remontés sur la hauteur voisine de Ĵrap‘i. 

Après l’indépendance, en 1991, la détérioration du système d’irrigation a entrainé 

l’assèchement de certaines des terres mises en eau en 1980. C’est ainsi que le site d’Aralık / 

Erazgawors est redevenu accessible. Les vestiges se répartissent en trois ensembles 

concentriques : l’église est enchappée dans un fortin, et celui-ci est entouré d’une enceinte.  

Bien que l’église, dépouillée de ses parements en pierre, soit réduite à une carcasse de 

mortier, elle conserve toutes sortes d’indices archéologiques, notamment son dallage, qui n’a 



pas été transféré à Ĵrap‘i. Dans cette salle à coupole, en croix libre, mono-absidiale, l’angle NE 

était occupé par une petite chambre rectangulaire d’abside. On peut dater ce type architectural 

des VIe-VIIe siècles. Mais le problème est compliqué par le fait que l’édifice reposait sur les 

vestiges d’une église plus ancienne, dont certains blocs sculptés ont été remployés dans les 

fondations. 

Dans une phase ultérieure, l’église a été entourée d’une enceinte rectangulaire munie de 

tours rondes aux quatre angles et de quatre tours eu U au milieu de chaque muraille. Dans ce 

dispositif, l’église se situe strictement au centre géométrique. Toutefois, l’équilibre est 

ultérieurement rompu dans la dernière phase des travaux. Les murs de l’église ont alors été 

doublés à l’extérieur par une épaisse maçonnerie qui a transformé la croix libre en rectangle. 

La porte sud a été supprimée et la porte ouest, flanquée de deux tourelles. L’édifice a perdu sa 

destination cultuelle. Il est devenu exclusivement défensif. 

Les deux forteresses de Gusanagiwł et de Tignis, qui se font face de part et d’autre de 

l’actuelle frontière arméno-turque, sont bâties sur le même plan et selon les mêmes modes 

constructifs. Toutes deux sont implantées en position de vigie, à l’écart de toute agglomération, 

sur de fertiles vallées alluviales. La taille et l’ajustement des pierres incitent à les dater du XIIe 

siècle, pendant la période de l’émirat cheddadide avec, pour objectif, le stockage sécurisé des 

denrées collectées en guise d’impôts (p. 206-207).  

Au-delà du Širak, la mission s’est aussi déployée vers l’est, dans l’Aragacotn. Le nom 

de ce canton (« pied de l’Aragac ») dérive du mythe2 qui présente les montagnes comme des 

géants3 pétrifiés par un châtiment divin. Chacune d’elles, comme les humains, a un dos et des 

pieds. Les pieds de l’Aragac, entité féminine, sur la rive gauche de l’Araxe, sont tournés vers 

le sud ; ceux de sa sœur, l’Ararat (Grand Masis), sur la rive droite, sont tournés vers le nord. 

De cette façon, toutes deux sont face à face et ne cessent de se disputer.  

La forteresse de Daštadēm se situe non loin de T‘alin, presque à mi-route entre Duin, 

siège historique des émirs cheddadides, et la métropole d’Ani, dont ils conservent 

laborieusement le contrôle pendant tout le XIIe siècle. C’est une position militaire importante, 

sur les routes du négoce international avec la Perse et l’Inde, comme le laisse pressentir, 3 km 

au nord de la forteresse, le vaste caravansérail de 2700 m2, construit au XIIe siècle et agrandi 

au XIVe (p. 222). 

En 1812, Hussein Khan, sardar perse d’Érévan, fit construire une vaste enceinte formant 

un polygone à 8 côtés, inscrit dans un cercle de 200 m. de diamètre et garni de 8 tours 

bastionnées4. L’année suivante, les Russes annexèrent la Géorgie orientale et le Lori. Daštadēm 

devint alors un poste frontalier, jusqu’à la prise d’Érévan par le Comte Paskiévitch en 1827. 

À l’intérieur de l’enceinte, ont été retrouvées deux inscriptions datées : l’une, en arabe 

(H 570 = 1174), mentionne la restauration de la citadelle par Sultan, le dernier émir cheddadide 

d’Ani. L’autre, en arménien (de l’an 1307)5, prononce la remise d’une taxe sur le vin de T‘alin 

par le prince zakaride Ałbulay et son épouse Sit‘i Xat‘un.  

 
2 Cf. ma préface, p. 12-13. 
3 Ou des « géantes », car il n’y a pas de genre grammatical en arménien. 
4 Sur un modèle occidental inspiré de Vauban, comme à Neuf-Brisach en 1697. 
5 Relevée en 1842 par Yovhannēs Sahxat‘uneanc‘ (qui a lu par erreur 1267 au lieu de 1307), dans une 
description générale du site de Daštadēm ; cf. ma traduction, p. 295-297.  



Philippe Dangles explique en détail et illustre par des photos, des plans, des coupes, des 

élévations et des schémas polychromes comment un ancien bâtiment rectangulaire orienté SE-

NO fut d’abord renforcé par une maçonnerie de doublage et couvert d’une voûte en berceau. 

Après quoi, ce quadrilatère fut flanqué de tours sur ses quatre faces, mais la tour SO manque 

aujourd’hui. Puis, en deux tranches de travaux successives, depuis le 3ème quart du XIIe siècle 

jusqu’au début du XIIIe siècle, ce dispositif fut complété par l’addition de quatre saillants 

supplémentaires. 

Point notable : les émirs cheddadides ont repris la tradition chrétienne de représenter le 

commanditaire par une figure sculptée en bas-relief dans l’angle sud de l’ouvrage central (p. 

251) et sur la tour B5 (p. 260), où se trouve une sculpture en ronde bosse.  

À Aruč, village situé à 20 km à l’est de Daštadēm, et bien connu des historiens 

classiques, Ełišē et Yovhannēs Drasxanakertc‘i, subsistent, aux abords de l’église majeure 

construite par Grigor Mamikonean (prince d’Arménie de 662 à 685), d’importantes 

fortifications. Au SO du sanctuaire se dresse une ancienne basilique (IVe-VIe s.), désaffectée à 

une date inconnue pour être transformée en fortin. D’autre part, tout le village avoisinant était 

enclos dans une enceinte défensive, aujourd’hui inextricablement mêlée aux habitations 

privées.  

Au cours de l’été 2012, les archéologues français ont réalisé un relevé de l’enceinte 

primitive et de ses remaniements successifs, qu’ils comptaient compléter et dater lors de la 

campagne suivante. Malheureusement, la Commission des fouilles du Ministère des Affaires 

Étrangères en a décidé autrement en supprimant les crédits de la mission. Préparant néanmoins 

la publication de leurs résultats, les membres de la mission séjournèrent à leurs frais à Érévan, 

durant l’été 2015, pour effectuer, dans les archives, toutes les recherches documentaires 

concernant les sites qu’ils publient dans le présent volume. Ils ont ainsi retrouvé des croquis et 

des plans inédits, provenant des opérations d’archéologie préventive de la période soviétique. 

En dehors des nombreuses constatations factuelles, qu’ils ont précisées, datées ou 

rectifiées, l’apport essentiel de leurs travaux consiste dans l’approfondissement de la 

perspective historique. On a tendance à ne retenir d’Ani et de sa région (Širak et Aragacotn) 

que les périodes les plus glorieuses du royaume bagratide ou de la principauté zakaride, sans 

souligner assez l’amplitude des contrastes qui les opposent. Il est clair, par exemple, que la 

majestueuse muraille nord que nous admirons aujourd’hui remonte à une campagne de 

fortification menée dans la seconde moitié du XIIIe siècle, bien après l’arrivée des Mongols en 

1239. Cette enceinte, garnie de tours puissantes, chemisées de pierres polychromes, se distingue 

à la fois de la défense bagratide – un simple mur rectiligne cantonné de tours tronconiques 

creuses au temps du roi Smbat II, en 989 – et des ouvrages zakarides (1205-1222), massifs et 

deux fois plus élevés, avec des tours de 7 à 10 m. de diamètre, surmontées de vastes plates 

formes de combat. 

Jusqu’à présent, l’organisation de l’espace urbain, avec ses quartiers artisanaux et leur 

structure complexe – innervée en avenues, rues et ruelles –, presque effacée sur le terrain, ne 

nous était connue que par des témoignages écrits : ceux des inscriptions recueillies depuis le 

XIXe siècle dans les monastères voisins de Hoṙomos et de Bagnayr. À présent, les fouilles 

effectuées par la mission d’Ani-Pemza nous éclairent sur les changements matériels et sur les 

innovations culturelles qui ont affecté, au XIIe siècle, durant la période de l’émirat cheddadide, 



l’organisation du commerce et de l’artisanat par la synthèse des traditions musulmanes et 

arméniennes.  

L’intérêt du présent volume est de nous découvrir, à l’est de la métropole, des maillons 

intermédiaires de cette évolution, comme les échoppes fortifiées de Tignis et de Gusanagiwł. Il 

faut féliciter les auteurs de cette étude très réfléchie. L’entreprise n’aurait pu être menée à bien, 

sans l’amitié, le dévouement, la science et l’incomparable connaissance du terrain des hôtes 

arméniens de la mission, Hamazasp Khachatryan, directeur du Musée archéologique de 

Gyumri, Larisa Yeganyan, conservatrice des monuments historiques du Širak et de l’Aragacotn, 

et Pavel Avetisyan, directeur de l’Institut d’archéologie de l’Académie des Sciences d’Arménie. 

Leur patience et leur générosité ont su lever tous les obstacles, administratifs, matériels et 

logistiques. Leur cordiale et constante disponibilité a été une source inépuisable d’inspiration.   

Interrompue par les autorités turques en 2005, la mission d’Ani avait déjà accumulé, 

depuis 1998, des matériaux considérables : une cartographie complète du site à l’échelle 

1/2000e, le relevé à 1/500e de tous les vestiges émergents sur la moitié orientale du promontoire 

urbain, une documentation complète sur la construction du système défensif, sur la cathédrale 

de l’an 1001 et sur son environnement immédiat (350 m2 à l’est). Il faut prendre son parti que 

toutes ces informations demeureront partielles, en raison des circonstances administratives qui 

ont entravé leur achèvement. Est-ce une raison pour ne pas les publier ? Même en l’état, ces 

relevés éclaireraient la recherche sur un site aujourd’hui classé par l’UNESCO, mais toujours 

exposé à l’érosion climatique, à des consolidations hâtives et à des projets touristiques 

préoccupants. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jean-Pierre MAHÉ 

 

 

 

 « J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de l’éditeur, 

l’ouvrage dirigé par Aude Cohen-Skalli, 

traduction d’Agnès Ouzounian : Eusèbe de 

Césarée, Chronique I, avec des annotations de 

Sergio Brillante, Sydney Hervé Aufrère et 

Sébastien Morlet, La Roue à Livres, Paris 

(Les Belles Lettres), 574 p. in 12° 

Parmi les nombreuses traductions 

patristiques en arménien classique, celle de la 

Chronique d’Eusèbe de Césarée est sans 

aucun doute l’une des plus utiles à la 

connaissance de l’Antiquité. Non seulement 

parce qu’elle est la seule à nous transmettre 

une version à peu près complète d’un texte 

dont le grec n’a gardé que des fragments 

épars, et le latin, que les tables chronologiques 

de la seconde partie, mais surtout parce que 

l’œuvre elle-même contient des extraits 

d’auteurs disparus et des informations 

irremplaçables, aussi bien pour les historiens 

du christianisme antique que pour les 

assyriologues, égyptologues, hellénistes ou 

latinistes. Naturellement, dans l’historiographie arménienne, Eusèbe est à la base de la 

chronologie de Movsēs Xorenac‘i et de ses successeurs. 

La seule édition disponible de la version arménienne reste celle de Jean-Baptiste 

Aucher6, accompagnée des fragments grecs et d’une traduction latine. Les autres traductions7 

reposent, comme le montre Aude Cohen-Skalli (infra ACS) dans l’introduction, sur un 

classement erroné des manuscrits. En effet, Agnès Ouzounian (infra AO) observe que toutes 

les copies complètes du texte dérivent de l’unique codex E8, datable entre le XIIe et le XIVe 

siècle, fondement de l’édition Aucher. Le seul moyen de réparer les quelques lacunes de cet 

archétype est de recourir à la tradition indirecte, notamment aux épitomés médiévaux des 

manuscrits arméniens (M 1241. 3074. 1254. 5254, et surtout M 2679, du Xe siècle, dont AO (p. 

215-233) donne la traduction en appendice.  

L’introduction d’ACS (p. 7-69) offre une précieuse mise au point, appuyée sur une 

bibliographie ample et bien informée des avancées les plus récentes de la recherche. Elle montre 

 
6 Mkrtič‘ Awgerean, Venise (San Lazzaro) 1818. 
7 J. Zohrab, A. Mai, 1818 ; A. Schöne, H. Petermann, 1866. 1875 ; J. Karst 1911. 
8 Ēǰmiacin, M 1904. 



que la Chronique, qui a connu au moins deux éditions du temps de son auteur, a paru pour la 

première fois en 311, sous un titre qui ne nous est pas parvenu. Les deux éléments qui la 

composent – chronographie et canons chronologiques – n’étaient pas conçus par Eusèbe comme 

deux tomes successifs d’un même ouvrage, mais comme deux συντάξεις distinctes, c’est-à-dire 

deux arrangements systématiques d’une même matière. Les renvois ultérieurs du chroniqueur 

à son œuvre laissent entendre que le florilège historique (ἐπιτομή), qui constitue la 

chronographie, était placé en parallèle aux canons, voire à l’intérieur même de ceux-ci. Je 

suggérerais volontiers que chaque canon figurait au centre de la page, entouré des extraits du 

florilège. 

À la suite d’Arnaldo Momigliano, ACS (p. 7 note 2) présente l’œuvre comme « la 

récupération chrétienne de la chronographie païenne ». Jean Sirinelli, usant d’une expression 

plus énergique, disait qu’Eusèbe et ses contemporains « colonisaient » les genres littéraires 

païens. Il fallait en effet, écrit Momigliano, « présenter Adam et Ève, et ce qui s’ensuit, dans un 

monde peuplé par Deucalion, Cadmos, Romulus et Alexandre le Grand ». Voilà pourquoi 

Eusèbe conserve et innove à la fois. ACS insiste à juste titre sur la dette souvent inavouée 

d’Eusèbe à l’égard du chronographe chrétien, Julius Africanus. 

Pour la synthèse entre les traditions historiques païennes et bibliques, il me semble qu’on 

imputerait moins aux chrétiens, si l’on avait une connaissance moins fragmentaire de la 

littérature judéo-hellénistique du Second Temple. Un coin du voile est aujourd’hui levé par les 

textes gnostiques de Nag Hammadi9 : ainsi, l’Écrit sans titre (NH II5) mélange allègrement 

l’histoire d’Adam et Ève aux mythes païens des Grecs et de l’Égypte ptolémaïque, et l’Exégèse 

de l’Âme (NH II6) juxtapose les Prophètes et Homère.  

Claire et d’une lecture agréable, la traduction (par AO) du florilège historique est 

strictement conforme à la version arménienne. Par un procédé stylistique courant dans les 

versions anciennes, il arrive parfois qu’un seul mot grec soit traduit par deux synonymes 

arméniens ; dans ce cas, la traduction française emploie un terme simple. Les erreurs de lecture 

et d’interprétation de l’arménien sont traduites telles quelles, mais expliquées et rectifiées dans 

les notes. Le cas échéant, elles sont éclairées par les parallèles grecs de la tradition indirecte. 

Les noms propres sont donnés sous la forme la plus courante en français (Sémiramis et non 

Chamiram ; Astyage et non Ajdahak, etc.) ; la forme arménienne n’est maintenue que si le 

substrat grec est incertain.  

Le texte aborde des civilisations si variées qu’il était préférable de répartir l’annotation 

entre plusieurs spécialistes. Le commentaire est d’une grande qualité. Au-delà du regard 

critique d’AO sur la version arménienne et ses rapports avec le substrat grec, on y rencontre 

souvent de remarquables notes de synthèse, très utiles par leur netteté aussi bien que par la mise 

à jour de leur information, comme sur les Chaldéens (p. 95), sur les Samaritains (p. 291), ou 

sur Manéthon (p. 315). On apprécie l’apport de la documentation cunéiforme et hiéroglyphique, 

confrontée aux traditions grecques. On saisit souvent sur des cas précis l’enjeu de la bataille 

chronologique que livre Eusèbe pour démontrer la supériorité de la Septante, adoptée par les 

chrétiens, sur les bibles juive et samaritaine. Cependant, tout en reconnaissant l’habileté 

polémique d’Eusèbe, il faut s’incliner devant l’exigence scientifique de son principe – pas 

 
9 Mahé (J.-P.), Poirier (P.-H.), Écrits gnostiques, La bibliothèque de Nag Hammadi (NH), Paris (Gallimard, La 

Pléiade), 2007.  



d’histoire réelle sans synchronisme (donc rien de sûr entre Adam et l’exode d’Abraham) –, et 

devant l’efficacité de sa critique comparative. 

À travers des épitomateurs, comme Polyhistor ou Abydène, Eusèbe nous découvre une 

historiographie hellénistique perdue de l’Orient ancien, dont Abraham Terian10 a justement 

souligné l’importance face au déchiffrement des écritures non-alphabétiques du Proche Orient 

antique. La présente édition annotée offre une véritable initiation à Diodore de Sicile et à 

l’historiographie grecque d’époque romaine, mais surtout elle nous fait assister à la mise en 

place d’une vision providentialiste de l’histoire, qui inspirera toute la littérature arménienne du 

VIIIe au XVe siècle. 

Il faut saluer la performance érudite d’ACS, d’AO et de toute leur équipe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
10 Revue des études arméniennes 2001-2002. 



Jacques VERGER 

 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie les Pouillés de la 

province de Bordeaux, publiés sous la 

direction de Jacques Verger par Yvonne-

Hélène Le Maresquier-Kesteloot avec le 

concours de Pierre-Henri Billy (Recueil 

des historiens de la France, Pouillés, 

t. XI), 2 vol. in-4°, Paris, 2020, L-462 et 

618 pages. 

La publication de ce tome XI 

marque l’achèvement d’une des 

principale séries du Recueil des historiens 

de la France, inaugurée en 1903 sous la 

direction d’Auguste Longnon avec la 

publication du premier tome consacré à la 

province ecclésiastique de Rouen. 

Je rappelle que le mot « pouillé », 

qui apparaît au XVII
e siècle dans quelques 

documents d’archives mais doit surtout sa 

fortune aux érudits du temps qui l’ont adopté et en ont fait une catégorie documentaire, vient 

du latin polyptychum (polyptyque) ou plus exactement de ses dérivés médiévaux tels que 

polegium ou pulegium ; en soi, il désigne donc simplement toute liste de bénéfices et revenus 

ecclésiastiques dépendant d’une église ou situés dans une circonscription ecclésiastique donnée 

(archidiaconé, diocèse, province) ; il peut donc en fait s’appliquer à des textes de nature 

diplomatique diverse, comptes, enquêtes, catalogues, etc. Il y a des pouillés fort anciens, mais 

c’est au XIV
e siècle, avec le développement de la fiscalité ecclésiastique, spécialement 

pontificale, que les pouillés se multiplient. On en possède aussi de nombreux datant de l’époque 

moderne et même du XIX
e siècle, les uns documents de gestion ecclésiastique, les autres 

compilations d’érudits. 

Ces documents ont survécu en quantité variable selon le diocèse ou la province 

considérés, beaucoup ayant perdu de leur utilité pratique au fil du temps et n’ayant pas 

forcément été conservés ; beaucoup aussi n’ont survécu que sous des formes partielles ou 

mutilées et dans des copies modernes ; publier les pouillés d’un diocèse ou d’une province est 

donc un travail complexe qui, compte tenu du caractère artificiel de la notion même de pouillé, 

implique à la fois de rassembler une documentation plus ou moins hétérogène et dispersée et 

de faire des choix. L’entreprise est cependant parfaitement légitime, car l’intérêt historique des 

documents réunis sous cette dénomination est évident. 

Surtout là où plusieurs pouillés successifs existent, ce sont des textes précieux pour 

l’histoire religieuse : ils fournissent des informations utiles pour toute étude monographique 

d’une paroisse, d’une collégiale, d’un diocèse, d’une province ; ils nous renseignent aussi sur 



ce qui est bien souvent leur raison d’être première, à savoir la fiscalité ecclésiastique et 

spécialement la fiscalité pontificale que développèrent considérablement les papes d’Avignon. 

Mais l’intérêt des pouillés va au-delà : ils constituent un extraordinaire matériau pour toute 

étude de géographie ecclésiastique au Moyen Âge et jusqu’à la fin de l’Ancien Régime ; ils 

permettent de dessiner avec précision la carte des circonscriptions ecclésiastiques et les réseaux 

des ordres réguliers. Plus largement encore, les pouillés sont une mine de renseignements pour 

quiconque est confronté à des problèmes de topographie et de toponymie historiques ; on y 

trouve par milliers des noms de lieux anciens, généralement sous leur forme latine ; 

naturellement, les pouillés ne peuvent rendre ces services qu’à condition que leurs éditeurs aient 

réussi à identifier le plus grand nombre possible des toponymes qui y sont contenus et aient 

rassemblés ces informations dans des index détaillés dont la confection est, on s’en doute, un 

travail long et ardu. 

C’est convaincu de l’intérêt de cette documentation qu’Auguste Longnon, pionnier dans 

notre pays des études de géographie historique, forma au début du XX
e siècle, avec l’appui de 

l’Académie des inscriptions et belles-lettres, le projet de publier, selon un plan systématique, 

les pouillés subsistants de toutes les provinces de l’ancienne Gallia christiana. 

La série partit d’un bon pied et en 1915 six tomes avaient paru, dus à Auguste Longnon 

lui-même aidé par divers collaborateurs. Mais le rythme se ralentit ensuite considérablement. 

Disparu en 1911, dès avant la sortie du tome VI, Auguste Longnon avait été remplacé par des 

auteurs moins fortement investis dans l’entreprise ; les exigences de l’édition scientifique 

s’étaient aussi alourdies avec le temps, sans parler des deux guerres mondiales. Il fallut 

cinquante ans, de 1923 à 1972, pour publier les quatre tomes suivants.  

Ne restait plus alors que le dernier des onze tomes prévus qui devait couvrir la province 

ecclésiastique de Bordeaux. Mis en chantier dès avant 1972, celui-ci aura mis à lui seul un 

demi-siècle pour voir le jour. On trouvera en tête du volume I de ce tome XI deux avant-propos, 

l’un rédigé par Jean Favier vers 2012 et l’autre par moi-même qui l’ai remplacé comme 

responsable du Recueil des historiens de la France après son décès en 2014, qui relatent les 

vicissitudes de cette publication, qui firent parfois douter de son aboutissement, et expliquent 

en tout cas le retard pris malgré l’important travail fourni par les collaborateurs successifs.  Il 

n’est pas nécessaire d’y revenir ici. Je me bornerai à citer les noms des deux derniers avec qui 

j’ai eu le plaisir de travailler, Yvonne-Hélène Le Maresquier-Kesteloot, auxiliaire de 

l’Académie, ancienne élève de Jean Favier, et Pierre-Henri-Billy. La première avait réalisé la 

mise au point d’une première version à peu près complète du manuscrit ; victime d’une longue 

et douloureuse maladie à laquelle elle finit par succomber le 22 juin 2020, elle ne put cependant 

mener le travail à son terme. C’est donc à Pierre-Henri Billy, chargé de recherche au CNRS, 

spécialiste de toponymie et d’anthroponymie historiques, que cela revint. Il en accepta 

bénévolement la charge, qui était pourtant lourde puisqu’il s’agissait de procéder à une révision 

générale du texte, à de nombreuses corrections et vérifications et à la confection des index, aussi 

monumentaux (environ 17 000 entrées) qu’indispensables ; il se consacra à ce travail avec un 

zèle et une compétence remarquables, ce qui a permis finalement, avec la contribution toujours 

efficace du service des publications de l’Académie, de faire paraître les deux volumes de ce 

pouillé de Bordeaux avant même la fin de l’année 2020, marquée pourtant par la crise sanitaire 

que l’on sait. 



Il me reste à présenter rapidement les deux volumes qui constituent ce tome XI et dernier 

de la série « Pouillés » du Recueil de historiens de la France. 

Dans le volume I, on trouvera aux pages XIX-L, après les deux avant-propos déjà 

signalés de Jean Favier et de moi-même, une introduction générale due à Jean-Loup Lemaitre, 

auxiliaire de l’Académie bien connu par ailleurs pour ses publications de la série 

« Obituaires » : il s’agit d’une très précieuse typologie du genre même du pouillé, complétée 

par une bibliographie et valable évidemment pour l’ensemble des onze volumes de la série. Puis 

viennent des notices sur les dix diocèses qui constituaient à la fin du Moyen Âge la province 

ecclésiastique de Bordeaux : on y trouvera pour chacun la présentation détaillée de la 

documentation qui le concerne, qu’elle provienne des archives locales, de la Bnf ou des 

Archives nationales ou enfin des Archives apostoliques du Vatican ; cette documentation est 

très diverse, la pièce maitresse qui couvre toute la province, est le compte du subside levé en 

1326 sur ordre du pape Jean XXII (aujourd’hui BnF lat. 9934) ; viennent enfin les deux tables 

monumentales (332 pages en tout), déjà citées, contenant, pour la première, les noms de lieux 

et de personnes contenus dans les notices du volume I, pour la seconde ceux contenus dans le 

texte même des pouillés édités. 

Ces pouillés se trouvent, quant à eux, dans le volume II. Ils sont pourvus d’abondantes 

notes historiques infrapaginales et les noms de lieux figurent sous leur forme moderne à côté 

de la forme latine ancienne. Je ne reviens pas ici sur l’intérêt historique considérable et 

multiforme de ce genre de documents que j’ai indiqué plus haut, que les index mis au point par 

P.-H. Billy permettront d’exploiter pleinement. Je note simplement que les historiens des 

institutions ecclésiastiques y trouveront leur compte, comme les spécialistes de l’histoire de 

Bordeaux et de l’Aquitaine ; je relève à ce propos que les deux diocèses qui ont laissé les 

pouillés les plus nombreux, sont ceux de Poitiers et de Saintes, ce qui, dans ce dernier cas, 

permettra de pallier partiellement la pauvreté bien connue des archives médiévales de Charente-

Maritime. 

Il me reste pour conclure à dire la satisfaction et la légitime fierté que j’éprouve, moins 

à titre personnel qu’au nom des nombreux historiens et érudits qui depuis plus d’un siècle, se 

sont dévoués à la publication des pouillés de la France médiévale, de voir s’achever, avec ce 

beau tome XI, cette grande série qui rendra longtemps encore de grands services aux chercheurs 

et fait et fera honneur à notre Académie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jacques VERGER 

 

 

 

  J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie l’Histoire de 

l’université de Toulouse, dirigée par 

Caroline Barrera et Patrick Ferté, 3 vol., 

Éditions Midi-Pyrénéennes – Université 

fédérale de Toulouse Midi-Pyrénées, 

2019-2020, 346, 659 et 768 pages, 

nombreuses illustrations en noir et blanc. 

Ce gros travail de près de 1800 pages se 

répartit en trois volumes qui se suivent 

dans l’ordre chronologique : Le Moyen 

Âge, XIII
e–XV

e siècle, dû à Jacques Verger 

et Patrice Foissac, L’époque moderne, 

XVI
e–XVIII

e siècle, par Patrick Ferté, 

L’époque contemporaine, XIX
e–XXI

e siècle, 

par une équipe de 17 auteurs, presque tous 

enseignants à l’actuelle université fédérale 

de Toulouse, dirigée par Caroline Barrera.  

Le premier mérite de cette publication est 

d’être à l’heure actuelle, à ma 

connaissance, la seule monographie 

récente, fondée sur des travaux de première 

main et véritablement scientifique, consacrée à l’histoire d’une université française de ses 

origines médiévales à nos jours, saisie dans toutes ses dimensions, institutionnelles, culturelles, 

sociales, politiques, etc. et avec toujours le souci de replacer cette histoire dans son contexte 

local, régional, national et même, éventuellement, international. 

Même si l’ensemble a été conçu avec une volonté d’unité globale dans l’inspiration et la 

méthode, chaque volume a son style propre. 

1. – Le premier volume est le plus synthétique. S’appuyant sur les thèses des deux 

auteurs et leurs travaux ultérieurs, il se divise en cinq parties, à la fois chronologiques et 

thématiques. La première évoque la naissance de l’université et son premier essor, sous le sceau 

de l’ambiguïté : à la fois création imposée de l’extérieur et sur le modèle parisien à l’issue de 

la croisade anti-albigeoise et institution rapidement ancrée dans le terreau local, peuplée de 

Méridionaux et répondant aux besoins de la société environnante ; l’université de Toulouse 

connaît ainsi dans la seconde moitié du XIII
e siècle une croissance rapide, malheureusement très 

mal documentée, avant que les grands statuts adoptés dans les années 1300-1330 ne viennent 

enfin lui donner le cadre stable et durable dont elle avait besoin 

Les seconde et troisième parties, qui couvrent les décennies suivantes jusque vers 1470, 

évoquent successivement, à partir d’une documentation tirée à la fois des registres officiels, des 

fonds notariés et des archives du Vatican, les ultimes retouches institutionnelles, l’essor des 



effectifs qui fait de Toulouse la seconde université française après Paris, le recrutement 

géographique, fortement régional mais étendu puisqu’il couvre un très large quart sud-ouest du 

royaume avec d’importants prolongements dans la Péninsule ibérique, les origines sociales, le 

statut et le mode de vie des maîtres et des étudiants, enfin l’organisation et la nature même des 

études menées dans cette université où les enseignements juridiques, assurés par des maîtres 

réputés – les doctores Tholosani –, tenaient évidemment le haut du pavé mais d’où la 

grammaire, la philosophie et, après 1360, la théologie n’étaient pas absentes. La quatrième 

partie, due à Patrice Foissac, docteur en histoire et professeur agrégé à Cahors, évoque « le petit 

monde des collèges », en fait aussi nombreux, proportionnellement, à Toulouse qu’à Paris et 

dont plusieurs ont laissé de belles archives ; l’auteur y raconte les fondations de collèges qui 

s’étirent tout au long du XIV
e siècle et jusqu’au milieu du XV

e, le plus souvent par des dignitaires 

ecclésiastiques, puis il évoque la vie quotidienne des communautés de boursiers, décrit les 

bibliothèques dont ils disposaient, les seules véritablement organisées à l’université à cette 

époque avec celles des ordres religieux, et termine en posant la question de la place de ces 

collèges au sein de l’université, faisant l’hypothèse que les élèves et anciens élèves de ces 

maisons formaient plutôt une élite, investie par les familles bourgeoises de Toulouse et de la 

région. La dernière partie est consacrée à l’histoire politique de l’université soumise à la fois à 

la tutelle de l’Église, plutôt bienveillante, qui s’exerce surtout au XIV
e siècle, à l’époque des 

papes d’Avignon, au contrôle de la monarchie qui trouve au XV
e siècle un  relais efficace dans 

le Parlement de Toulouse et à la méfiance des autorités communales désireuses d’intégrer à la 

société urbaine ce qui y avait longtemps été un corps étranger, prestigieux certes mais parfois 

incommode. 

2. – Le second volume est l’œuvre de Patrick Ferté, maître de conférences honoraire à 

l’université de Toulouse, et va des années 1470 à la Révolution française. Il repose sur les 

amples dépouillements que l’auteur a menés depuis trente ans dans les abondantes archives 

modernes de l’université. Sa parfaite connaissance de la documentation lui a permis de 

multiplier les citations tirées des sources manuscrites, les exemples concrets et souvent 

pittoresques, l’évocation de figures individuelles de maîtres ou d’étudiants, tout en fournissant 

également un grand luxe de données quantitatives appuyées sur d’amples prosopographies des 

populations universitaires. 

Divisé lui aussi en cinq grandes parties, ce volume aborde successivement l’histoire 

institutionnelle de l’université, des arrêts de réforme du Parlement aux grandes ordonnances de 

Louis XIV, puis l’analyse du corps enseignant, sa sociabilité parfois conflictuelle, ses activités 

pédagogiques et ses orientations doctrinales, caractérisées par la tension quasi permanente entre 

crispations rétrogrades et timides ou tardives ouvertures aux nouveautés intellectuelles. Vient 

ensuite une partie consacrée aux populations étudiants, leurs effectifs, parfois surestimés, et 

leur recrutement régional, caractérisé par un assez large rayonnement national et même 

international qui se rétrécit cependant fortement au XVIII
e siècle. Puis Patrick Ferté étudie le 

déroulement même des études, l’évolution des cursus, la collation des grades et le rôle social 

de ceux-ci, instruments tantôt de promotion, tantôt de reproduction, tantôt même de 

déclassement ou en tout cas de déception, ce qui renvoie à la figure classique de l’« intellectuel 

frustré » qu’incarnent par exemple un certain nombre de pauvres prêtres au XVIII
e siècle. Le 

volume se termine par une cinquième partie qui est une sorte d’annexe évoquant les relations 

de l’université de Toulouse avec l’Italie à l’époque de l’humanisme et de la Renaissance, puis 



avec la Péninsule ibérique, marquées notamment au XVIII
e siècle par un afflux d’étudiants 

catalans qui s’explique aisément par l’écrasement de la Catalogne révoltée en 1716 par le roi 

d’Espagne Philippe V. 

3. – Je passerai plus vite sur le volume III, dirigée par Caroline Barrera, maître de 

conférences d’histoire contemporaine à l’université de Toulouse, non qu’il soit d’un moindre 

intérêt, mais il relève évidement moins directement des préoccupations habituelles de notre 

Académie. Plus long et plus analytique que les précédents volumes, celui-ci ne noie cependant 

pas le lecteur sous la profusion des détails et l’accumulation des statistiques, gardant toujours 

le souci du qualitatif et du concret, faisant leur place aux lieux et aux événements, aux individus 

et aux groupes. La matière est divisée en quatre grandes parties thématiques, dont chacune va 

du début du XIX
e siècle à celui du XXI

e. La première suit les vicissitudes institutionnelles, de 

l’université impériale napoléonienne aux dernières grandes réformes des années 2010, ainsi que 

la constitution progressive du patrimoine universitaire (bâtiments, laboratoires, bibliothèques). 

La seconde est consacrée aux professeurs, aux cursus d’études et, ce qui est évidemment la 

grande nouveauté de ce volume, au développement de la recherche dans toutes les disciplines, 

ce qui permet d’évoquer quelques grandes figures du monde universitaire toulousain, comme 

Paul Sabatier prix Nobel de chimie en 1912. La troisième partie traite des étudiants, de leurs 

effectifs bien sûr, mais aussi de leurs formes spécifiques de sociabilité, de l’afflux progressif 

des femmes et des étrangers. La quatrième partie, « l’université hors les murs », aborde 

l’histoire politique, notamment à l’épreuve des guerres mondiales, les rapports avec le monde 

économique dans une université qui en a eu précocement le souci, les relations enfin avec 

l’Outre-mer, les pays étrangers, l’Europe. 

Cette revue rapide ne peut donner qu’une idée sommaire de la richesse de ces trois 

volumes parfaitement documentées, riches de références archivistiques et bibliographiques – 

tout au plus regrettera-t-on une illustration parfois un peu austère –, mais elle aura permis de 

montrer, j’espère, que grâce à un éditeur courageux et aux soutiens dont il a bénéficié 

localement, nous avons enfin là une monographie exemplaire de rigueur scientifique dont il faut 

souhaiter que d’autres universités françaises, parisiennes ou provinciales, s’inspirent à l’avenir, 

et la meilleure introduction qui soit, par sa largeur de vues et sa sûreté méthodologique, à 

l’ensemble des problèmes de l’histoire universitaire française saisie dans la longue durée. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jacques DALARUN 

 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de nos 

confrères Jacques Jouanna, Pierre-Sylvain 

Filliozat et de la mienne, le fascicule 

2020/2 du Journal des savants, dont la 

parution ponctuelle et soignée doit 

beaucoup à notre chargé de publications, 

M. Matthieu Guyot. Ce fascicule est fort de 

284 pages et de sept articles bien illustrés, 

dont trois sont dus à nos confrères Pierre-

Sylvain Filliozat, Robert Martin et Nicolas 

Vatin11. 

Denis Rousset, L’emprunt de Drymos de 

Phocide à la confédération des Oitaiens. 

(p. 369-428). En 1880, M. Beaudoin 

découvrait et éditait une longue inscription 

– une des plus longues de la Phocide 

antique – portée sur des blocs de pierre 

remployés dans une église de Drymaia. 

Elle témoignait d’un emprunt contracté par 

la cité de Drymos auprès de la 

confédération des Oitaiens, établie autour du mont Oita près des Thermopyles. Inséré dans les 

Inscriptiones graecae IX 1 (1897), n° 226-230, le document était d’une lecture incertaine, car 

le bloc de pierre était régulièrement badigeonné de chaux. Le sablage de l’intérieur de l’édifice 

et les nouvelles technologies permettent aujourd’hui à l’auteur de proposer une nouvelle édition 

de l’inscription et d’en faire considérablement progresser la compréhension, d’en fixer la 

datation (160-158), d’approfondir la connaissance des parties concernées, de leurs institutions 

respectives et des mécanismes de rééchelonnement de la dette. L’auteur infirme au passage un 

certain nombre d’hypothèses émises naguère, entre autres l’idée que l’Amphictionie pylaio-

delphique ait joué un rôle dans l’emprunt contracté par la cité de Drymos. 

Don Giacomo Cardinali, La lente dissolution de la bibliothèque grecque du cardinal Salviati. 

Une affaire de soldats, gentilshommes, papes, bibliophiles et pirates (p. 429-492). L’auteur 

procède de manière régressive : partant de la mise en vente de la bibliothèque privée de Pie VI 

par les Français en 1798, il en vient à l’acquisition de volumes provenant de la bibliothèque du 

cardinal Jean Salviati (1490-1553) par le même Pie VI en 1776. Il se propose alors d’identifier 

et de localiser dans les fonds actuels le plus grand nombre possible de livres grecs ayant 

appartenu à la collection Salviati, tant imprimés que manuscrits. Il met en évidence le rôle de 

deux copistes-bibliothécaires hellénistes du cardinal Salviati – Georges Balsamon et Michael 

 
11 À la différence des autres articles, je ne me suis pas permis de modifier les résumés donnés par nos confrères. 



Hermodorus Lestarchos – et éclaire au passage un épisode de la formation de la bibliothèque 

grecque du chancelier Pierre Séguier. 

Dan Dana, « Le Par(ad)is perdu ». La correspondance entre Georgi Mihailov et Louis Robert 

(1947-1967) (p. 493-538). L’auteur présente et édite une partie de la correspondance entre notre 

regretté confrère Louis Robert (1904-1985) et Georgi Mihailov (1915-1991), épigraphiste 

bulgare dont le parcours est retracé dans le présent article. En l’état des recherches de l’auteur, 

l’échange épistolaire est déséquilibré, puisqu’aux quinze lettres de Georgi Mihailov, conservées 

dans le fonds Louis Robert de notre Académie, ne correspondent que deux lettres de Louis 

Robert, conservée en deux dépôts distincts de Sofia. L’ensemble n’en permet pas moins de 

suivre la relation des deux savants de 1947 à 1967, dont les envois étaient parfois accompagnés 

de livres, tirés-à-parts, contributions manuscrites et reproductions. Leur collaboration porte en 

particulier sur la rédaction de notices du Bulletin épigraphique et sur la préparation du corpus 

des inscriptions grecques de Bulgarie. 

Adam Kosto, Un diplôme inédit de Hugues Capet, a. 991 : un nouveau dernier diplôme royal 

franc pour les comtes catalans ? (p. 539-561). Si la séparation entre la Catalogne et le royaume 

de France fut officiellement entérinée en 1258, on retient d’ordinaire que les relations entre le 

roi franc et son vassal, le comte de Barcelone, avaient effectivement pris fin dès 988. L’auteur 

attire cependant l’attention sur un diplôme inédit de Hugues Capet, daté de 991, adressé au 

monastère catalan de Sant Père de Rodes, qui confirme un don et, pour ce faire, reproduit un 

diplôme de Louis IV concédé en 953. Le diplôme de 991 n’est conservé que par une copie de 

1723, mais l’auteur – qui en publie le texte avec soin en annexe – le soumet à une analyse 

diplomatique rigoureuse qui le convainc de son authenticité, ce qui prouve dès lors que les 

relations de dépendance entre le roi franc et la Catalogne subsistèrent un peu au-delà de la date 

d’ordinaire retenue. Le seul doute de l’auteur provient du fait que l’objet du don, une pêcherie, 

est appelée par le diplôme de 953 stagnum de Castilione, tandis que le diplôme de 991 ajoute 

castrum vel stagnum de Castilione. À mon avis, l’énigme se résout facilement si l’on imagine 

que le scribe royal, recopiant presque mot à mot le diplôme antérieur, est surpris du fait qu’un 

étang porte un nom dérivant de castellum et, dans le doute, ajoute un castrum qui lui paraît plus 

conforme à la toponymie.  

Pierre-Sylvain Filliozat. L’inscription sanscrite de Lovek au Cambodge (p. 563-609). 

L’inscription sanscrite dite de Lovek, lieu présumé de son origine, a pour objet de relater la 

donation d’une statue et d’un palanquin à un temple dans Dviradapura au Cambodge par 

Śaṃkara Paṇḍita, chapelain des trois grands rois du royaume khmer qui ont rempli presque tout 

le XI
e siècle de notre ère : Sūryavarman Ier (1002-1050), Udayādityavarman II (1050-1066), 

Harṣavarman III (1066-1080). L’acte de donation est formulé dans la dernière strophe du texte 

en sanscrit, puis en khmer dans un appendice énumérant toutes les donations pieuses faites par 

le donateur au cours de sa longue carrière de chapelain royal. Cela est précédé d’un long 

panégyrique du personnage et de sa famille, dont plusieurs membres de génération en 

génération au long de trois siècles (du IXe au XI
e), ont exercé d’importantes fonctions à la cour 

royale. La charge la plus haute et la plus influente, parce que la plus proche du pouvoir, a été 

celle de guru, aussi appelé hotṛ ou purohita, maître dirigeant les rites royaux et conseiller 

personnel du roi. Il devait avoir une compétence dans trois domaines : pratique du rituel, 

érudition en langue, littérature et scolastique sanscrites ; service du dharma ; bon ordre en 

morale, droit et coutume profane et religieuse. Śaṃkara Paṇḍita fut le guru accompli dans les 



trois sphères. La conception théologique et l’ordonnancement du temple-montagne du Baphuon 

doivent lui être attribués aux côtés de Sūryavarman Ier et Udayādityavarman II. Il officia lors 

de la grande cérémonie d’installation d’un Liṅga d’or dans le sanctuaire sommital du Baphuon, 

qui est le second monument en taille, complexité et prestige après Angkor Vat. Ce texte est 

composé dans le style de la poésie savante sanscrite. Il est manifeste qu’une inscription sanscrite 

est composée au Cambodge, comme en Inde, avec égalité de méthode et d’esprit. Mais 

l’application des connaissances issues des sources indiennes dans la pratique religieuse et dans 

les arts au Cambodge est manifestement khmère. Il n’en reste pas moins que la grandeur et la 

beauté de la conception, comme de la réalisation, sont également partagées entre la stèle inscrite 

et le monument. Une bonne approche des inscriptions sanscrites du pays khmer est sans conteste 

la confrontation du texte avec la discipline sanscrite de l’ornementation poétique 

(alaṃkāraśāstra) et la littérature religieuse tantrique de l’école du Śaivasiddhānta. 

Nicolas Vatin. Les premiers exploits en mer des frères Barberousse (p. 611-627). On a 

longtemps mal connu la chronologie des premières années d’activité corsaire des frères Oruç et 

Hayr ed-Dîn Barberousse. Pourtant, établir aussi précisément que possible la datation de leurs 

faits et gestes est essentiel pour les replacer dans leur contexte historique. Le présent article 

s’efforce donc de suivre les débuts en mer des Barberousse, dans les années 1510-1516, d’abord 

au Levant, puis en Occident. Les sources, espagnoles, italiennes et ottomanes, ne manquent pas. 

Chacune a ses biais et ses défauts, mais leur confrontation permet d’y voir plus clair. Un 

document ottoman bien connu, quoique pas toujours estime à sa juste valeur, est la biographie 

commandée dans les années 1530 par Soliman-le-Magnifique et connue sous le nom de 

Ġazavât-ı Hayr ed-Dîn Paşa (Geste de Hayr ed-Dîn Paşa). Un des intérêts de la présente étude 

est de confirmer qu’il s’agit d’une source d’une qualité remarquable qu’il importe de toujours 

prendre au sérieux. Sans prendre au pied de la lettre ce récit de propagande rédigé vingt ans 

après les événements, on peut estimer qu’il a le plus souvent pour fondement une réalité 

historique, que le croisement avec d’autres sources permet parfois de restituer. Enfin, on 

constate que, malgré leur activité, les deux frères demeurèrent un certain temps des pirates 

anonymes pour les Occidentaux. L’affaire de la nave de Gasparo di la Cavaleria, en mai 1514, 

dut marquer les esprits, mais c’est en mai 1515 qu’apparaît pour la première fois le nom des 

Barberousse dans les Diarii de Marino Sanudo. Désormais, leur célébrité ira s’amplifiant, mais 

c’est furtivement, à petit pas, qu’ils étaient entrés dans l’histoire. 

Robert Martin. La norme comme universel du langage (p. 629-641). La norme peut se 

concevoir comme une fonction universelle de contrôle, attachée à toute langue : de nombreux 

arguments vont dans ce sens. La norme se présente sous deux aspects. L’une des fonctions 

normatives est interne à la langue comme système : la norme contrôle et restreint la puissance 

en soi illimitée des régularités linguistiques ; elle contrôle aussi les régularités purement locales 

et qui du fait même s’assimilent à l’irrégularité. On rejoint ainsi les vues de Louis Hjelmslev et 

d’Eugenio Coseriu. L’autre fonction normative universellement disponible, plus habituellement 

reconnue, est liée à l’idée de « langue de culture » : la norme suppose alors l’intervention 

consciente de locuteurs ; elle est indissociable de la notion même de « langue » et se manifeste 

de dicto. 

 

 

 



François DOLBEAU 

 

 

 

       J'ai l'honneur de déposer sur le bureau 

de l'Académie, de la part de ses autrices et de 

l'éditeur, un livre qui vient juste de paraître : 

Vie de sainte Geneviève. Texte, introduction, 

traduction et notes par Marie-Céline Isaïa et 

Florence Bret (Sources chrétiennes 610), 

Paris, Éditions du Cerf, 2020, 379 pages. 

Marie-Céline Isaïa est membre de 

l'Institut Universitaire de France et Maître de 

conférences à l'Université Lyon 3 ; Florence 

Bret, agrégée de lettres classiques achève 

une thèse, dans la même université, sous la 

direction de Bruno Bureau, sur 

l'hagiographie latine des IVe-VIe siècles. De 

cette période, Geneviève est l'une des figures 

majeures. Née à Nanterre dans une famille 

noble, elle vécut en vierge consacrée à Paris, 

sous les règnes de Childéric et de Clovis, 

Paris dont elle aurait détourné Attila et 

assuré le ravitaillement lors d'un siège. Son 

dossier hagiographique est l'un des plus 

complexes du haut moyen âge. Sa biographie 

y reste stable sur le plan factuel, de sorte que 

l'on peut parler d'une Vie au singulier, comme dans le titre du volume. Mais celle-ci s'est 

transmise en cinq recensions, traditionnellement étiquetées ABCDE, dont le classement et la 

chronologie ont fait jadis l'objet d'âpres disputes entre savants francophones et germanophones. 

Depuis un livre cosigné en 1986 par Martin Heinzelmann et Joseph-Claude Poulin, l'on admet 

en général que la recension A fut bien rédigée, comme le dit l'hagiographe, dix-huit ans après 

la mort de la sainte, c'est-à-dire entre le décès de Clovis (511) et celui de Clotilde (548) ; un 

consensus s'est aussi établi à l'égard du classement des textes, selon la séquence ACBDE, où 

BDE sont à considérer comme d'époque carolingienne. 

D'emblée, les autrices se situent dans la lignée d'Heinzelmann et Poulin en déclarant : « 

Le présent livre est à bien des égards, une simple vulgarisation de leurs travaux fondamentaux » 

(p. 12). Modestie louable, mais qui ne doit pas occulter les apports considérables de leur étude, 

c'est-à-dire non seulement une copieuse introduction, qui commente l'importance de A pour 

l'histoire des Gaules durant la seconde moitié du Ve siècle, confirme les liens entre les 

recensions et affine la datation de C, mais aussi des éditions renouvelées de CE et des 

traductions annotées d'ACE. Le texte latin de la recension A est emprunté à l'édition magistrale 

de Bruno Krusch, parue en 1896 dans les Monumenta Germaniae Historica, et retouché 

seulement en huit passages pour tenir compte des critiques postérieures. Celui de C est fondé 



sur cinq manuscrits et deux éditions anciennes (Jean Bolland dans les Acta Sanctorum en 1643 

et Karl Künstle à Leipzig en 1910). Celui de E repose sur la collation intégrale de huit 

manuscrits et le recours sporadique à quatre autres. Une judicieuse utilisation des caractères 

gras permet d'identifier aussitôt les passages de CE qui dérivent de A. La sélection des trois 

recensions ACE et l'omission de BD sont justifiées. De la Vie mérovingienne A, dépendent 

toutes les autres, mais seules les Vitae C et E en sont de vraies réécritures, imputables à des 

hagiographes porteurs d'un projet ; B et D n'en sont que des versions condensées et abrégées 

dans une langue actualisée, dues simplement à des initiatives de copistes et d'un intérêt limité : 

B sert juste à contrôler parfois la teneur de A, et D peut contribuer à établir le texte de E, en cas 

de divergences à l'intérieur de la tradition directe.  

Bien que les progrès enregistrés sur le plan critique soient importants, les choix retenus 

pour C et E m'amènent à formuler deux regrets. D'abord, le plus ancien témoin de C, de la fin 

du VIIIe s. – certes très fragmentaire puisqu'il ne renferme que les chapitres 1 et 38 à 40 – n'a 

pas été consulté, bien qu'il ait été recensé dans les Codices latini antiquiores, t. 10, 1963 et 

Supplement, 1971, sous le n° **1051. Ensuite, contrairement à ce qui se passe pour C, aucune 

des éditions de E n'est mentionnée dans l'apparat de cette Vie, ni celle de P. M. B. Saintyves en 

1846, ni celle de Charles Kohler en 1881 ; une troisième publication est même passée sous 

silence : due à Pierre-François Chifflet en 1681 (Bedae presbyteri et Fredegarii scholastici 

Concordia… Accessit appendix de S. Dionysio Areopagita et de S. Genovefa, p. 453-469), elle 

n'est pourtant pas sans mérite puisqu'elle est fondée sur K, le meilleur témoin de E, dont une 

lacune au moins (§ E26,2 : « a Francis ») a été comblée par le recours à un autre document. 

Étant donné les caractères du latin mérovingien, la recension A n'est pas toujours facile à 

comprendre. C'est ainsi qu'un lecteur non averti peut peiner à retrouver dans un dictionnaire le 

terme simeora (§ A33,5) et à l'interpréter comme semihora. Dans l'introduction, il n'aurait pas 

été inutile de consacrer à de telles graphies deux ou trois pages, comme cela a été fait, et bien 

fait, pour la recension C (p. 94-96). Le caractère aléatoire des aspirations semble du reste avoir 

piégé la traductrice du § A31,10-11 : « Multa de huiuscemodi hominibus disseruit », « Bien des 

événements de ce genre furent pour les hommes des sujets de discussion » ; en fait, hominibus 

équivaut ici à ominibus, sans h, et la phrase signifie : « Elle (Geneviève) émit beaucoup de 

prédictions de ce genre ». De même au § A2,5, puisque natus n'est qu'une graphie de natos, la 

traduction devrait parler d'enfants au pluriel (même erreur au § E4,3).    

La datation de C reste une question ouverte : son éditeur, Künstle, la datait d'avant 700 ; 

Krusch avait d'abord proposé le XIIe, puis le XIe et enfin le IXe siècle, en fonction de la date 

des plus anciens manuscrits alors repérés ; Heinzelmann et Poulin se sont prononcés en faveur 

du milieu ou de la fin du VIIIe s. ; Marie-Céline Isaïa, en s'appuyant sur un article de Giovanni 

Orlandi, qui mettait en valeur la présence de graphies mérovingiennes et l'emploi du cursus 

rythmique, retient maintenant la seconde moitié du VIe siècle. Une telle datation est plausible, 

mais faute d'étude systématique, on ignore si la pratique du cursus ne subsistait pas encore au 

VIIe s., de sorte qu'une certaine prudence s'impose face à une datation aussi haute. Mais ces 

diverses remarques ont une portée minime, face à la qualité du présent volume aussi bien dans 

son travail critique, que dans ses traductions et son annotation.  

 

 

 



John SCHEID 

 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur 

le bureau de l’Académie, de la part de 

son auteur 

Pauline Duchêne, Comment écrire 

sous les empereurs ? Les procédés 

historiographiques de Tacite et 

Suétone, Ausonius Éditions (Scripta 

antiqua 137), Bordeaux, 2020, 332 p.  

 

Comment Tacite raconte-t-il 

l’histoire de l’Empire jusqu’à son 

époque ? Comment Suétone 

construit-il, à la même époque, ses 

douze biographies ? C’est à cette 

question que répond le livre de P. 

Duchêne qui étudie de façon 

comparée la nature littéraire mais 

aussi historique de ces ouvrages 

majeurs composés au début du IIe s. 

ap. J.-C. Son volume n’est pas en 

premier lieu un ouvrage d’histoire qui 

se livrerait à une comparaison 

systématique des œuvres de Tacite et 

de Suétone avec d’autres auteurs, 

Cassius Dion, Plutarque ou les documents épigraphiques, en vue d’une évaluation de la valeur 

de leurs témoignages, mais porte essentiellement sur la manière dont elles sont construites et 

pensées. Cette démarche offre de nombreuses informations nouvelles et passionnantes qui 

viennent enrichir les études précédentes, notamment celles de R. Syme et de J. Gascou, et tend 

à démontrer que contrairement à ce qui est souvent prétendu, Suétone est un auteur à part entière 

et non pas « un ‘satellite’ de Tacite ». 

La première partie de l’ouvrage qui comprend les trois premiers chapitres est consacrée 

aux éléments de l’écriture, à la présence des deux auteurs dans le récit et aux termes utilisés 

pour introduire les témoignages. Les interventions des auteurs, au début ou à la fin d’un épisode 

ou dans la transition entre épisodes, mettent en évidence la manière dont ils interviennent dans 

le récit pour conduire leurs lecteurs. Très précieuse se révèle, dans ce contexte, l’étude des 

termes employés pour mentionner les sources, les garants des épisodes ou des opinions 

rapportés. Pour chacun des termes tels que tradere, credere, ferre, fama, memorare, etc. l’auteur 

offre des pages précises qui témoignent d’une excellente connaissance du latin et seront très 

utiles à tous ceux qui s’interrogent sur le sens exact et la traduction correcte de telle ou telle 

expression employée par un auteur romain pour présenter un témoignage. Parallèlement, 



l’analyse de toute cette terminologie montre à l’exemple des principats de Tibère et de Néron 

comment les récits sont construits grâce au mélange de différents témoignages, écrits ou oraux, 

provenant de l’élite ou du peuple. 

Fondés sur ces analyses du vocabulaire et des modes de citation des témoignages, les 

trois chapitres suivants sont consacrés à l’étude le la manière d’écrire l’histoire ou la biographie. 

La première analyse met en évidence que, chez Tacite comme chez Suétone, la vérité historique 

des descriptions de règnes et des portraits n’est pas centrale comme elle le serait de nos jours. 

Il est donc indispensable de comprendre comment ces récits et ces portraits impériaux se sont 

littérairement formés. Soumis à des contraintes narratives comme la réfutation de manipulations 

issues du pouvoir, ou l’inclusion indispensable d’histoires en elles-mêmes peu crédibles, les 

deux auteurs adoptent pour leurs livres la mise en scène stratégique d’une interprétation globale. 

Si par exemple l’image de Tibère était plutôt négative chez ses successeurs, elle ne l’est plus 

chez nos auteurs : le début de son principat est présenté comme une période positive, comme 

l’attestent d’ailleurs des traces antérieures conservées que leurs œuvres citent, contrairement à 

la deuxième moitié de la biographie, qui est placée sous le stéréotype du tyran. L’intérêt de ce 

traitement permet notamment de justifier le choix de Tibère comme successeur par Auguste. 

Cette démarche est systématiquement explorée dans les œuvres de Tacite et de Suétone. Ce 

traitement, dépendant de la position des empereurs par rapport à leur prédécesseur et de leurs 

successeurs, est constant. Elle révèle aussi que la démarche de Tacite n’est pas seulement 

annalistique, mais intègre dans le récit des éléments thématiques, en se contentant du cadre de 

l’année pour laquelle sont rapportées les données. Suétone lui-aussi n’est pas seulement 

biographe. Il intègre également dans son exposé, selon un principe d’alternance, des parties 

chronologiques et des parties thématiques, en commençant par les vertus et en terminant par les 

vices. Toutefois, il considère qu’entre l’empereur traité et ses ancêtres il n’y a pas de rupture :  

chaque Prince a un lien avec ses ancêtres et leurs traits de caractère communs, ce qui fait du 

texte de Suétone un récit du développement historique de ces caractéristiques héréditaires. 

Dans l’organisation de la matière, ces modalités ne sont pas imposées par le genre littéraire 

adopté par les auteurs, mais par leurs choix narratifs. Tacite livre une approche politique des 

différents principats, alors que Suétone s’intéresse plutôt au caractère des Princes. Dans la 

mesure où le genre historique inclut lui aussi dans le récit la description de la personnalité des 

empereurs, on peut y voir une référence à la personnalisation du pouvoir qui, à cette date, ne 

trahit d’ailleurs pas forcément une opposition au régime du Principat. Ce n’est donc pas sur ce 

point que le travail de l’historien se distingue de celui du biographe, et malgré la différence de 

leur démarche, les œuvres de Tacite et de Suétone peuvent donc être classées dans le genre 

historiographique, notamment en raison de la communauté des sources qu’elles utilisent et de 

l’époque de leur rédaction. 

La dernière partie de l’ouvrage est constituée d’une volumineuse conclusion qui utilise 

la comparaison entre Tacite et Suétone pour définir la conception romaine de l’écriture de 

l’histoire. L’auteur rappelle d’abord que l’historien pratique l’art de la persuasion, mais que son 

objectif est littéraire. Suétone, au contraire, poursuit une ambition « scientifique ». Pour les 

deux écrivains toutefois les sources utilisées ne sont pas le fruit de travaux de recherche, mais 

de ce qu’on pourrait appeler des « vecteurs d’information ». P. Duchêne souligne encore 

l’importance des termes introduisant les témoignages, qui traduisent les niveaux d’énonciation 

des sources, et qu’il ne faut donc jamais négliger. L’exemple qu’elle donne concerne le cheval 



que, d’après la lecture classique, Caligula aurait fait consul, alors que Suétone rapporte 

seulement qu’on rapporte que l’empereur en aurait eu l’intention. Cette analyse met aussi en 

évidence la manière dont certains épisodes sont développés à partir d’un fondement historique 

à l’aide de procédés littéraires tels que les stéréotypes, l’ajout de détails significatifs ou la 

surenchère. Par ce biais, le récit rejoint des invariants de l’époque du Principat, qui remontent 

en fait à l’époque républicaine. La forme annalistique de l’œuvre de Tacite dépend en fait du 

matériau et du type de narration. Le cadre annuel sert seulement de repère chronologique 

essentiel, le plus important étant le portrait global de l’empereur concerné. Suétone, quant à lui, 

s’inspire du modèle encyclopédique plinien, en établissant des énumérations exhaustives de 

faits et de traits qui sont organisés rationnellement, ce qui souligne encore une fois la 

ressemblance des deux œuvres. 

Face à ces procédés de rédaction, quelle est l’importance des sources et de leur choix ? 

Tout d’abord, les deux auteurs entendent donner une version des événements que l’historien 

considère comme la plus vraisemblable, afin de ne pas prêter le flanc à la critique. Comme ses 

lecteurs possédaient un savoir préalable, et avaient déjà une opinion sur ce qui était important 

et ce qui ne l’était pas, Tacite juge inutile de donner toutes les sources, mais cite essentiellement 

ce qui n’est pas « affabulé » et ce qui est très diffusé. La citation de certains témoignages 

difficiles à croire, mais connus de tous et donc inévitables, comme ceux qui attestaient la vue 

de l’animus d’un empereur ou d’une princesse défunte au moment de leur crémation, peut 

décrire le style de cette historiographie. Il ne s’agit pas de véhiculer des manipulation issus de 

l’entourage des Princes, mais de rapporter ce personne ne croyait, mais ce qui n’offusquait 

personne. De cette manière, il possédait une liberté de traitement qui rendait possible une 

réinterprétation même radicale des témoignages. Cette liberté induit l’absence de polémiques à 

l’égard de ses prédécesseurs, car les auteurs se définissent par leurs prises de position globales. 

De ce fait, le nombre de documents cités, une démarche chère à Suétone, ne confère pas non 

plus son originalité à l’ouvrage. C’est plutôt le sujet global traité qui est annoncé dans la préface 

des ouvrages qui est important, au contraire des recherches que l’auteur aurait effectuées. Cette 

façon d’aborder ces textes célèbres, écrits à la même époque, fait ressortir la proximité de leur 

représentation du siècle précédent dont seul le genre littéraire choisi diffère. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Philippe Gignoux 

 

 

 

 J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie des Inscriptions et 

Belles-Lettres deux livres sur la 

pharmacopée syriaque, l’un (sans le 

volume) publié en 2019 et intitulé Un livre 

de pharmacopée en syriaque (C.S.C.O. vol. 

670, Scriptores Syri tome 258), et le second 

paru en 2020 sous le titre Lexique Français 

de la pharmacopée syriaque, édité par 

l’Association Semitica & Classica, 

Miscellanées 1. L’origine de ce long travail 

découle de deux ouvrages publiés 

antérieurement. J’ai mentionné déjà l’un des 

deux, le troisième publié en 2011 et intitulé 

Lexique des termes de la pharmacopée 

syriaque (Studia Iranica. Cahier 47, en sous-

titre Chrétiens en terre d’Iran vol.V, 

Association pour l’Avancement des Etudes 

Iraniennes, Paris, collection que je dirige 

avec Mme Rika Gyselen). Ce livre que je 

dépose aujourd’hui ne fait pas double 

emploi avec celui de 2011, car il répertorie 

les termes de plantes médicinales et de produits pharmacologiques attestés dans deux 

manuscrits et un livre de Budge publié il y a plus d’un siècle, les entrées étant données en 

translittération syriaque et pourvues des références textuelles aussi complètes que possible. Il 

me faut justifier la raison pour laquelle j’ai choisi de réviser complètement l’Index de Ernest A. 

Wallis Budge, The Syriac Book of Medicines, 2 vols, Londres 1913, qui rnferme toutes sortes 

de documents évidemment non restreints à la pharmacopée, assorties à un très long Index de 70 

pages. La principale raison, c’est que l’auteur réfère pour tous les termes retenus à sa traduction 

anglaise et non au texte syriaque comme il le faudrait. D’autre part, Budge mélange un peu tout, 

l’index matières avec celui des termes répertoriés. De plus, lorsqu’il cite le nom d’une plante 

ou d’un arbuste, il détaille les différentes parties ou usages de la plante au lieu de les rassembler 

dans une seule entrée, ce qui serait beaucoup plus commode. Enfin on doit reconnaître à sa 

décharge qu’une aussi vaste documentation aurait nécessité une plus complète élaboration. 

 C’est dans les années 60 que je me suis initié à lire le syriaque à partir de textes 

liturgiques, mais c’est grâce au Père François Graffin, s.j., le regretté éditeur de la Patrologia 

Orientalis et qui avait publié mon édition critique d’homélies sur la création de Narsaï que 

j’obtins, parce qu’il n’avait pas eu le temps de s’en occuper, et qu’il possédait, une copie du 

ms. syriaque 423, dont la première partie d’une cinquantaine de folios concernait la 

pharmacopée. Ce texte m’intéressa vivement et m’entraîna à une étude des termes dans ce 



domaine trop peu étudié, en commençant par quelques article de linguistique comparée, 

nécessités par des gloses intéressantes en d’autres langues (grec, iranien, arabe, arabo-persan 

notamment (Gignoux 2009 a et b, 2010). L’édition critique de ce texte en 2019 est basée sur 

deux manuscrits : le syr. 423 de la BnF et le syr. Mingana 594 dont l’IRHT (Institut de recherche 

et d’histoire des textes) possède un microfilm. La présentation de ce texte qui est à mon avis 

une « première » est faite du texte critique sur les pages de gauche dont chaque paragraphe 

correspond exactement à la traduction française sur les pages de droite. La saisie du texte 

syriaque a été opérée par Mme Chiemi Nakano que je remercie encore vivement. 

 Le Lexique Français est en quelque sorte couplé avec le premier lexique de 2011, de 

telle sorte que les entrées sont indiquées en français et suivant du correspondant en syriaque et 

en d’autres langues. Cela doit permettre aux linguistes ou aux spécialistes de la médecine 

ancienne de consulter le contenu de ce livre sans avoir à recourir aux différentes langues 

orientales ou au grec.  

 Les deux livres jumeaux pour ainsi dire sont joliment illustrés par des représentations 

de plantes ou d’arbres à valeur médicinale, celui de 2011 grâce à Madame Suzanne Amigues 

qui possède une bonne collection de clichés et dont je connais l’immense compétence dans le 

domaine de la botanique antique, et spécialement du monde grec, et pour le second j’ai reçu 

l’aide de Madame Marie Cronier qui a puisé dans un manuscrit grec et dans un autre en arabe 

de la BnF de remarquables images. A toutes deux je veux exprimer ma profonde 

reconnaissance. L’ouvrage que j’offre à l’Académie est évidemment pourvu d’un index des 

termes relevés dans les différentes langues. 

 

 


