Jean-Pierre MAHE

Le paon est un ange deéchu. Le présent
ouvrage en est comme la confirmation
expérimentale a travers les religions de I’Asie,
depuis I’extréme Orient jusqu’a la Méditerranée,
LE PAON DANS ainsi que dans le christianisme occidental. On
LES RELIGIONS mesure, par ce vaste parcours dans 1’espace et le

delAsie 2 la Méditerranée temps, la plasticité du mythe bien connu de la
chute des anges. Ce faisant, on découvre une vraie
recherche historique, puisque les variations
mythologiques signalées dans le texte sont toutes
datées grace aux trés nombreux documents
iconographiques et archéologiques qui les
illustrent.
Que le paon soit un envoyé céleste apparait
d’abord a son plumage ocellé, qui le rapproche
des chérubins bibliques dont «les yeux sont
nombreux ». Mais il présente encore bien d’autres
lettres de créance, attestant sa mission divine : sa
chair est incorruptible, sa queue se déploie d’est
en ouest, selon la course du soleil, il se pare de neuf au printemps, résiste au venin des serpents et
les extermine, etc.
Dans les plus anciens évangiles arméniens et syriaques, 1’ange de 1’Annonciation, aussi bien a
Marie qu’a Zacharie, a les ailes en plumes de paon, et celui de Fra Angelico, aux couleurs de ’arc-
en-ciel, pourrait bien refléter cette croyance ancienne.
Selon Christiane Tortel, le probléme se situe d’abord en Inde. Divinité préhistorique autonome, le
paon devient ensuite la monture d’Indra, puis un avatar du Bouddha Gautama. Du coté de 1’Asie
orientale, le mythe atteint la Chine, ou le paon est promu gardien des Portes de I’ Au-dela. Dans le
bassin de la Méditerranée orientale, son expansion passe par ’Egypte ptolémaique. En effet, les
rois lagides se prétendent issus de Dionysos, qui aurait conquis 1’Inde avec Héracles. Parmi les

sacralisé, diabolisé

deux animaux célébres de ce pays, 1’éléphant et la paon, c’est celui-ci qu’ils retiennent pour
personnifier leur prestigieux ancétre, et dont ils font le dieu sauveur des cultes a mysteres.

En sa qualité d’éclaireur sur les voies du salut, le paon figure parmi les symboles paléochrétiens,
sur les fresques, les bas-reliefs et les mosaiques. On le voit aussi bien au flanc des sarcophages que
dans le sanctuaire des églises, ou encore dans les mosaiques commémoratives, a coté du canthare
et du cratére, ou Dieu a concentré la liqueur de sa connaissance, c¢’est-a-dire 1’eau baptismale ou
I’effusion de I’Esprit.

Selon Christiane Tortel, ¢’est dans 1’Occident médiéval que le symbole s’inverse. Jusqu’alors tenu
pour un messager divin, 1’oiseau, trop slr de sa beauté, tombe de sa hauteur, et se réveéle comme
envoyé du diable, a la source de toutes les déviations sexuelles. La documentation, présentée a
I’appui de cette interprétation, est irréfutable en elle-méme : c’est sans doute bien alors que le
scandale éclate au grand jour en Occident.

Mais il nous semble qu’il existe, au Proche et au Moyen Orient quelques indices de cette evolution

remontant a 1’ Antiquité, et qu’il aurait été a propos de signaler. Dans le récit arméno-syriaque du
17



mythe de Zervan, le Temps personnifi¢, pére d’Ahura Mazda et d’Angri Mayniu — Ormuzd et
Ahriman —, les deux freres commencent a créer le monde. Toutes les créatures de 1’un sont belles
et bonnes, toutes celles de ’autre sont mauvaises, comme on le voit sur certains tapis persans de la
genése de 'univers. Ormuzd, le bon, se moque d’Ahriman. Celui-ci, piqué au vif, crée alors le
paon ; et quand Ormuzd constate la beauté de I’oiseau, Ahriman réplique : ‘Sache que, si je ne fais
rien comme toi, ce n’est pas que je ne peux pas, c¢’est que je ne veux pas !’.

Il n’y a pas deux cents ans que les Kurdes Yazidis ont noté leurs mythes par écrit. Néanmoins, on
suppose qu’ils remontent a des origines aussi lointaines que le dualisme iranien. Chez eux, les
anges — et notamment le paon, Malek Taouz —, qui ont usurpé le pouvoir divin, exercent le
gouvernement du monde dans un mélange de bien et de mal. Le culte vise donc a les ménager,
pour modérer leurs nuisances.

Refermons cette parenthése, qui ne porte que sur des provinces résiduelles et isolées des mythes
de I’Asie. On ne peut qu’admirer 1’étendue et la solidité, aussi bien textuelle qu’iconographique,
de I’enquéte menée par Christiane Tortel. La transversalité de son propos lui confére un mérite
supplémentaire. Au lieu de s’enfermer dans une seule religion, elle montre que les religions
interagissent les unes sur les autres, et se diffusent par I’image, bien au-dela des mots. Son livre,
qui représente un répertoire précieux pour les historiens de ’art et des religions, apportera aussi
beaucoup a des lecteurs moins spécialisés. Sa démarche est tout a la fois sémiotique et historique.

217



Jean-Louis FERRARY

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau

SIS SRR I e de I’Académie, de la part de son auteur,

et por [ b - e I’ouvrage de Michel HUMBERT intitulé La Loi

des XIlI Tables. Edition et commentaire,

collection Sources et documents publiés par

I’Ecole francaise de Rome, 7, Rome, Ecole
francaise de Rome, 2018, X + 952 pages.

Selon une tradition dont on peut
contester les détails mais non les grandes
lignes, c’est au milieu du V® siécle av. n. &
(450-449), dans le contexte plus général des
luttes entre le patriciat et la plébe, que fut fixé
par écrit et gravé sur douze tables un code dont
le caractére public restreignait 1’arbitraire des
magistrats dans leur activité juridictionnelle. I
s’agit d’une étape essentielle dans 1’histoire du
droit romain, et de 1’origine du ius legitimum,
amendé ensuite par le vote de lois, puis de
plébiscites ayant la méme valeur que la loi (a
partir de la loi Hortensia de 287), puis, en vertu
du méme principe d’équipollence, par
I’adoption de sénatus-consultes (a partir de
I’époque augustéenne), et enfin par I’émission de constitutions impériales ayant une valeur
générale. D’autre part, a c6té du ius legitimum, une autre source de droit, le ius honorarium, naquit
du développement et de la fixation des édits des magistrats, en particulier des préteurs. Enfin, une
derniére source du droit fut la conséquence d’une normativité acquise par D’activité des
jurisconsultes et par leur production écrite. En dépit de cette pluralité croissante des sources du
droit, I’'idée demeura, dans la conscience des Romains, que les XII Tables avaient constitué la
source de tout le droit, public et privé (Tite-Live, 3, 34, 6), et Cicéron nous rappelle que les
enfants de sa génération en apprenaient le texte par cceur au tout début de leurs études (De legibus,
2, 9). Le dernier commentaire qui en fut rédigé fut celui de Gaius, au 11° siécle de n. &., a une
époque ou, comme en témoigne notamment Aulu-Gelle (16, 10 ; 20, 1), le texte paraissait déja
totalement suranné et difficilement compréhensible. Cela n’empéche pas que 28 brefs fragments
des 6 livres de ce commentaire figurent encore, au VI° siécle, dans le titre De uerborum
significatione du Digeste de Justinien. Mais les principales sources (environ 230 textes) qui nous
ont conserve des fragments des XII Tables, ou des témoignages sur ce texte, sont des textes
littéraires, et en particulier les ceuvres d’antiquaires ou de lexicographes, qui avaient 1a une mine
de mots anciens sortis de 1’usage.

Depuis le tout début du XVI° siécle, les XII Tables ont passionné les juristes, qui en ont
collecté les fragments et ont tenté d’en faire la palingénésie, en reconstituant a partir des sources
qui s’y rapportaient le texte de chaque verset, et en s’efforcant d’ordonner ces versets et d’établir

leur repartition dans les différentes tables. Ce but parut atteint en 1616 par la publication des
3/7

MICHEL HUMBERY

l.a loi des X 11 Tables

FXOLE FHANCAING DE o



Fragmenta XII Tabularum de Jacques Godefroy, qui restent pour 1’essentiel a la base des éditions
les plus usuelles, mais la fragilité d’un certain nombre de ses postulats a été soulignée dés le début
du XIX® siécle par Puchta et par Gustav Hugo, tandis que les tentatives, y compris récentes, de
palingénésie nouvelle n’ont pas fourni de résultats vraiment convaincants. La solution la plus
raisonnable est sans doute celle a laquelle s’est ralli€¢ Michel Humbert (aprés Schoell, Bruns-
Mommesen, Girard et Riccobono) : garder la répartition en tables de Bruns-Mommsen (1886-7),
elle-méme dérivant essentiellement de celle de Godefroy tout en tenant compte de modifications
apportées par Dirksen (1824) et par Schoell (1866), mais seulement pour éviter de trop perturber
le lecteur habitué aux précédentes éditions, et sans se dissimuler ce qu’elle a de trés largement
conjectural.

Autant dire que ce n’est pas en ce domaine, sur lequel il ne s’attarde guére, que Michel
Humbert a fait porter toute son attention, mais sur la collecte des sources de chacun des 106
versets dont nous conservons la trace, sur la reconstruction et la traduction du texte du verset, sur
I’histoire des interprétations qui en ont été données et sur un commentaire qui en étudie la
signification et la place dans I’histoire du droit romain. C’est ce qui fait I’extraordinaire richesse
du livre, qui sera pour longtemps un instrument de référence que 1’on ne consultera jamais sans
profit. On ne sait en effet ce qu’on doit admirer le plus, de la maitrise absolue d’une bibliographie
pléthorique (55 pages !) dont on avait pu craindre qu’elle empéchat I’auteur de mener son projet a
bien tant il devait, chaque année, I’enrichir des travaux les plus récents, ou de la clarté avec
laquelle il conduit son lecteur a travers cette obscure forét, ou enfin de I’honnéteté avec laquelle il
résume toutes les opinions mais en méme temps de la fermeté avec laquelle il choisit I’une d’entre
elles ou en propose une nouvelle, entrainant la plus souvent 1’adhésion de son lecteur.

Ce travail sur les XII Tables est en fait 1’aboutissement de décennies de recherches, et
lorsque fut créé le « Centro di studi e ricerche sui diritti antichi » de I’université de Pavie, c’est
déja a Michel Humbert que fut confi¢ le soin, en 2003, d’en organiser la premiere session,
consacrée a Le dodici tavole. Dai Decemviri agli Umanisti (Pavie, 2005). Depuis ce gros volume
de pres de 600 pages dont il fut le curateur, et avant lui déja, il publia un grand nombre d’études
préliminaires, dont les plus importantes furent reprises dans un autre volume du Cedant :
Antiquitatis effigies. Recherches sur le droit public et privé de Rome (Pavie, 2013). Nous avons
donc avec cette ultime publication dont il faut cette fois remercier I’Ecole frangaise de Rome, une
véritable somme longuement méditée. Peu nombreux seront peut-étre ceux qui auront le courage
de la lire de bout en bout, mais la consultation réguliére en sera tres utile, et méme nécessaire,
pour les historiens du droit, bien entendu, mais aussi pour ceux qui travailleront sur la Rome
archaique et médio-républicaine, pour les historiens des institutions, de la société et de
I’économie, pour les philologues enfin, qui y trouveront nombre d’analyses lexicales de grand
intérét. C’est dire 'intérét et la richesse de ce volume, qui confirme que son auteur mérite
amplement le respect dont il jouit depuis longtemps, auprés de la communauté internationale des
juristes romanistes, mais aussi aupres des historiens de Rome.

4[7



Franciscus VERELLEN

J’ai I’honneur de déposer sur le bureau
de I’Académie, de la part de son éditeur,
I’ouvrage de Stephen Owen, Just a Song:
Chinese Lyrics from the Eleventh and Early
Twelfth Centuries, Cambridge
(Massachusetts), Harvard University Asia
Center / Harvard University Press, 20109,
420 p.

A partir du Xlle siécle, la moralité publique se
resserra en Chine sous [D’influence de
I’orthodoxie néo-confucéenne montante. Les
auteurs des «poemes a chanter », célébrant
une esthétique de sensibilité personnelle, de
joies éphémeres et de chagrins d’amour, au
mépris des nouvelles exigences de droiture, de
rationalité et de dévouement, défendirent et
développérent leur art comme une sorte de «
contre-culture » urbaine et politique.

La premiere partie de cette étude magistrale
retrace les origines des poemes a chanter écrits
sur une mélodie préexistante, ainsi que
I’évolution primitive du genre en commengant
par la pratique de griffonner quelques lignes
lors d’un banquet pour les remettre a une chanteuse, jusqu’aux ceuvres littéraires les plus
accomplies et éditées dans des collections particuliéres. Les chanteurs pouvaient étre des hommes
mais en général la mati¢re de la chanson nourrissait auprés de I’audience I’attente d’une interpréte
féminine. Comme le composa un fin connaisseur au Xle siecle, un rien dépité : « Pour chanter une
chanson, nulle autre qu’une femme comme le jade, lévres rubis, dents éclatantes, peau
translucide... Le vieil homme s’y connait certes en chanson, mais que faire de sa barbe blanche et
de ses meches comme neige ! » (p. 43-44).

Alors que dans la Chine ancienne, il revenait a 1’Etat de dresser ’inventaire des airs et des
chansons populaires, en particulier au Bureau de la musique (Yuefu), a partir des Tang (618-907),
ce furent d’abord les habitués des quartiers de divertissements qui collectionnérent les poémes a
chanter. Les premiers recueils de ces poémes se présentaient comme des répertoires pour
chanteuses et les plus importants d’entre eux furent retrouvés parmi les manuscrits de Dunhuang.
La plus ancienne anthologie classée par auteurs est le Huajian ji, édité au royaume de Shu en 940
sous les Cing dynasties (907-979).

La deuxieme partie du livre porte sur les auteurs et les recueils de poémes a chanter du Xle siécle.
Liu Yong (actif en 1034) s’y démarque comme la figure dominante. Liu occupa plusieurs postes
en province et entre ses séjours a la capitale écrivit lors de ses trajets de longs poémes a chanter
(manci) qui transposaient en poésie lyrique 1’expérience poétique classique du paysage et qui
firent sa renommée. Donnant une tournure cocasse, parfois a la limite du scandale, aux thémes du
voyageur saisi par le mal du pays ou du fonctionnaire zélé ardent a revaloir la bonté de

517



I’empereur, il soupirait pour le quartier prisé des divertissements, le seul lieu ou il valait d’étre, et
se lamentait de devoir s’égarer par les campagnes a la recherche de vains honneurs et fortune.

Les poemes a chanter courts (xiaoling) épousant le rythme de chansons souvent bien connues du
public, étaient comparativement plus simples a interpréter et figuraient communément dans les
répertoires des artistes se produisant dans les cercles familiaux et officiels. Les manci en revanche
étaient le domaine de prédilection des chanteuses indépendantes. A partir de la seconde moitié du
Xle siecle, les poémes a chanter ne seront le plus souvent que lus, a I’instar de la poésie classique,
I’expression du poéte prenant concomitamment un tour plus personnel qui ne craignait plus
d’exposer des tribulations sentimentales plus complexes. Embrassant le langage vernaculaire et
I’expérience vécue, les poémes a chanter échappérent aux contraintes de I’architecture stricte et
des dispositions de rimes régulieres des couplets classiques.

Certains recueils de xiaoling associés au nom du ceélebre lettré Ouyang Xiu (1007-1072)
contiennent des poémes qui au Xlle siécle, parce qu’ils furent jugés hardis ou inconvenants,
souleverent la question d’une fausse attribution. Or parmi les poémes que Stephen Owen
reconnait comme des ceuvres authentiques d’Ouyang certains sont indubitablement osés. Owen
s’explique cette apparente incongruence par le fait que les poémes a chanter appartenaient a cette
époque encore a la sphére du delassement ou les lettrés pouvaient glisser hors des contraintes
sociales et s’essayer a des formes d’expression badines ou lestes sans qu’on leur en tint rigueur.
Ne s’agissait-il pas « que de chansons » (p. 148-149) ?

Yan Jidao (1038-1110) est I’archétype du poéte lyrique : caractére affirmé, culture immense,
¢écriture brillante, faisant fi des conventions, insouciant a 1’égard de ses devoirs officiels et en
conséquence relégué a une carriére sans éclat. Yan fut I’un des pionniers de ce qu’Owen nomme
les « métapoemes a chanter » qui poétisaient a propos des poémes a chanter et de leur écriture.
Dans I’un de ses écrits, Yan exprime la peine du pocte dont I’amour n’est pas rendu, I’objet de ses
tourments étant une chanteuse «de sentiment peu profond » (p. 191-192). Or I’art d’une
chanteuse est précisément de séduire, susciter le réve et engendrer I’illusion. Owen situe ici la
rupture entre les poémes a chanter comme art littéraire et le domaine de la performance lyrique.
La troisiéme partie du livre est consacrée au plus talentueux poéte lyrique de 1’époque Song, Su
Shi (1037-1101), et a sa génération. Avant Su Shi, les poémes a chanter ont pour sujet principal
I’attirance romantique présentée sous I’angle féminin. Su Shi élargit ce champ et y introduit la
voix masculine. Désormais on distinguera entre deux styles divergents, dits respectivement
« délicat » (wanyue) et « viril » (haofang). En 1075, Su Shi manda un poéme du nouveau genre
intitulé « La chasse » a un ami, en lui précisant qu’il se devait d’étre chanté par une bande de
gaillards accompagnés de fl(tes et de tambours, une musique « virile » bien loin des pincements
de corde des musiciennes (p. 201-202).

Lorsque Su Shi écrivit des poemes a chanter dédiés aux femmes, il s’agissait souvent de femmes
absentes. « Jiangcheng chengzi » (1074) commémore le dixiéme anniversaire de la mort de son
épouse. Purgé de toute sentimentalité, le poeme véhicule une saisissante profondeur d’émotion (p.
215-216). Pour Su Shi, il ne s’agissait pas tant pour le poéte lyrique d’abolir les turbulences du
ceceur humain, comme le feraient certains moralistes, mais de les transformer par le recul, la
réflexion, 1’autodérision et la sincérité. Exilé pour crime de lése-majesté a I’age de quarante-cing
ans, Su trouva refuge dans 1’écriture de poémes a chanter. La popularité de Su Shi, adulé comme
héros dans les sphéres politique et culturelle, ne se démentit pas, loin de 1a, méme dans les cercles
les plus officiels, en dépit de la proscription impériale de son ceuvre.

Les poctes de cette génération, outre Su, comptaient nombre talents d’envergure parmi lesquels
ses protégés Huang Tingjian, Chao Buzhi et Li Zhiyi, ceuvrant dans I’ombre du génie incontesté.

Imitateurs ou novateurs, ils militaient tous pour la défense de la sphére privée et a ’encontre des
6/7



emprises de la vie publique. Les poetes lyriques qui vécurent la perte du Nord de la Chine au
profit des Jurchen en 1127, et le retrait des Song au sud du Yangzi (quatrieme partie),
introduisirent dans la poésie lyrique la distinction entre « poemes a chanter de style raffiné »
(yaci) et «airs vernaculaires » (sanqu), correspondant a des publics et milieux littéraires varies.
Les deux continuérent de prospérer cdte a cote, jusqu’a ce que 1’orthodoxie croissante de 1’Etat
des Song du Sud finisse par censurer méme les poemes a chanter et détruire sommairement de
nombreuses ceuvres.

L’étude des poémes a chanter n’est pas un terrain vierge. Notre regretté confrére Jao Tsung-1 en
fut 'un des pionniers pour 1’époque moderne, sans compter qu’il en était un praticien averti, en
tant que pocte et peintre. L’ouvrage de Stephen Owen constituera cependant et pour longtemps
I’analyse la plus compléte de I’évolution historiqgue de ce mouvement, des contributions
individuelles de ses étoiles les plus brillantes, et des multiples ramifications de cette culture
puisant au Moyen-Age chinois. Modestement intitulé Ce ne sont que des chansons, le livre est une
somme d’érudition ainsi qu’un plaisir de lecture, notamment grace aux abondantes traductions et
fines interprétations offertes par I’un des meilleurs spécialistes de la poésie médiévale chinoise de
nos jours. Enfin, I’ouvrage fournit un rappel opportun de la résilience millénaire des contre-
cultures qui s’épanouirent en Chine sous les vents les plus violents de la censure politique.

717



