
 1 

Michel ZINK 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie de la part de ses 

éditeurs, Charles Ridoux, Ursula Bähler 

et Alain Corbellari, l’ouvrage suivant : 

Gaston Paris – Paul Meyer. 

Correspondance éditée par Charles 

Ridoux avec la collaboration d’Ursula 

Bähler et d’Alain Corbellari, Firenze, 

Edizioni del Galluzzo per la 

Fondazione Ezio Franceschini, 2020, 

LXXXI – 804 p. 

 

Ce volume est le dernier paru 

dans la série L’Europe des philologues. 

Correspondances / L’Europa dei 

filologi. Epistolari, qui publie, par 

l’intermédiaire de la Fondazione Ezio 

Franceschini – Archivio Gianfranco 

Contini et grâce au professeur Lino 

Leonardi, de l’université de Sienne, les 

correspondances de romanistes 

européens de la fin du XIXe et du début 

du XXe siècle. Les éditions sont le 

travail du Groupe international de recherche sur l’histoire de la philologie romane, créé dans le 

cadre de ma chaire du Collège de France et financé par les fonds de recherche de mon prix 

Balzan. En créant ce groupe de travail, j’ai, je l’avoue, cédé à une mode. Dans bien des domaines 

du savoir, les travaux consacrés à l’histoire de chaque discipline tendent aujourd’hui à se 

multiplier. On se penche sur les grandes figures fondatrices, on étudie leur œuvre, on édite leur 

correspondance. Est-ce le signe d’une réflexion fondatrice, d’un doute, d’un épuisement ? À 

chacun d’en juger.  

La correspondance de Gaston Paris et Paul Meyer est, de toutes, la plus volumineuse et la 

plus importante par son contenu comme par la place que les deux savants ont tenue dans leur 

discipline. Elle réunit 499 lettres échangées de 1861 à la mort de Gaston Paris en 1903. Encore 

de nombreuses lettres ont-elles disparu. Or, les deux hommes passaient l’un et l’autre la plus 

grande partie de l’année à Paris, où ils se voyaient constamment. C’est dire que leurs relations 

personnelles, leur collaboration scientifique étaient étroites et leurs interventions dans la vie 

académique comme aussi dans la vie publique concertées. Pour autant, on hésite à les définir 

comme des amis très proches. Ce n’étaient pas Oreste et Pylade. 

Ils se sont connus à l’École des Chartes et ont suivi des carrières classiques et parallèles. 

Gaston Paris a été directeur d’études à la jeune École pratique des hautes études,  professeur au 

Collège de France, dont il a été l’administrateur, membre de l’Académie des inscriptions et 



 2 

belles-lettres et de l’Académie française ; Paul Meyer a été lui aussi membre de l’Académie des 

inscriptions et belles-lettres et professeur au Collège de France, puis directeur de l’École des 

Chartes. Ils avaient moins de vingt-cinq ans quand ils ont fondé la Revue critique avec le 

latiniste suisse Charles Morel et l’orientaliste d’origine allemande Hermann Zotenberg, à peine 

plus de trente lors du lancement de Romania. Dans leur correspondance, les questions liées aux 

deux revues tiennent une place très importante. Discussions sur la qualité des articles reçus et sur 

la compétence (nulle, juge Meyer) de leurs auteurs, sur leur retard, sur celui de l’imprimeur, sur 

ses factures, sur la correction des épreuves, sur la composition de chaque fascicule, qui compte 

un nombre de pages déterminé (contrainte qui s’impose encore à Romania). Les lettres seraient 

beaucoup moins nombreuses sans ces tracas toujours renouvelés et les chamailleries qui s’en 

suivent. 

Paul Meyer, de six mois le cadet de Gaston Paris, était, quand ils se sont connus, plus 

avancé dans ses études à l’École des chartes. Au début de leur correspondance, il lui donne des 

conseils avec d’autant plus de naturel que ce protestant rigoureux et exigeant a conscience d’être 

le plus savant. Mais Gaston Paris fera une carrière plus rapide et plus brillante. Au début, il le 

doit sans doute un peu à son père, Paulin Paris, pionnier de leur discipline, membre de 

l’Académie des inscriptions et professeur au Collège de France dans une chaire où son fils, à 

peine trentenaire, le remplacera plusieurs fois avant de lui succéder. Il est servi aussi par son 

caractère : une courtoisie bienveillante, une aisance de manières, de l’éloquence, tout à l’opposé 

de Paul Meyer, sec, cassant, péremptoire dans ses jugements et ses condamnations, ne laissant 

rien passer, ne transigeant sur rien, méprisant les mondanités, tirant gloire de s’y dérober et 

d’être incapable d’improviser un petit discours (« Je ne sors pas de l’école normale », lettre 10).  

C’est cependant Meyer dont le style a le plus de verve, de liberté et de fantaisie. Paris, qui 

adopte volontiers en réponse le même ton, est spontanément plus sobre. Paul Meyer, fier de ses 

compétences, écrit volontiers en anglais, italien ou provençal. Il semble considérer que ces 

langues, et surtout la dernière, comme le latin selon Boileau, « dans les mots bravent 

l’honnêteté ». Il recommande à Gaston Paris les filles de Carpentras. Il lui cite une chanson 

provençale un peu leste. Il s’émeut qu’en Catalogne, de l’autre côté de l’étroite ruelle sur 

laquelle donne sa chambre, une jeune femme néglige de tirer ses volets pour faire sa toilette et 

lui adresse un sourire provocant. Il se réjouit que sur une plage anglaise les boutons des 

costumes de bains de certaines dames aient sauté. Il se plaint d’ennuis de santé, conséquence de 

ses fredaines. Gaston Paris se laisse peu entraîner sur ce terrain, sinon pour le mettre en garde 

(lettre 15). 

L’âge venant le ton change, surtout dans les lettres consacrées à la gestion quotidienne de 

Romania. Celui de Meyer peut alors être acide, parfois brutal. Paris ne pense à rien, oublie tout, 

accepte par paresse ou faiblesse des articles qu’il aurait dû refuser, relit ou renvoie mal les 

épreuves, est aimable avec des imbéciles. Le coupable s’excuse de bonne grâce, parfois se 

défend, parfois se risque à en remontre à ce Paul Meyer, dont il disait pourtant « Paul Meyer sait 

tout ». Il lui arrive même de se rebeller : 

Je retrouve – sans plaisir – dans votre lettre un ancien Meyer qui depuis longtemps ne 

m’avait pas apparu. Je me disais cela en lisant le début où vous me gourmandez un peu trop 

παιδαγωγικϖς (lettre 137). 

 



 3 

Il semble que, plus Paris devient un personnage important, plus Meyer le rabroue comme 

un mauvais petit élève, lui faisant toujours le reproche implicite de se disperser et de chercher les 

honneurs. En 1875, sa lettre de félicitations à Gaston Paris qui vient d’avoir la Légion d’honneur 

est un modèle d’amicale perfidie (lettre 115). Mais amis, ils le restent profondément et 

indéfectiblement. L’âge venant, les deuils et les joies familiaux sont l’occasion de lettres qui le 

disent autant que les lettres enjouées de la jeunesse. 

Il est cependant une brève période, en 1872, où c’est Gaston Paris qui manifeste son 

mécontentement. Peu de chose, mais en lien avec la situation politique. Karl Bartsch, un collègue 

allemand, avait traduit en ancien occitan une chanson humoristique anti-française. Paul Meyer 

juge la France insultée et en fait une affaire d’État. Il se défend pourtant d’être nationaliste. Il se 

dit « fédéraliste », est lié à Frédéric Mistral et fréquente les félibres. Mais depuis la guerre de 

1870, où il a servi comme garde mobile pendant le siège de Paris, il hait les prussiens et supporte 

mal ses collègues allemands. Gaston Paris, plus mesuré, plus élégant, reste fidèle à ses amitiés 

d’outre Rhin. Il a étudié deux ans à Bonn. Paul Meyer, qui, préfère depuis toujours explorer les 

bibliothèques anglaises, riches en manuscrits français, peste quand il rencontre des allemands à 

Oxford. 

Mais vingt-cinq ans plus tard, les deux amis se retrouvent unis pour la défense d’une même 

cause. Ils sont dreyfusards, et des dreyfusards engagés. Il va sans dire que la correspondance 

offre de cette période un reflet passionnant. On sait que Paul Meyer est appelé à témoigner 

comme expert au procès de Rennes, qu’il démontre avec sa fermeté habituelle que l’écriture du 

bordereau n’est pas celle de Dreyfus et que dans une page célèbre de Jean Santeuil, Proust rend 

hommage à sa rigueur, à son indépendance d’esprit, à son amour de la vérité pour la vérité. 

Gaston Paris, de son côté, très lié à Gabriel Monod, est bien loin d’être inactif, ce qui ne 

l’empêche pas de se permettre aux dépens de Théodore Reinach une plaisanterie antisémite : 

« Vous savez qu’on a découvert que le tact est la seule faculté qu’on ait localisée : elle siège dans 

le prépuce » (lettre 446). Tout ce qui touche à cette période et au rôle des deux amis dans 

l’affaire est très savamment décrit et analysé par Ursula Bähler dans son livre Gaston Paris 

dreyfusard. Le savant dans la cité (CNRS Éditions, 1999), puis dans sa monographie Gaston 

Paris et la philologie romane (Droz, 2004). Ces deux ouvrages éclairent de nombreux aspects de 

la correspondance, sur le malheureux Kutschkelied, cause du différend entre Bartsch et Meyer, 

sur l’affaire Dreyfus et sur bien d’autres choses.  

 

L’édition de cette correspondance a demandé de longues années. C’était en effet un travail 

énorme, non seulement à cause du nombre et de la densité des lettres conservées, mais surtout à 

cause du nombre de personnes, d’événements, d’ouvrages, de publications mentionnés dans 

chacune. M. Charles Ridoux a eu le courage de s’atteler à une tâche qui en avait découragé plus 

d’un. Il a fait précéder son édition d’une très longue introduction qui situe la correspondance 

dans le contexte d’une époque et d’un milieu que sa thèse, Évolution des études médiévales en 

France de 1860 à 1914 (Champion, 2001), lui avait rendu familiers. Son travail, dont les deux 

maîtres de conférences de ma chaire, Mme Odile Bombarde et Mme Catherine Fabre, ont bien 

voulu faire une première relecture matérielle, a très largement bénéficié ensuite de la compétence 

des deux grands spécialistes de la question que sont Mme Ursula Bähler, professeur à 

l’université de Zurich, dont les travaux ont déjà été mentionnés, et M. Alain Corbellari, 

professeur aux universités de Lausanne et Neuchâtel, auteur de Joseph Bédier écrivain et 



 4 

philologue (Droz, 1997). La conjugaison de ces compétences a pour résultat que les lettres sont 

accompagnées d’une annotation remarquablement précise et complète. Les personnes citées sont 

toutes scrupuleusement identifiées. On peut toujours estimer que tel personnage connu pouvait 

être présenté plus brièvement, tandis que tel fait ou événement plus obscurs auraient mérité un 

éclaircissement, mais de tels jugements sont subjectifs et varient avec chaque lecteur. 

On doit à Mme Bähler et à M. Corbellari les deux premiers volumes de la série L’Europe 

des philologues, la correspondance de Gaston Paris et de Joseph Bédier, publiée par leurs soins 

conjoints en 2009, et la réédition revue et complétée par Mme Bähler de la correspondance de 

Gaston Paris et de Karl Bartsch, partiellement publiée une première fois par Mario Roques entre 

1927 et 1932. Le prochain volume, confié à Mme Patrizia Gasparini, est en voie d’achèvement. 

Il est consacré à la correspondance de Gaston Paris et de Pio Rajna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

Yves-Marie BERCE 

 

 

 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie le livre de Sylvie 

DAUBRESSE, Conjurer la dissension 

religieuse. La justice du roi face à la 

Réforme (1555- 1563). Ceyzérieux, 

Champ Vallon, 2019, 463 p. 

 

Dans la génération des années 

1550, une part des élites sociales et 

intellectuelles du royaume de France 

adhère à la Réforme. Les prêches se 

multiplient, des baptêmes suivent le rite 

de Genève, des magistrats favorisent 

l’implantation du calvinisme dans les 

villes, des gentilshommes  rejettent par la 

force  les cérémonies et le clergé 

traditionnels. L’élan de fondation un peu 

partout de communautés réformées, la 

conversion d’aristocrates et de membres 

des familles royale et princières font 

croire à un prochain ralliement de l’État 

monarchique. Le constat de l’inefficacité 

des répressions, la mort tragique du roi 

Henri II et la fragilité du pouvoir de rois 

mineurs ouvrent un créneau événementiel où le triomphe de la Réforme semble imminent. 

Ces années cruciales ont bénéficié de nombreux travaux, ceux de William Monter sur les 

périodes de répression, de Denis Crouzet sur les passions antagonistes, de Hugues Daussy sur 

l’avancement du protestantisme jusqu’aux portes du pouvoir. Les sources judiciaires ont 

fondé les recherches de Barbara Diefendorf, d‘Alfred Soman. Appuyé aussi sur ces archives, 

le livre de Sylvie Daubresse a le grand mérite de mettre en œuvre l’ensemble des fonds du 

parlement de Paris, de croiser les données des registres d’arrêts criminels, des liasses des 

minutes d’informations  criminelles  et aussi de leurs reflets dans les archives du Parlement 

civil. 

L’étude s’étend de juillet 1555 à avril 1563, soit depuis la paix d’Augsbourg qui 

admettait le passage à la Réforme d’une grande partie des Etats allemands, jusqu’à la paix 

d’Amboise qui mettait un terme à la première des guerres françaises de religion. L’exposé est 

divisé en trois parties chronologiques : les premières incertitudes de la répression judiciaire de 

1555 à 1559, les tentatives de conciliation en 1560 et 1561 et puis l’impuissance du Parlement 



 6 

en 1562 et 1563 ; une quatrième partie méthodique présente un bilan des condamnations, un 

tableau social des accusés et une chronique de la guerre civile dans l’année 1562. 

Tous les pouvoirs en ce siècle étaient fondés sur un principe de justice. Les édits et 

ordonnances politiques du souverain  étaient conçus comme des mesures de justice. Les 

tribunaux, porteurs de sa justice déléguée, avaient le devoir  politique de restaurer l’unité 

religieuse du royaume. Une mission majeure du Parlement, telle que ses magistrats la  

reconnaissaient, était de contrôler les tribunaux inférieurs, d’empêcher les errements 

d’officiers locaux, d’affirmer l’obligation d’appel de leurs sentences en cas de peines 

afflictives. 

Au cours des années 1550 les poursuites judiciaires  pour « faits de religion » ne 

traitaient au début que d’écarts de paroles tendant au luthéranisme. Bientôt, la montée des 

assemblées protestantes, les affluences aux prêches, la conviction même de quelques 

magistrats inquiétaient Henri II qui  vint en personne le 10 juin 1559 parler devant la cour et – 

intervention inouïe – faire arrêter plusieurs conseillers. Des procès plus rigoureux allaient s’en 

suivre. Le cas le plus célèbre est celui du conseiller Antoine Dubourg, avouant sa foi 

réformée, condamné à mort, étranglé puis brûlé le 23 décembre 1559. Son procès avait duré 

six mois, car le Parlement veillait à l’observation scrupuleuse des règles de droit, aux 

possibilités de récusation, à la solidité des preuves, à l’exactitude des procédures, à la mise en 

œuvre de toutes les garanties de défense qui à cette époque étaient accessibles à un accusé. 

L’étude précise de Sylvie Daubresse sur les huit années examinées révèle 1317 affaires de 

religion. Sur ce nombre d’accusés, 28 furent exécutés (3%), dont 17 dans la seule année 1559. 

La période de répression eut ses limites de conjoncture, de durée et de types de sentences. Les 

contemporains pouvaient observer que le nombre  des mises à mort ne ralentissait pas 

l’expansion de la Réforme. En mars 1560, l’édit de pardon publié à Amboise, voulu par la 

régente Catherine de Medicis et par le chancelier Michel de L’Hospital, assuma l’évidence de 

l’échec. Le Parlement dut changer sa jurisprudence et dès lors renvoya la plupart des prévenus 

avec une simple admonestation, une amende honorable, une profession de foi catholique, des 

amendes et aumônes et, au pis, des peines de bannissement. Le détail des procès révèle la 

relative efficacité de ces styles d’indulgence ; en effet, on ne trouve pas d’exemple de récidive 

parmi les accusés qui avaient été  renvoyés sur réprimande et admis à  revenir dans le sein de 

l’Église. 

On sait que la nouvelle attitude de la cour fut interprétée comme une permission du 

culte et même comme un encouragement aux coups de force locaux. La recherche royale d’un 

équilibre des confessions et la mansuétude judiciaire confirmaient dans la noblesse 

protestante l’espérance et l’illusion du succès de ses prises d’armes. Le pays plongeait ainsi, 

en 1562, dans une véritable guerre civile. Les sentences du Parlement dans ce contexte de 

déchainement de violences reflétaient les avatars de divers  affrontements locaux où des 

officiers royaux se trouvaient compromis. Ainsi à Senlis, Montdidier, Meaux, Orléans et 

autres lieux trop proches de Paris, des notables protestants et notamment des juges locaux 

avaient pu prendre le contrôle d’une ville et d’une région. A Senlis, la cour réussit à faire le 

procès d’une quarantaine d’accusés ; sept d’entre eux furent pendus dont le lieutenant du 

bailli, la plupart des autres libérés après réprimandes. A Orléans, un conseiller du parlement, 

Baptiste Sapin, avait été en novembre 1562 arrêté par le gouverneur protestant, 

sommairement jugé et pendu. Le crime, qualifié de lèse-majesté, entraina des décrets de prise 



 7 

de corps, mais les accusés, tous contumaces, ne furent jamais jugés. Bientôt, le Parlement, 

parce qu’il était dépourvu de main forte et parce qu’il était obligé de ratifier la politique 

conciliatrice de la régente, enregistra la paix qui venait d’être conclue en mars 1563 à 

Amboise. Cette mesure, en suspendant les opérations guerrières, mettait fin à la période de  

répression judiciaire. 

Dans le traitement des conflits religieux, depuis les années 1520, le Parlement avait 

construit une longue expertise, qui ne tenait ni de savoirs théologiques qui n’étaient pas de sa 

compétence, ni de directives politiques, mais de sa seule pratique, empirique et scrupuleuse. 

Les noms de quelques magistrats peu connus reviennent dans des centaines de cas, comme 

Louis Guyant, très longtemps en charge, de 1522 à 1563, ou bien Gilles Bourdin, procureur  

général depuis septembre 1557, ou encore , parmi les plus prudents et plus  conciliants des 

présidents, Christophe de Harlay, nommé en 1556, et Christophe de Thou, en charge en 

décembre 1562. 

 

Cette très considérable étude fondée sur les archives du Parlement porte un éclairage 

original, entièrement neuf, sur les enjeux des premières années des guerres de religion. Sylvie 

Daubresse a choisi d’expliquer la logique de l’institution. Loin des tentations d’apologétique 

compassionnelle, elle présente la vision du Parlement, pour elle-même, avec sa recherche 

constante de vérité et son respect des règles de procédure, quelle que fut l’orientation 

répressive ou tolérante de l’instant.  A cette époque, les pouvoirs, celui du roi ou celui des 

tribunaux,  qui tentaient d’endiguer la montée de la Réforme, ne disposaient d’aucune 

institution de contrainte sociale, confrontée à une dynamique puissante et invisible comme la 

conviction religieuse.  Le spectacle terrifiant de quelques bûchers n’empêchait pas 

l’enthousiasme des convertis et l’inexécution des décrets de justice. Au Parlement, les 

réquisitions des procureurs suivaient, bien sûr, les orientations du Conseil du roi et  reflétaient 

leurs hésitations et fluctuations. La cour dans ses informations et arrêts respectait certes les 

ordonnances royales et suivait volontiers les avis des procureurs, mais elle demeurait attentive 

et fidèle à sa  propre jurisprudence très ancienne et très savante. Au-delà de la conjoncture 

religieuse, le choc des évènements mettant à l’épreuve le parlement de Paris illustre la force 

presque intemporelle de cette instance pluriséculaire, « les premiers juges du monde » selon 

l’expression de Michel de L’Hospital. L’analyse par Sylvie Daubresse des débats, enquêtes et 

décisions du Parlement prend rang parmi les grands travaux récents d’histoire des institutions 

et faits sociaux. 

Le livre comprend de copieuses annexes : chronologie, principaux arrêts et édits 

publiés en pièces justificatives, tableaux statistiques de la jurisprudence, etc. 

L’histoire de ce moment décisif des affrontements religieux reçoit dans ces pages une 

contribution désormais essentielle. 

 

 

 

 

 

 

 



 8 

Yves-Marie BERCE 

 

 

 

 J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie le livre de Jérôme 

JAMBU. Trésors de monnaies 

espagnoles dans la France des XVIIe et 

XVIIIe siècles, Paris, Bibliothèque 

nationale de France, avril 2019, in-4°, 

180 p., 13 pl. (Trésors monétaires, tome 

xxvIII, 2019). 

 

Quatre études de trésors 

monétaires récemment découverts 

effacent les idées reçues sur la 

circulation des espèces et la conjoncture 

économique dans la France des xvii° et 

xviii° siècles. Il s’agit en effet de 

monographies qui parviennent à une 

complétude exceptionnelle en 

conjuguant la description numismatique, 

les sources historiques et les analyses 

métalliques. Je dois dire, d’entrée de jeu, 

que l’étude de Jérome Jambu apporte à 

l’histoire de l’économie monétaire des 

siècles modernes une contribution 

essentielle. 

Les plus anciennes des monnaies mises au jour sont des pièces d’or espagnoles du 

début du xvii° siècle. Elles ont été trouvées en avril 2014 enfouies dans les sables de la plage 

de Donville, dans la baie du Cotentin, près de Granville. Le Département des recherches 

archéologiques subaquatiques et maritimes (Drasm) a  recueilli une vingtaine de pièces, 

reliquat de sommes plus importantes disparues, consistant en doubles escudos, frappés à 

Séville dans les années 1620. Ces pièces dont le modèle  avait été créé en 1534 et portait au 

droit le dessin complexe de l’écu des souverains espagnols. Fabriquées grossièrement, 

souvent décentrées et découpées à la cisaille, elles étaient dites macuquinas, c’est à dire mal 

taillées. En France, elles étaient appelées pistoles. L’analyse métallique mesure les traces 

d’argent et d’étain, employés dans l’alliage de l’or. Ces résultats signalent leur provenance du 

filons  de la vice-royauté du Pérou, l’actuelle Colombie, qui en effet au xvii° siècle  comptait 

pour 40 % de la production mondiale d’or. Le site de la trouvaille était un point écarté du 

rivage, lieu de trafics de fraude évitant la levée de taxes sur le port de Granville. La perte des 

pièces était sans doute due à un accident de transbordement. Cette somme représentait le 

profit de  marchands de Basse Normandie qui avaient l’usage de vendre à Séville des draps de 

Coutances et des laines de Jersey. 



 9 

Un second trésor espagnol a été trouvé en mars 2014 dans le bourg de Castillonnès, en 

Agenais.  Il  contenait 45 pièces d’or, soigneusement rangées dans une bourse de coton vert. Il 

s’agit encore de pistoles frappées à Séville vers 1620 et jusqu’en 1635. La cachette était  

aménagée dans l’épaisseur d’un mur dans une maison de notables, un édifice du xiv° siècle, 

sis au cœur de l’enceinte de la petite cité fortifiée, ancienne bastide des Plantagenets. Le 

magot provenait sans doute des passages de travailleurs migrants ou colporteurs venant de 

Navarre ou de Castille par les routes du Pays Basque. Ce coin précis de l’Agenais a été en 

1637 le théâtre de la révolte paysanne des Croquants ; il est très vraisemblable que la cache 

résulte de la précaution d’un marchand ou petit robin paniqué dans un instant de guerre civile. 

Un troisième trésor fut trouvé en 1993 dans une maison d’Aurillac. Il s’agit de vingt-quatre 

pièces d’or, vingt louis d’or et quatre pistoles des années 1650. Elles étaient conservées en 

rouleaux dans un tube de métal. Elles étaient en état neuf, sans aucune usure, visiblement 

pesées et classées pour thésaurisation. Là aussi, on peut deviner à l’origine les pécules de 

migrants revenant de Castille vers leur Auvergne natale. 

Le trésor de l’épave de la Jeanne-Elisabeth appartient à une autre époque et un autre 

courant de commerce. Il consiste en piastres, pièces d’argent de 4 et de 8 réaux, retrouvées 

dans les débris de ce bateau suédois naufragé sur un banc au large de Maguelonne le 19 

novembre 1755. Les archives de la maison Roux, compagnie d’armateurs à Marseille, 

révèlent que la cargaison venant de Cadix montait à 24.300 pièces. La plus grande partie a 

disparu, pillée vers 2000 par des sportifs malhonnêtes, qui furent condamnés en justice en 

2015. Environ quatre mille piastres ont été récupérées au fond de la cale ensablée par des 

plongeurs de la Drasm au travail depuis 2008. Elles ont été identifiées comme des frappes des 

ateliers monétaires de Mexico (Nouvelle Espagne) et de Lima (Nouvelle Castille) des années 

1750. En effet, l’argent américain nourrissait alors la circulation monétaire mondiale ; au 

cours de la seule année 1755, l’Espagne a reçu de son empire vingt-trois millions de piastres 

dont la France acquérait le tiers. Le cycle de production et commerce durait moins d’un an. 

Les piastres de la Jeanne-Elisabeth  avaient été frappées à Lima en janvier 1755, embarquées 

à Callao, elles avaient passé le cap Horn et étaient arrivées en août à Cadix. Elles y étaient 

conditionnées en rouleaux et chargées le 30 octobre pour s’en aller sombrer deux semaines 

plus tard. La maison Roux avait la pratique intensive d’acheter des tonneaux de blés et des 

caisses de piastres achetées comme marchandise. La Jeanne-Elisabeth était un navire suédois, 

battant un pavillon neutre qui devait la protéger des vaisseaux anglais de Gibraltar et 

Minorque et aussi des corsaires marocains de Salé. Les cargaisons d’argent qui parvenaient à 

Marseille y étaient vendues en France aux hôtels des monnaies pour y être refrappées au coin 

du roi. Une moindre partie continuait le voyage vers l’Empire Ottoman et même jusqu’en 

Chine pour servir à des monnayages  plus lointains ou aux œuvres d’orfèvrerie. 

Les études de ces divers trésors permettent de réviser les interprétations traditionnelles 

de l’histoire économique des Temps modernes. Elles font découvrir l’ampleur de l’apport 

espagnol dans les circuits monétaires de l’ancienne France. Les pistoles qui constituaient 

l’espèce majeure du marché français, même devant les louis d’or créés en 1640, provenaient 

des gains des nombreux Français, humbles migrants, artisans et domestiques, partis travailler 

dans les grandes villes d’Espagne et également de l’exportation continue vers l’Espagne des 

produits très estimés de l’artisanat français. Leurs sites de trouvailles  dessinent la géographie 

de ces échanges, ports de Bretagne et de Normandie, frontières de Picardie et de Champagne, 



 10 

campagnes d’Aquitaine et d’Auvergne. Les pièces espagnoles, frappées très régulièrement, de 

bon titre et de bon poids, étaient une garantie et un refuge de valeur, au point que, vers 1630, 

elles représentaient 70 % des levées fiscales arrivant dans les caisses des receveurs des 

finances des généralités. 

Par principe politique, la Cour des monnaies de Paris  sous-évaluait la valeur des 

pièces espagnoles, leur attribuant par ordonnance un tarif de 6 livres  six sous en 1602, 

montant à 10 livres en 1636, 11 livres en 1666 et jusqu’à 13 livres au moment de leur 

interdiction en 1710. En fait, les pistoles  étaient dans la vraie pratique toujours prisées plus 

haut de quelques sous, voire de une ou deux livres. En tout temps, un débiteur a intérêt à 

valoriser au mieux les pièces de ses versements. L’État, souvent débiteur, devait donc se 

résigner dans l’urgence des guerres à surpayer au-delà du tarif de sa propre ordonnance ses 

négoces extérieurs. Les responsables, Colbert par exemple, étaient obligés de correspondre au 

marché pour garder l’or en France et éviter la fuite des espèces précieuses au-delà des 

frontières où elles étaient mieux évaluées. 

Le commerce intérieur français était aux Temps modernes étroitement limité par le 

défaut de numéraire. Les marchands devaient recourir à d’autres moyens de paiement, en 

nature, en troc, par papiers fiduciaires chez les notaires, règlements différés, crédits, prêts et 

usures. Ce fut vers 1580 que se développa l’entrée de l’or espagnol. Cet apport silencieux ou 

inavoué, continué en dépit de décennies de guerres, a pendant longtemps assuré les principaux 

échanges monnayés dans le royaume. Après le décri des pistoles et l’imposition au xviii° 

siècle du monopole des espèces françaises, la gloire du monnayage français au coin du roi ne 

fut possible que grâce à la fourniture d’argent des Amériques acheté à Cadix comme une 

marchandise. 

 

Le livre comprend de copieuses annexes : le tableau des lois françaises, le cours de la 

pistole de 1602 à 1708, la liste des 47 trésors d’or espagnol, le catalogue des 4178 pièces 

provenant de la Jeanne-Elisabeth, les planches photographiques de la totalité des pièces des 

trésors de Donville, Castillonnès, Aurillac et de la Jeanne-Elisabeth, les types des pièces de 2, 

4 et 8 réaux, etc. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 11 

Alain THOTE 

 

J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie l’ouvrage de Jean 

Levi paru aux Belles Lettres à la fin de 

2018, Les deux arbres de la Voie, Le 

Livre de Lao-Tseu, Les entretiens de 

Confucius. Dans le coffret qui les réunit 

se trouve la première traduction 

conjointe de deux œuvres majeures de 

la pensée chinoise. On ne sait pas 

exactement qui était Laozi, l’auteur 

présumé du Dao de jing, ni même s’il a 

existé. On ignore si ce livre fut composé 

par lui seul ou s’il est une compilation 

de plusieurs textes ajoutés au fil du 

temps. Quant à Confucius (551-479 av. 

J.-C.), dont la réalité n’est pas mise en 

doute, ses Entretiens (Lunyu) sont la 

retranscription par ses disciples de ses 

propos ou des conversations qu’il a eues 

avec eux. Ces livres appartiennent à des 

traditions littéraires sensiblement 

contemporaines, puisque leur 

composition remonte au IV
e
 s. avant 

notre ère, mais de nature très différente, 

opposée même.  

En évoquant les deux arbres de la Voie, Jean Levi se réfère à Robert Musil pour qui la 

Science et la Poésie sont les deux arbres de la vie, à la fois complémentaires et disjointes. 

L’œuvre de Laozi et celle de Confucius forment en effet deux pôles antagoniques à partir 

desquels la pensée chinoise n’a cessé de se nourrir depuis vingt-cinq siècles. Les deux œuvres 

se rattacheraient à des mythes fondateurs proches, mais de résonnance différente. Les 

Entretiens font de Yu le Grand qui sauva le monde du déluge la figure emblématique du 

souverain civilisateur, tandis que la Voie et la Vertu dériverait plutôt de l’histoire de Fuxi et 

Nügua, un frère et une sœur qui furent seuls sauvés du déluge et dont l’union incestueuse 

donna naissance aux souverains inventeurs de la civilisation. Ce sont deux récits de portées 

contraires, le premier invoquant le respect du monarque qui a sorti les hommes de l’animalité, 

le second suggérant que tous les malheurs de l’humanité ont résulté précisément du divorce 

entre l’homme et l’animal. Du côté de Confucius se trouvent la morale, le rite, les vertus 

viriles (même tempérées de retenue) ; du côté de Laozi, la nature, le non-agir, l’effacement. 

Confucius, avec la notion de l’Être, place l’homme au centre de l’univers ; pour Laozi, avec la 



 12 

notion du Non-Être, l’homme qui résiste au cours naturel des choses attire sur lui toutes sortes 

de calamités et d’autre part, à l’impermanence des choses, s’oppose la permanence du Dao, le 

principe vital à l’origine de toutes choses. 

Le mérite de Jean Levi est de montrer qu’il existe aussi quelques passerelles entre les 

deux voies quand rien ne semble les réunir. En effet, ceux qui se réclament de l’un de ces 

deux modes de pensée ne répugnent pas à s’approprier des idées ou des conduites issues de 

l’autre pôle. Toutefois, si dans une visée syncrétique, certains érudits ont parfois cherché à 

aller plus loin en tentant de concilier ces textes, en mettant en avant leur complémentarité ou 

en pointant leurs thèmes communs, ils n’y sont guère parvenus. En revanche, Confucius et 

Laozi eurent en commun de préconiser le non-agir et l’enseignement sans paroles.  

Jean Levi accompagne ses traductions d’une analyse des deux œuvres, en tenant 

compte des découvertes récentes de manuscrits sur bambou et sur soie qui nous en dévoilent 

des fragments. Ces manuscrits ont en effet permis de lever des ambiguïtés relativement aux 

versions transmises jusqu’à nous. Assez nombreux dans le cas du Dao de jing, ils présentent 

l’immense intérêt de livrer le texte nu, tel qu’il circulait dans l’antiquité, sans les 

commentaires ajoutés par la suite qui en ont obscurci le sens plus souvent qu’ils ne l’ont 

éclairé. Or, quand on compare leurs textes, remontant pour les plus anciens à la fin du IV
e
 

siècle avant notre ère, avec les versions transmises par des générations de savants, on constate 

peu d’altérations. Du moins, quand changements il y a, le sens initial n’est guère modifié.  

La traduction du Livre de la voie et de la vertu, en regard du chinois, réussit à 

conserver la forme poétique de l’original. Cet ouvrage dont le propos est philosophique 

apparaît comme une authentique œuvre littéraire. Il ne comprend aucune allusion à l’époque 

passée ou présente, ce qui lui confère une dimension intemporelle. Et quelques parties rimées 

« lui donnent une indéniable puissance incantatoire ». Les Entretiens sont au contraire ancrés 

dans leur temps, bien qu’ils aient été consignés après la mort du Maître. En effet, l’ouvrage 

fourmille de détails, d’allusions au contexte historique dans lequel vivait Confucius. Jean Levi 

dresse de ce dernier un portrait subtil, il retrace les épisodes de sa vie, à vrai dire une vie 

d’errance, en la situant dans l’environnement social de son époque, traversée par de profonds 

bouleversements. Il parvient à démarquer son récit de l’hagiographie qu’ont entretenue les 

lettrés depuis la dynastie des Han (206 av. – 220 apr. J.-C.). Pour cela, il s’appuie sur le texte 

même des Entretiens qui apportent les plus sûrs témoignages sur l’homme Confucius. Leur 

contenu donne une couleur particulière à l’ouvrage, que son traducteur considère comme 

« unique dans toute la littérature chinoise ancienne ». Selon lui, ses auteurs ont rendu dans un 

style particulier, elliptique et syncopé, la transcription des maximes et interjections de 

Confucius, après les avoir dûment sélectionnées dans un ensemble plus vaste, et en les privant 

du cadre dans lequel elles furent proférées. La part énigmatique du procédé relèverait d’une 

intention pédagogique : Confucius cherchait à dérouter son interlocuteur afin que celui-ci 

trouvât par lui-même la réponse à la question posée au Maître.  

Dans les textes et les notes qui accompagnent ses traductions, très élégantes, Jean Lévi 

s’explique sur les difficultés auxquelles il s’est heurté. Par exemple, certaines maximes des 



 13 

Entretiens sont pour lui des énigmes. D’autre part, le sens de quelques termes-clés varie en 

fonction du contexte, au point qu’il convient de les rendre en français de diverses manières. 

Ainsi de la notion de ren dans les Entretiens, traduite ici par « bonté », « bienveillance », 

« humanité », devient là « bon cœur », « urbanité » selon qu’il s’agit de la vertu suprême à 

laquelle seule le saint peut accéder ou d’une vertu plus commune.  

Outre la qualité de la traduction des deux textes, leur édition est remarquable car elle 

s’accompagne d’une analyse très fine de chaque œuvre. Un riche apparat critique, un 

glossaire, une annexe sur l’authenticité des Entretiens, deux bibliographies, utiles aussi bien 

pour le sinologue que pour le lecteur ne connaissant pas le chinois, complètent l’édition 

bilingue des deux textes. Pour Les deux arbres de la Voie, Jean Levi a obtenu la médaille 

Stanislas Julien en 2019.  

Jean LEVI, traducteur, Les deux arbres de la Voie, Le Livre de Lao-Tseu, Les entretiens de Confucius, 

Paris, Les Belles Lettres, 2018. CXXXI + 335 p. (vol. I), LXXXI + 259 p. (vol. II) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 14 

 

Jean-Bernard de Vaivre 

 

 

   J'ai l'honneur de déposer sur le 

bureau de l'Académie, de la part de ses 

deux éditeurs, Delphine Lannaud et 

Jacques Paviot,  Jean Germain, évêque 

de Chalon, chancelier de l'Ordre de la 

Toison d'Or, Chalon (Société d'histoire 

et d'archéologie de Chalon-sur-Saône), 

2019, 174 pages. 

 

    Si Jean Germain, évêque de 

Nevers puis de Chalon, fut nommé par 

Philippe le Bon, dès la création de 

l'institution, chancelier de l'Ordre de la 

Toison d'Or, c'est qu'il fut plus qu'un 

simple prélat à la tête d'une 

circonscription religieuse. Son rôle 

notable dans la politique bourguignonne 

est d'abord exposé dans cet ouvrage, 

constituant les actes de la journée 

d'études du 27 octobre 2018 à Chalon, 

par Jacques Paviot, dans un premier 

chapitre intitulé Jean Germain au 

service du duc de Bourgogne. L'origine 

même de l'évêque restait jusqu'à présent une question quelque peu obscure, dans la mesure 

où, après la mort du prélat, le duc de Bourgogne Philippe le Bon accorda à son neveu le comte 

Charles de Nevers tous les biens du défunt, puis la mainlevée de la succession de l'évêque 

"lequel était de serve condicion et son homme sert".  Or, Jean Germain était né à Cluny, alors 

que son père, Jacques, bourgeois de cette ville, avait été affranchi. Jacques Paviot, sur la base 

de nombreux textes retrouvés, a reconstitué toutes les étapes des initiatives de Jean Germain 

pour faire reconnaître l'affranchissement de son père par les seigneurs successifs du lieu de 

naissance de Jacques, car ceux-ci tenaient cette terre en fief du comte de Nevers. L'analyse 

minutieuse de toutes les sources, à la lumière de dispositions oubliées des anciennes coutumes 

du Nivernais a permis à Jacques Paviot de faire la lumière sur cet aspect jusqu'ici inexpliqué 

de la vie de Jean Germain, et plus tard de sa parentèle. À cet égard l'enquête menée sur la 

famille de Jean Germain, son cercle de familiers et leur sort après la disparition de l'évêque 

est exemplaire.  

Si les débuts, les études et l'entrée dans le service curial de Jean Germain étaient moins 

mystérieux, bien des points ont été cependant mis à jour, grâce au recours à des textes qui 

n'avaient jamais été remis en perspective. L'ascension du jeune clerc lui valut d'être nommé 

chancelier de la Toison d'or, institution que l'auteur connaît bien pour lui avoir consacré 



 15 

plusieurs études. S'il ne fut pas présent aux neuf chapitres de l'Ordre qui se tinrent lorsque 

Jean Germain occupa cette fonction, il joua un rôle important au cours de celui tenu à Mons 

en 1451, lorsqu'après son sermon, il présenta au duc  un livre "à l'exaltacion et élucidacion de 

la religion chestienne et confutacion de la secte erronée de Mahommet". Jacques Paviot 

montre combien l'intérêt de Jean Germain pour la croisade fut précoce : Bertrandon de La 

Broquière avait rédigé, à l'issue de son séjour à Damas en 1432, de nombreux textes offerts au 

duc de Bourgogne. Ce dernier les avait alors rapidement remis au chancelier de la Toison d'or 

pour les examiner et nul doute que ces éléments ont constitué de premières bases à ses 

cogitations en ce domaine pour élaborer ensuite ses appels à la croisade. Les rencontres qu'il 

fit par la suite au concile de Bâle lui donnèrent l'occasion de conforter ses thèses. Après 1445, 

il rencontra aussi Geoffroy de Thoisy, qui venait de jouer un notable rôle à Rhodes lors du 

difficile siège que les Mamlouks avaient imposé à cette cité l'année précédente. Plus tard, 

Jean Germain composera dans cette veine le Trésor des simples, intitulé aussi le débat du 

Chrétien et du Sarrasin. L'évêque de Chalon fut aussi choisi par le duc de Bourgogne comme 

ambassadeur, une première fois pour des discussions préliminaires en 1432 afin de rechercher 

les conditions d'une éventuelle paix dans le royaume et, très rapidement en 1433, pour le 

représenter au concile de Bâle où il se distingua d'abord dans des querelles sur les rangs 

protocolaires des divers envoyés, accrochages qui durèrent une bonne année. Lors des 

discussions de fonds, il se montra toujours défenseur zélé des positions du duc de Bourgogne, 

quitte à être accusé d'être "trop âpre et partial aux affaires du duc" et il le fut en effet jusqu'au 

concile de Ferrare. Plus tard, en 1447, il fut à la tête d'une ambassade auprès du roi de 

Bourges pour protester contre les empiétements des officiers royaux dans les terres 

bourguignonnes, puis, en 1451 et pour quelques années encore, représenta-t-il le duc de 

Bourgogne, mais après 1457, on le voit se dédier davantage à son évêché. 

 

    C'est à ce dernier aspect qu'est consacré le chapitre de Delphine Lannaud qui a exposé 

le "parcours épiscopal singulier" de Jean Germain. Elle présente ainsi en détail son cursus 

universitaire. Hôte et sociétaire de la Sorbonne, licencié, puis maître en théologie, il franchit à 

Paris les nombreuses étapes lui permettant de consulter, puis d'emprunter des livres à la 

bibliothèque, même les plus surveillés. Delphine Lannaud a ainsi reconstitué une grande 

partie de la liste de ses savantes lectures. Comme l'auteur le démontre, sa carrière religieuse 

fut atypique - il n'est pas issu des ordres mendiants - et se traduisit d'abord par sa fonction de 

chapelain de la duchesse de Bourgogne, avant de devenir doyen de la Sainte-Chapelle de 

Dijon, puis recevoir une promotion à la tête de l'évêché de Nevers avant d'obtenir celui de 

Chalon-sur-Saône. Il s'y montra défenseur des droits et biens épiscopaux. D'où des conflits 

avec l'abbaye de Maizières, puis celle de Tournus, mais aussi son initiative en faveur d'un 

projet de nouvelles foires à Chalon. 

 

   Jacques Madignier a traité, lors de ce colloque, les relations de Jean Germain avec les 

chanoines de sa cathédrale. Il montre comment l'évêque et l'institution canoniale étaient 

porteurs de deux conceptions divergentes de la vie ecclésiastique. À la seconde revenait en 

principe le droit de nommer l'évêque et de gérer le diocèse durant les vacances épiscopales. 

Or, Jean Germain s'installe sur son siège de Chalon avec une vision très affirmée de son 

sacerdoce, lui donnant une place prééminente qui apparaîtra bien dans le traité qu'il rédigera - 



 16 

Les deux pans de la tapisserie chrétienne – texte où le monde canonial semble étrangement 

absent. Jacques Madignier montre que, cependant, les chanoines dont le niveau d'études était, 

à Chalon, significatif, formaient autour de l'évêque des cercles très présents et qui 

participèrent à l'administration du diocèse. La liste des chanoines, reconstituée très 

complètement pas l'auteur pour toute la durée de l'épiscopat de Jean Germain, est révélatrice 

de l'importance de ce monde canonial et constitue à elle seule une étude de ce milieu. 

 

    Audrey Szymczak, apportant un éclairage complémentaire sur une des oeuvres de 

l'évêque de Chalon, a traité dans le présent recueil des relations de Jean Germain et des curés 

à propos du traité intitulé Les deux pans de la tapisserie chrétienne. Ce texte de l'évêque de 

Chalon est resté manuscrit et n'est connu que par sept exemplaires conservés en France, en 

Belgique, en Grande-Bretagne et aux États-Unis. Ce long traité, commencé en 1457 et dont 

on ne possède cependant que les diverses parties d'un premier livre, rédigées jusqu'à sa mort 

en 1461, était destiné à former le personnel ecclésiastique, mais son ampleur tranche sur les 

habituels manuels pour curés que l'on conserve de cette époque où il n'existait point de 

séminaires. En dépit de sa probable faible diffusion due au caractère manuscrit d'une oeuvre 

compacte, on peut la considérer, pour reprendre la juste expression d'Audrey Szymczak, 

comme un "témoignage de l'idéal sacerdotal auquel aspirait le haut clergé à la fin du Moyen 

Âge". L'auteur de cette belle étude a examiné minutieusement et comparé chacun des 

manuscrits encore existants et en a livré des reproductions en couleurs car les exemplaires de 

Philadelphie et de Bruxelles comportent, bien reproduits dans une annexe de ce volume, des 

illustrations, aquarellées pour le premier, en grisaille pour le second. C'est aussi à l'analyse de 

ce traité qu'elle s'est attachée, d'une manière subtile et particulièrement claire. 

 

    Tristan Vigliano a consacré sa contribution à "Jean Germain, penseur des relations 

entre Islam et Christianisme. Sur sa correspondance avec Jean de Ségovie". Ce dernier, 

professeur de théologie à l'université de Salamanque, archidiacre de Villaviciosa, proche du 

roi de Castille, fut l'un des principaux acteurs du concile de Bâle, où il se montra fervent 

défenseur des thèses conciliaristes. Cardinal en 1440, il dut rapidement renoncer à cette 

dignité et finit par se retirer au prieuré d'Aiton en 1451 et c'est peu après que commença sa 

correspondance avec Jean Germain, antérieurement rencontré à Bâle. On ne dispose 

cependant que du texte des lettres de Jean de Ségovie, ne connaissant les arguments supposés 

de l'évêque de Chalon qu'à travers les missives ou les réponses du premier. Jean de Ségovie 

développe dans sa première correspondance une thèse en faveur d'une voie pacifique pour 

convertir les Sarrasins, ayant eu connaissance de l'existence du traité du "Débat du Chrétien et 

du Sarrasin" sans l'avoir encore lu, ce qui constituait, dès l'abord, une méprise totale de la part 

du théologien espagnol. Cela n'empêcha cependant pas les deux ecclésiastiques de poursuivre, 

un temps, leurs échanges. Dans ses lettres, il semble bien que Jean Germain, évoquant en 

premier lieu l'aspect financier d'une négociation en ce sens, ait surtout souligné tous les autres 

dangers d'un tel processus. La réponse de Jean de Ségovie à une seconde lettre de Jean 

Germain, elle aussi perdue, comporte l'intérêt de détailler les divers éléments de 

l'argumentation de ce dernier, qui sont nombreux et que l'on peut notamment retrouver dans le 

"Débat". Parmi eux, l'idée que l'islam est une religion facile, de nature à séduire les 

populations peu cultivées et que, dans de telles conditions, il faut éviter tous les contacts de ce 



 17 

genre. Ceci étant, cette correspondance, même connue à sens unique, constitue un point 

important des réflexions en cours à l'époque sur les relations entre les deux religions. 

 

   Les "Tombeaux, témoignages héraldiques et épigraphiques autour de Jean Germain" 

ont fait, dans ce volume, l'objet de nouveaux développements, sujet esquissé dans le Journal 

des Savants en 1983. Le sceau de la chambre épiscopale de Jean Germain, connu par un 

unique exemplaire, permet de connaître les armes effectivement portées par le prélat et ainsi 

d'authentifier certains objets et éléments de décor connus souvent seulement à travers de 

figurations anciennes, vitraux, plaques de fondation, linteau sur un élément d'architecture... Le 

tombeau que l'évêque de Chalon fit exécuter, sans nul doute par un grand sculpteur travaillant 

pour la cour de Bourgogne, à la mémoire de son père dans l'église, aujourd'hui disparue, des 

Carmes de Dijon est une preuve des goûts artistiques très sûrs et des moyens financiers de 

Jean Germain. Ont été également été rassemblés, pour cette communication de Jean-Bernard 

de Vaivre, les nombreuses plaques gravées, disséminées dans tout le diocèse, attestant les 

consécrations d'églises par un prélat actif. 

 

    Éric Burkart a étudié "La production littéraire de Jean Germain". Outre les textes 

mentionnés jusqu'ici, il recense une collection de sermons, deux discours au concile de Bâle, 

plusieurs traités, disparus mais aux intitulés cités par l'évêque de Chalon dans une 

énumération de sa main et, évidemment, ses grandes oeuvres comme la mappemonde 

spirituelle, le Liber de virtutibus,  les remonstrances d'Hesdin, le discours du voyage 

d'Outremer, les sept psaumes de la pénitence allégorisés.  Eric Burkart a, enfin et surtout, 

dressé la liste exhaustive de tous les manuscrits qui en sont connus à ce jour, présentés en un 

tableau dans une annexe. 

 

    Le volume s'achève par une édition de cinq textes et prologues destinés à montrer la 

manière de composer et d'écrire de Jean Germain, comme la Remonstrance à Philippe le Bon, 

à Hesdin, en 1437. 

 

     En dépit de la diversité des auteurs des contributions, ce recueil présente une unité 

évidente. Publié grâce aux soins attentifs de Jacques Paviot qui en avait pris l'initiative, doté 

d'illustrations en couleurs de qualité et sorti moins de quinze mois après la tenue de la 

rencontre de Chalon, ce livre constitue la somme des connaissances actuelles sur ce prélat 

bourguignon. 

 

 

 

 

 


