Michel ZINK

J’ai ’honneur de déposer sur le
bureau de 1’Académie de la part de ses
éditeurs, Charles Ridoux, Ursula Béhler
et Alain Corbellari, I’ouvrage suivant :
Gaston Paris — Paul Meyer.
Correspondance éditée par Charles
Ridoux avec la collaboration d’Ursula
Bahler et d’Alain Corbellari, Firenze,
Edizioni del Galluzzo per la
Fondazione Ezio Franceschini, 2020,
LXXXI — 804 p.

GASTON PARIS - PAUL MEYER
Ce volume est le dernier paru
CORRESPONDANCI dans la série L ’Europe des philologues.
varkes Fd Correspondances / L’Europa  dei
N S filologi. Epistolari, qui publie, par
I’intermédiaire de la Fondazione Ezio
Franceschini — Archivio Gianfranco
Contini et grace au professeur Lino
Leonardi, de I"université¢ de Sienne, les
correspondances de romanistes
européens de la fin du XIXe et du début
du XXe siécle. Les éditions sont le
travail du Groupe international de recherche sur I’histoire de la philologie romane, créé dans le
cadre de ma chaire du College de France et financé par les fonds de recherche de mon prix
Balzan. En créant ce groupe de travail, j’ai, je I’avoue, cédé a une mode. Dans bien des domaines
du savoir, les travaux consacrés a I’histoire de chaque discipline tendent aujourd’hui a se
multiplier. On se penche sur les grandes figures fondatrices, on étudie leur ceuvre, on édite leur
correspondance. Est-ce le signe d’une réflexion fondatrice, d’un doute, d’un épuisement ? A

chacun d’en juger.

La correspondance de Gaston Paris et Paul Meyer est, de toutes, la plus volumineuse et la
plus importante par son contenu comme par la place que les deux savants ont tenue dans leur
discipline. Elle réunit 499 lettres échangées de 1861 a la mort de Gaston Paris en 1903. Encore
de nombreuses lettres ont-elles disparu. Or, les deux hommes passaient I’un et 1’autre la plus
grande partie de I’année a Paris, ou ils se voyaient constamment. C’est dire que leurs relations
personnelles, leur collaboration scientifique étaient étroites et leurs interventions dans la vie
académique comme aussi dans la vie publique concertées. Pour autant, on hésite a les définir
comme des amis trés proches. Ce n’étaient pas Oreste et Pylade.

Ils se sont connus a I’Ecole des Chartes et ont suivi des carriéres classiques et paralléles.
Gaston Paris a été directeur d’études a la jeune Ecole pratique des hautes études, professeur au
College de France, dont il a été ’administrateur, membre de I’Académie des inscriptions et



belles-lettres et de I’ Académie frangaise ; Paul Meyer a été lui aussi membre de 1’ Académie des
inscriptions et belles-lettres et professeur au Collége de France, puis directeur de I’Ecole des
Chartes. lls avaient moins de vingt-cing ans quand ils ont fondé la Revue critique avec le
latiniste suisse Charles Morel et ’orientaliste d’origine allemande Hermann Zotenberg, a peine
plus de trente lors du lancement de Romania. Dans leur correspondance, les questions liées aux
deux revues tiennent une place trés importante. Discussions sur la qualité des articles regus et sur
la compétence (nulle, juge Meyer) de leurs auteurs, sur leur retard, sur celui de I’imprimeur, sur
ses factures, sur la correction des épreuves, sur la composition de chaque fascicule, qui compte
un nombre de pages déterminé (contrainte qui s’impose encore a Romania). Les lettres seraient
beaucoup moins nombreuses sans ces tracas toujours renouvelés et les chamailleries qui s’en
suivent.

Paul Meyer, de six mois le cadet de Gaston Paris, était, quand ils se sont connus, plus
avancé dans ses études a I’Ecole des chartes. Au début de leur correspondance, il lui donne des
conseils avec d’autant plus de naturel que ce protestant rigoureux et exigeant a conscience d’étre
le plus savant. Mais Gaston Paris fera une carriére plus rapide et plus brillante. Au début, il le
doit sans doute un peu a son pére, Paulin Paris, pionnier de leur discipline, membre de
I’Académie des inscriptions et professeur au Collége de France dans une chaire ou son fils, a
peine trentenaire, le remplacera plusieurs fois avant de lui succéder. Il est servi aussi par son
caractére : une courtoisie bienveillante, une aisance de manieéres, de 1’éloquence, tout a 1’opposé
de Paul Meyer, sec, cassant, péremptoire dans ses jugements et ses condamnations, ne laissant
rien passer, ne transigeant sur rien, méprisant les mondanités, tirant gloire de s’y dérober et
d’étre incapable d’improviser un petit discours (« Je ne sors pas de 1’école normale », lettre 10).

C’est cependant Meyer dont le style a le plus de verve, de liberté et de fantaisie. Paris, qui
adopte volontiers en réponse le méme ton, est spontanément plus sobre. Paul Meyer, fier de ses
compétences, écrit volontiers en anglais, italien ou provencal. Il semble considérer que ces
langues, et surtout la derniére, comme le latin selon Boileau, «dans les mots bravent
I’honnéteté ». Il recommande a Gaston Paris les filles de Carpentras. Il lui cite une chanson
provengale un peu leste. Il s’émeut qu’en Catalogne, de I’autre c6té de I’étroite ruelle sur
laquelle donne sa chambre, une jeune femme néglige de tirer ses volets pour faire sa toilette et
lui adresse un sourire provocant. Il se réjouit que sur une plage anglaise les boutons des
costumes de bains de certaines dames aient sauté. 1l se plaint d’ennuis de santé, conséquence de
ses fredaines. Gaston Paris se laisse peu entrainer sur ce terrain, sinon pour le mettre en garde
(lettre 15).

L’age venant le ton change, surtout dans les lettres consacrées a la gestion quotidienne de
Romania. Celui de Meyer peut alors étre acide, parfois brutal. Paris ne pense a rien, oublie tout,
accepte par paresse ou faiblesse des articles qu’il aurait da refuser, relit ou renvoie mal les
épreuves, est aimable avec des imbéciles. Le coupable s’excuse de bonne grace, parfois se
défend, parfois se risque a en remontre a ce Paul Meyer, dont il disait pourtant « Paul Meyer sait
tout ». Il lui arrive méme de se rebeller :

Je retrouve — sans plaisir — dans votre lettre un ancien Meyer qui depuis longtemps ne
m’avait pas apparu. Je me disais cela en lisant le début ou vous me gourmandez un peu trop
noudoyoykag (lettre 137).



Il semble que, plus Paris devient un personnage important, plus Meyer le rabroue comme
un mauvais petit éléve, lui faisant toujours le reproche implicite de se disperser et de chercher les
honneurs. En 1875, sa lettre de félicitations a Gaston Paris qui vient d’avoir la Légion d’honneur
est un mod¢le d’amicale perfidie (lettre 115). Mais amis, ils le restent profondément et
indéfectiblement. L.’age venant, les deuils et les joies familiaux sont 1’occasion de lettres qui le
disent autant que les lettres enjouées de la jeunesse.

Il est cependant une bréve période, en 1872, ou c’est Gaston Paris qui manifeste son
mécontentement. Peu de chose, mais en lien avec la situation politique. Karl Bartsch, un collégue
allemand, avait traduit en ancien occitan une chanson humoristique anti-francaise. Paul Meyer
juge la France insultée et en fait une affaire d’Etat. Il se défend pourtant d’étre nationaliste. Il se
dit « fédéraliste », est lié a Frédéric Mistral et fréquente les félibres. Mais depuis la guerre de
1870, ou il a servi comme garde mobile pendant le siége de Paris, il hait les prussiens et supporte
mal ses collégues allemands. Gaston Paris, plus mesuré, plus élégant, reste fidele a ses amitiés
d’outre Rhin. Il a étudié¢ deux ans a Bonn. Paul Meyer, qui, préfere depuis toujours explorer les
bibliotheques anglaises, riches en manuscrits francais, peste quand il rencontre des allemands a
Oxford.

Mais vingt-cinq ans plus tard, les deux amis se retrouvent unis pour la défense d’une méme
cause. lls sont dreyfusards, et des dreyfusards engagés. Il va sans dire que la correspondance
offre de cette période un reflet passionnant. On sait que Paul Meyer est appelé a témoigner
comme expert au procés de Rennes, qu’il démontre avec sa fermeté habituelle que I’écriture du
bordereau n’est pas celle de Dreyfus et que dans une page célébre de Jean Santeuil, Proust rend
hommage a sa rigueur, a son indépendance d’esprit, a son amour de la vérité pour la vérité.
Gaston Paris, de son cote, trés lié a Gabriel Monod, est bien loin d’étre inactif, ce qui ne
I’empéche pas de se permettre aux dépens de Théodore Reinach une plaisanterie antisémite :
« Vous savez qu’on a découvert que le tact est la seule faculté qu’on ait localisée : elle siége dans
le prépuce » (lettre 446). Tout ce qui touche a cette période et au role des deux amis dans
I’affaire est trés savamment décrit et analysé par Ursula Bahler dans son livre Gaston Paris
dreyfusard. Le savant dans la cit¢ (CNRS Editions, 1999), puis dans sa monographie Gaston
Paris et la philologie romane (Droz, 2004). Ces deux ouvrages éclairent de nombreux aspects de
la correspondance, sur le malheureux Kutschkelied, cause du différend entre Bartsch et Meyer,
sur I’affaire Dreyfus et sur bien d’autres choses.

L’édition de cette correspondance a demandé de longues années. C’était en effet un travail
énorme, non seulement a cause du nombre et de la densité des lettres conservées, mais surtout a
cause du nombre de personnes, d’événements, d’ouvrages, de publications mentionnés dans
chacune. M. Charles Ridoux a eu le courage de s’atteler a une tache qui en avait décourage plus
d’un. Il a fait précéder son édition d’une trés longue introduction qui situe la correspondance
dans le contexte d’une époque et d’un milieu que sa thése, Evolution des études médiévales en
France de 1860 a 1914 (Champion, 2001), lui avait rendu familiers. Son travail, dont les deux
maitres de conférences de ma chaire, Mme Odile Bombarde et Mme Catherine Fabre, ont bien
voulu faire une premiere relecture matérielle, a trés largement bénéficié ensuite de la compétence
des deux grands spécialistes de la question que sont Mme Ursula Béhler, professeur a
I’universit¢ de Zurich, dont les travaux ont déja été mentionnés, et M. Alain Corbellari,
professeur aux universités de Lausanne et Neuchatel, auteur de Joseph Bédier écrivain et



philologue (Droz, 1997). La conjugaison de ces compétences a pour résultat que les lettres sont
accompagnées d’une annotation remarquablement précise et compléte. Les personnes citées sont
toutes scrupuleusement identifiées. On peut toujours estimer que tel personnage connu pouvait
étre présenté plus brievement, tandis que tel fait ou événement plus obscurs auraient mérité un
éclaircissement, mais de tels jugements sont subjectifs et varient avec chaque lecteur.

On doit a Mme Bahler et a M. Corbellari les deux premiers volumes de la série L’Europe
des philologues, la correspondance de Gaston Paris et de Joseph Bédier, publiée par leurs soins
conjoints en 2009, et la réedition revue et complétée par Mme Béhler de la correspondance de
Gaston Paris et de Karl Bartsch, partiellement publiée une premiere fois par Mario Roques entre
1927 et 1932. Le prochain volume, confi¢ a Mme Patrizia Gasparini, est en voie d’achévement.
Il est consacreé a la correspondance de Gaston Paris et de Pio Rajna.



Yves-Marie BERCE

J’ai ’honneur de déposer sur le
ot e bureau de I’Académie le livre de Sylvie
f\ylvut Daubresse DAUBRESSE, Conjurer la dissension

religieuse. La justice du roi face a la

2 Réforme  (1555- 1563). Ceyzérieux,
C O nJ urer Champ Vallon, 2019, 463 p.

la dissension religieuse

B Dans la génération des années
Lo justice du raf fuve & la Réjorme 1550, une part des élites sociales et
'./1555 -156 ) intellectuelles du royaume de France
adhére a la Réforme. Les préches se
multiplient, des baptémes suivent le rite
de Genéve, des magistrats favorisent
I’implantation du calvinisme dans les
villes, des gentilshommes rejettent par la
force  les cérémonies et le clergé

traditionnels. L’élan de fondation un peu

o

partout de communautés réformées, la
conversion d’aristocrates et de membres
des familles royale et princieres font
croire 4 un prochain ralliement de I’Etat
EHOOUES monarchique. Le constat de I’inefficacité
= Uhamp Vallon des répressions, la mort tragique du roi
Henri II et la fragilité¢ du pouvoir de rois

mineurs ouvrent un créneau événementiel ou le triomphe de la Réforme semble imminent.

Ces années cruciales ont bénéfici¢é de nombreux travaux, ceux de William Monter sur les
périodes de répression, de Denis Crouzet sur les passions antagonistes, de Hugues Daussy sur
I’avancement du protestantisme jusqu’aux portes du pouvoir. Les sources judiciaires ont
fondé¢ les recherches de Barbara Diefendorf, d‘Alfred Soman. Appuyé aussi sur ces archives,
le livre de Sylvie Daubresse a le grand mérite de mettre en ceuvre I’ensemble des fonds du
parlement de Paris, de croiser les données des registres d’arréts criminels, des liasses des
minutes d’informations criminelles et aussi de leurs reflets dans les archives du Parlement
civil.

L’¢tude s’étend de juillet 1555 a avril 1563, soit depuis la paix d’Augsbourg qui
admettait le passage a la Réforme d’une grande partie des Etats allemands, jusqu’a la paix
d’ Amboise qui mettait un terme a la premiere des guerres francaises de religion. L’exposé est
divisé en trois parties chronologiques : les premiéres incertitudes de la répression judiciaire de
1555 4 1559, les tentatives de conciliation en 1560 et 1561 et puis I’impuissance du Parlement



en 1562 et 1563 ; une quatriéme partie méthodique présente un bilan des condamnations, un
tableau social des accusés et une chronique de la guerre civile dans I’année 1562.

Tous les pouvoirs en ce siecle étaient fondés sur un principe de justice. Les édits et
ordonnances politiques du souverain étaient concus comme des mesures de justice. Les
tribunaux, porteurs de sa justice déléguée, avaient le devoir politique de restaurer 1’unité
religieuse du royaume. Une mission majeure du Parlement, telle que ses magistrats la
reconnaissaient, ¢était de controler les tribunaux inférieurs, d’empécher les errements
d’officiers locaux, d’affirmer 1’obligation d’appel de leurs sentences en cas de peines
afflictives.

Au cours des années 1550 les poursuites judiciaires pour « faits de religion » ne
traitaient au début que d’écarts de paroles tendant au luthéranisme. Bient6t, la montée des
assemblées protestantes, les affluences aux préches, la conviction méme de quelques
magistrats inquiétaient Henri II qui vint en personne le 10 juin 1559 parler devant la cour et —
intervention inouie — faire arréter plusieurs conseillers. Des procés plus rigoureux allaient s’en
suivre. Le cas le plus céleébre est celui du conseiller Antoine Dubourg, avouant sa foi
réformée, condamné a mort, étranglé puis briilé le 23 décembre 1559. Son proces avait duré
six mois, car le Parlement veillait a 1’observation scrupuleuse des régles de droit, aux
possibilités de récusation, a la solidité des preuves, a I’exactitude des procédures, a la mise en
ceuvre de toutes les garanties de défense qui a cette époque étaient accessibles a un accusé.
L’¢étude précise de Sylvie Daubresse sur les huit années examinées révele 1317 affaires de
religion. Sur ce nombre d’accusés, 28 furent exécutés (3%), dont 17 dans la seule année 1559.
La période de répression eut ses limites de conjoncture, de durée et de types de sentences. Les
contemporains pouvaient observer que le nombre des mises a mort ne ralentissait pas
I’expansion de la Réforme. En mars 1560, 1’édit de pardon publi¢ & Amboise, voulu par la
régente Catherine de Medicis et par le chancelier Michel de L’Hospital, assuma I’évidence de
I’échec. Le Parlement dut changer sa jurisprudence et dés lors renvoya la plupart des prévenus
avec une simple admonestation, une amende honorable, une profession de foi catholique, des
amendes et aumodnes et, au pis, des peines de bannissement. Le détail des proces révele la
relative efficacité de ces styles d’indulgence ; en effet, on ne trouve pas d’exemple de récidive
parmi les accusés qui avaient €t€ renvoyés sur réprimande et admis a revenir dans le sein de
I’Eglise.

On sait que la nouvelle attitude de la cour fut interprétée comme une permission du
culte et méme comme un encouragement aux coups de force locaux. La recherche royale d’un
équilibre des confessions et la mansuétude judiciaire confirmaient dans la noblesse
protestante 1’espérance et I’illusion du succes de ses prises d’armes. Le pays plongeait ainsi,
en 1562, dans une véritable guerre civile. Les sentences du Parlement dans ce contexte de
déchainement de violences reflétaient les avatars de divers affrontements locaux ou des
officiers royaux se trouvaient compromis. Ainsi a Senlis, Montdidier, Meaux, Orléans et
autres lieux trop proches de Paris, des notables protestants et notamment des juges locaux
avaient pu prendre le contrdle d’une ville et d’une région. A Senlis, la cour réussit a faire le
proces d’une quarantaine d’accusés ; sept d’entre eux furent pendus dont le lieutenant du
bailli, la plupart des autres libérés apres réprimandes. A Orléans, un conseiller du parlement,
Baptiste Sapin, avait ét¢ en novembre 1562 arrété par le gouverneur protestant,
sommairement jugé et pendu. Le crime, qualifié de 1¢ése-majesté, entraina des décrets de prise



de corps, mais les accusés, tous contumaces, ne furent jamais jugés. Bientot, le Parlement,
parce qu’il était dépourvu de main forte et parce qu’il était obligé de ratifier la politique
conciliatrice de la régente, enregistra la paix qui venait d’étre conclue en mars 1563 a
Amboise. Cette mesure, en suspendant les opérations guerriéres, mettait fin a la période de
répression judiciaire.

Dans le traitement des conflits religieux, depuis les années 1520, le Parlement avait
construit une longue expertise, qui ne tenait ni de savoirs théologiques qui n’étaient pas de sa
compétence, ni de directives politiques, mais de sa seule pratique, empirique et scrupuleuse.
Les noms de quelques magistrats peu connus reviennent dans des centaines de cas, comme
Louis Guyant, trés longtemps en charge, de 1522 a 1563, ou bien Gilles Bourdin, procureur
général depuis septembre 1557, ou encore , parmi les plus prudents et plus conciliants des
présidents, Christophe de Harlay, nommé en 1556, et Christophe de Thou, en charge en
décembre 1562.

Cette trés considérable étude fondée sur les archives du Parlement porte un éclairage
original, enticrement neuf, sur les enjeux des premiéres années des guerres de religion. Sylvie
Daubresse a choisi d’expliquer la logique de I’institution. Loin des tentations d’apologétique
compassionnelle, elle présente la vision du Parlement, pour elle-méme, avec sa recherche
constante de vérité et son respect des régles de procédure, quelle que fut 1’orientation
répressive ou tolérante de I’instant. A cette époque, les pouvoirs, celui du roi ou celui des
tribunaux, qui tentaient d’endiguer la montée de la Réforme, ne disposaient d’aucune
institution de contrainte sociale, confrontée a une dynamique puissante et invisible comme la
conviction religieuse. Le spectacle terrifiant de quelques bilichers n’empéchait pas
I’enthousiasme des convertis et I’inexécution des décrets de justice. Au Parlement, les
réquisitions des procureurs suivaient, bien sir, les orientations du Conseil du roi et reflétaient
leurs hésitations et fluctuations. La cour dans ses informations et arréts respectait certes les
ordonnances royales et suivait volontiers les avis des procureurs, mais elle demeurait attentive
et fidele a sa propre jurisprudence trés ancienne et trés savante. Au-dela de la conjoncture
religieuse, le choc des événements mettant a 1’épreuve le parlement de Paris illustre la force
presque intemporelle de cette instance pluriséculaire, « les premiers juges du monde » selon
I’expression de Michel de L’Hospital. L’analyse par Sylvie Daubresse des débats, enquétes et
décisions du Parlement prend rang parmi les grands travaux récents d’histoire des institutions
et faits sociaux.

Le livre comprend de copieuses annexes : chronologie, principaux arréts et édits
publiés en pieces justificatives, tableaux statistiques de la jurisprudence, etc.

L’histoire de ce moment décisif des affrontements religieux recoit dans ces pages une
contribution désormais essentielle.



Yves-Marie BERCE

J’ai ’honneur de déposer sur le
bureau de 1’Académie le livre de Jérdme
JAMBU. Trésors  de  monnaies
espagnoles dans la France des xvir et
xvir  siecles, Paris, Bibliotheque
nationale de France, avril 2019, in-4°,
180 p., 13 pl. (Trésors monétaires, tome

Trésors monétaires xXxvii, 2019).

Trésors de monnaies espagnoles

dans la France des XvirE et xvir siécles Quatre  études de  trésors
monétaires  récemment  découverts
effacent les 1idées regues sur la
circulation des especes et la conjoncture
¢conomique dans la France des xvii® et
xviii® siecles. Il s’agit en effet de
monographies qui parviennent a une
complétude exceptionnelle en
conjuguant la description numismatique,

-

les sources historiques et les analyses
métalliques. Je dois dire, d’entrée de jeu,
que ’étude de Jérome Jambu apporte a
R oo D 9 D’histoire de 1’économie monétaire des
siécles modernes wune contribution

* )

-
-

essentielle.

Les plus anciennes des monnaies mises au jour sont des piéces d’or espagnoles du
début du xvii® siécle. Elles ont été trouvées en avril 2014 enfouies dans les sables de la plage
de Donville, dans la baie du Cotentin, prés de Granville. Le Département des recherches
archéologiques subaquatiques et maritimes (Drasm) a recueilli une vingtaine de piéces,
reliquat de sommes plus importantes disparues, consistant en doubles escudos, frappés a
Séville dans les années 1620. Ces pieces dont le modele avait été créé en 1534 et portait au
droit le dessin complexe de I’écu des souverains espagnols. Fabriquées grossierement,
souvent décentrées et découpées a la cisaille, elles étaient dites macuquinas, c’est a dire mal
taillées. En France, elles étaient appelées pistoles. L’analyse métallique mesure les traces
d’argent et d’étain, employés dans 1’alliage de I’or. Ces résultats signalent leur provenance du
filons de la vice-royauté du Pérou, I’actuelle Colombie, qui en effet au xvii® siecle comptait
pour 40 % de la production mondiale d’or. Le site de la trouvaille était un point écarté du
rivage, lieu de trafics de fraude évitant la levée de taxes sur le port de Granville. La perte des
picces était sans doute due a un accident de transbordement. Cette somme représentait le
profit de marchands de Basse Normandie qui avaient I’usage de vendre a Séville des draps de
Coutances et des laines de Jersey.



Un second trésor espagnol a été trouvé en mars 2014 dans le bourg de Castillonnes, en
Agenais. Il contenait 45 piéces d’or, soigneusement rangées dans une bourse de coton vert. Il
s’agit encore de pistoles frappées a Séville vers 1620 et jusqu’en 1635. La cachette était
aménagée dans 1’épaisseur d’un mur dans une maison de notables, un édifice du xiv® siccle,
sis au cceur de I’enceinte de la petite cité fortifiée, ancienne bastide des Plantagenets. Le
magot provenait sans doute des passages de travailleurs migrants ou colporteurs venant de
Navarre ou de Castille par les routes du Pays Basque. Ce coin précis de 1’Agenais a été en
1637 le théatre de la révolte paysanne des Croquants ; il est trés vraisemblable que la cache
résulte de la précaution d’un marchand ou petit robin paniqué dans un instant de guerre civile.
Un troisieme trésor fut trouvé en 1993 dans une maison d’Aurillac. Il s’agit de vingt-quatre
picces d’or, vingt louis d’or et quatre pistoles des années 1650. Elles étaient conservées en
rouleaux dans un tube de métal. Elles étaient en état neuf, sans aucune usure, visiblement
pesées et classées pour thésaurisation. La aussi, on peut deviner a 1’origine les pécules de
migrants revenant de Castille vers leur Auvergne natale.

Le trésor de ’épave de la Jeanne-Elisabeth appartient a une autre époque et un autre
courant de commerce. Il consiste en piastres, pieces d’argent de 4 et de 8 réaux, retrouvées
dans les débris de ce bateau suédois naufragé sur un banc au large de Maguelonne le 19
novembre 1755. Les archives de la maison Roux, compagnie d’armateurs a Marseille,
réveélent que la cargaison venant de Cadix montait a 24.300 pic¢ces. La plus grande partie a
disparu, pillée vers 2000 par des sportifs malhonnétes, qui furent condamnés en justice en
2015. Environ quatre mille piastres ont été récupérées au fond de la cale ensablée par des
plongeurs de la Drasm au travail depuis 2008. Elles ont été identifiées comme des frappes des
ateliers monétaires de Mexico (Nouvelle Espagne) et de Lima (Nouvelle Castille) des années
1750. En effet, I’argent américain nourrissait alors la circulation monétaire mondiale ; au
cours de la seule année 1755, I’Espagne a re¢u de son empire vingt-trois millions de piastres
dont la France acquérait le tiers. Le cycle de production et commerce durait moins d’un an.
Les piastres de la Jeanne-Elisabeth avaient été frappées a Lima en janvier 1755, embarquées
a Callao, elles avaient passé le cap Horn et étaient arrivées en aolt a Cadix. Elles y étaient
conditionnées en rouleaux et chargées le 30 octobre pour s’en aller sombrer deux semaines
plus tard. La maison Roux avait la pratique intensive d’acheter des tonneaux de blés et des
caisses de piastres achetées comme marchandise. La Jeanne-Elisabeth était un navire suédois,
battant un pavillon neutre qui devait la protéger des vaisseaux anglais de Gibraltar et
Minorque et aussi des corsaires marocains de Salé. Les cargaisons d’argent qui parvenaient a
Marseille y étaient vendues en France aux hotels des monnaies pour y étre refrappées au coin
du roi. Une moindre partie continuait le voyage vers I’Empire Ottoman et méme jusqu’en
Chine pour servir a des monnayages plus lointains ou aux ceuvres d’orfévrerie.

Les études de ces divers trésors permettent de réviser les interprétations traditionnelles
de I’histoire économique des Temps modernes. Elles font découvrir I’ampleur de 1’apport
espagnol dans les circuits monétaires de 1’ancienne France. Les pistoles qui constituaient
I’espeéce majeure du marché francais, méme devant les louis d’or créés en 1640, provenaient
des gains des nombreux Frangais, humbles migrants, artisans et domestiques, partis travailler
dans les grandes villes d’Espagne et également de I’exportation continue vers 1I’Espagne des
produits tres estimés de 1’artisanat francais. Leurs sites de trouvailles dessinent la géographie
de ces échanges, ports de Bretagne et de Normandie, frontieres de Picardie et de Champagne,



campagnes d’Aquitaine et d’Auvergne. Les pieces espagnoles, frappées tres régulierement, de
bon titre et de bon poids, étaient une garantie et un refuge de valeur, au point que, vers 1630,
elles représentaient 70 % des levées fiscales arrivant dans les caisses des receveurs des
finances des généralités.

Par principe politique, la Cour des monnaies de Paris sous-évaluait la valeur des
pieces espagnoles, leur attribuant par ordonnance un tarif de 6 livres six sous en 1602,
montant a 10 livres en 1636, 11 livres en 1666 et jusqu’a 13 livres au moment de leur
interdiction en 1710. En fait, les pistoles étaient dans la vraie pratique toujours prisées plus
haut de quelques sous, voire de une ou deux livres. En tout temps, un débiteur a intérét a
valoriser au mieux les pieces de ses versements. L’Etat, souvent débiteur, devait donc se
résigner dans 1’urgence des guerres a surpayer au-dela du tarif de sa propre ordonnance ses
négoces extérieurs. Les responsables, Colbert par exemple, étaient obligés de correspondre au
marché pour garder I’or en France et éviter la fuite des especes précieuses au-dela des
frontieres ou elles étaient mieux évaluées.

Le commerce intérieur frangais était aux Temps modernes étroitement limité par le
défaut de numéraire. Les marchands devaient recourir & d’autres moyens de paiement, en
nature, en troc, par papiers fiduciaires chez les notaires, reglements différés, crédits, préts et
usures. Ce fut vers 1580 que se développa I’entrée de I’or espagnol. Cet apport silencieux ou
inavoué, continu¢ en dépit de décennies de guerres, a pendant longtemps assuré les principaux
¢changes monnayés dans le royaume. Aprés le décri des pistoles et I’imposition au xviii®
siécle du monopole des especes francaises, la gloire du monnayage frangais au coin du roi ne
fut possible que grace a la fourniture d’argent des Amériques acheté a Cadix comme une
marchandise.

Le livre comprend de copieuses annexes : le tableau des lois frangaises, le cours de la
pistole de 1602 a 1708, la liste des 47 trésors d’or espagnol, le catalogue des 4178 picces
provenant de la Jeanne-Elisabeth, les planches photographiques de la totalité des pieces des
trésors de Donville, Castillonnes, Aurillac et de la Jeanne-Elisabeth, les types des pieces de 2,
4 et 8 réaux, etc.

10



Alain THOTE

J’ai ’honneur de déposer sur le
bureau de 1’ Académie 1’ouvrage de Jean
Levi paru aux Belles Lettres a la fin de
2018, Les deux arbres de la Voie, Le
Livre de Lao-Tseu, Les entretiens de
Confucius. Dans le coffret qui les réunit
se trouve la premiére traduction
conjointe de deux ceuvres majeures de
la pensée chinoise. On ne sait pas
exactement qui était Laozi, 1’auteur
présumé du Dao de jing, ni méme s’il a
existé. On ignore si ce livre fut composé
par lui seul ou s’il est une compilation
de plusieurs textes ajoutés au fil du
temps. Quant a Confucius (551-479 av.
J.-C.), dont la réalité n’est pas mise en
doute, ses Entretiens (Lunyu) sont la
g e retranscription par ses disciples de ses
LES ENTRETIENS LE LIVRE propos ou des conversations qu’il a eues

CON!?SCIUS L AODTESEU avec eux. Ces livres appartiennent a des
P Loy traditions  littéraires  sensiblement
contemporaines, puisque leur

composition remonte au IV°® s. avant
notre ére, mais de nature tres différente,
opposee méme.

LES BELLES LETTRES

En évoquant les deux arbres de la VVoie, Jean Levi se référe a Robert Musil pour qui la
Science et la Poésie sont les deux arbres de la vie, & la fois complémentaires et disjointes.
L’ceuvre de Laozi et celle de Confucius forment en effet deux poles antagoniques a partir
desquels la pensée chinoise n’a cessé de se nourrir depuis vingt-cing siecles. Les deux ceuvres
se rattacheraient a des mythes fondateurs proches, mais de résonnance différente. Les
Entretiens font de Yu le Grand qui sauva le monde du déluge la figure emblématique du
souverain civilisateur, tandis que la Voie et la Vertu dériverait plutdt de I’histoire de Fuxi et
Nilgua, un frére et une sceur qui furent seuls sauvés du déluge et dont 1’union incestueuse
donna naissance aux souverains inventeurs de la civilisation. Ce sont deux récits de portées
contraires, le premier invogquant le respect du monarque qui a sorti les hommes de 1’animalité,
le second suggérant que tous les malheurs de I’humanité ont résulté précisément du divorce
entre I’homme et I’animal. Du c6té de Confucius se trouvent la morale, le rite, les vertus
viriles (méme tempérées de retenue) ; du coté de Laozi, la nature, le non-agir, I’effacement.
Confucius, avec la notion de 1’Etre, place I’homme au centre de ’univers ; pour Laozi, avec la

11



notion du Non-Etre, I’homme qui résiste au cours naturel des choses attire sur lui toutes sortes
de calamités et d’autre part, & I’'impermanence des choses, s’oppose la permanence du Dao, le
principe vital a I’origine de toutes choses.

Le mérite de Jean Levi est de montrer qu’il existe aussi quelques passerelles entre les
deux voies quand rien ne semble les réunir. En effet, ceux qui se réclament de I’'un de ces
deux modes de pensée ne répugnent pas a s’approprier des idées ou des conduites issues de
I’autre pole. Toutefois, si dans une visée syncrétique, certains érudits ont parfois cherché a
aller plus loin en tentant de concilier ces textes, en mettant en avant leur complémentarité ou
en pointant leurs thémes communs, ils n’y sont guére parvenus. En revanche, Confucius et
Laozi eurent en commun de préconiser le non-agir et I’enseignement sans paroles.

Jean Levi accompagne ses traductions d’une analyse des deux ceuvres, en tenant
compte des découvertes récentes de manuscrits sur bambou et sur soie qui nous en dévoilent
des fragments. Ces manuscrits ont en effet permis de lever des ambiguités relativement aux
versions transmises jusqu’a nous. Assez nombreux dans le cas du Dao de jing, ils présentent
I’immense intérét de livrer le texte nu, tel qu’il circulait dans 1’antiquité, sans les
commentaires ajoutés par la suite qui en ont obscurci le sens plus souvent qu’ils ne 1’ont
éclairé. Or, quand on compare leurs textes, remontant pour les plus anciens a la fin du IV®
siecle avant notre ere, avec les versions transmises par des générations de savants, on constate
peu d’altérations. Du moins, quand changements il y a, le sens initial n’est guere modifié.

La traduction du Livre de la voie et de la vertu, en regard du chinois, réussit a
conserver la forme poétique de I’original. Cet ouvrage dont le propos est philosophique
apparait comme une authentique ceuvre littéraire. Il ne comprend aucune allusion a 1’époque
passée ou présente, ce qui lui confére une dimension intemporelle. Et quelques parties rimées
« lui donnent une indéniable puissance incantatoire ». Les Entretiens sont au contraire ancrés
dans leur temps, bien qu’ils aient été consignés apres la mort du Maitre. En effet, I’ouvrage
fourmille de détails, d’allusions au contexte historique dans lequel vivait Confucius. Jean Levi
dresse de ce dernier un portrait subtil, il retrace les épisodes de sa vie, a vrai dire une vie
d’errance, en la situant dans I’environnement social de son époque, traversée par de profonds
bouleversements. Il parvient a démarquer son récit de 1’hagiographie qu’ont entretenue les
lettrés depuis la dynastie des Han (206 av. — 220 apr. J.-C.). Pour cela, il s’appuie sur le texte
méme des Entretiens qui apportent les plus sirs témoignages sur I’lhomme Confucius. Leur
contenu donne une couleur particuliere a I’ouvrage, que son traducteur considére comme
« unique dans toute la littérature chinoise ancienne ». Selon lui, ses auteurs ont rendu dans un
style particulier, elliptique et syncopé, la transcription des maximes et interjections de
Confucius, aprés les avoir diment sélectionnéees dans un ensemble plus vaste, et en les privant
du cadre dans lequel elles furent proférées. La part énigmatique du procéde releverait d’une
intention pédagogique : Confucius cherchait a derouter son interlocuteur afin que celui-ci
trouvat par lui-méme la réponse a la question posée au Maitre.

Dans les textes et les notes qui accompagnent ses traductions, trés élégantes, Jean Lévi
s’explique sur les difficultés auxquelles il s’est heurté. Par exemple, certaines maximes des

12



Entretiens sont pour lui des énigmes. D’autre part, le sens de quelques termes-clés varie en
fonction du contexte, au point qu’il convient de les rendre en frangais de diverses manieres.
Ainsi de la notion de ren dans les Entretiens, traduite ici par «bonté », « bienveillance »,
« humanité », devient la « bon cceur », « urbanité » selon qu’il s’agit de la vertu supréme a
laquelle seule le saint peut accéder ou d’une vertu plus commune.

Outre la qualité de la traduction des deux textes, leur édition est remarquable car elle
s’accompagne d’une analyse trés fine de chaque ceuvre. Un riche apparat critique, un
glossaire, une annexe sur 1’authenticité des Entretiens, deux bibliographies, utiles aussi bien
pour le sinologue que pour le lecteur ne connaissant pas le chinois, complétent I’édition
bilingue des deux textes. Pour Les deux arbres de la Voie, Jean Levi a obtenu la médaille
Stanislas Julien en 2019.

Jean LEvI, traducteur, Les deux arbres de la Voie, Le Livre de Lao-Tseu, Les entretiens de Confucius,
Paris, Les Belles Lettres, 2018. CXXXI + 335 p. (vol. 1), LXXXI + 259 p. (vol. II)

13



Jean-Bernard de Vaivre

Jiai I'nonneur de déposer sur le
bureau de I'Académie, de la part de ses
deux éditeurs, Delphine Lannaud et

JE AN GERMAIN Jacques Paviot, Jean Germain, évéque
de Chalon, chancelier de I'Ordre de la

EVEQUE DE CHALON, . -, - .
CHANCELIER DE LORDRE DE LA TOISON D'OR Toison d'Or, Chalon (Société d'histoire

et d'archéologie de Chalon-sur-Sabne),
2019, 174 pages.

Si Jean Germain, évéque de
Nevers puis de Chalon, fut nommé par
Philippe le Bon, dés la création de
I'institution, chancelier de I'Ordre de la
Toison d'Or, c'est qu'il fut plus qu'un
simple prélat a la téte d'une
circonscription religieuse. Son réle
notable dans la politique bourguignonne
est d'abord exposé dans cet ouvrage,
T e g constituant les actes de la journée
d'études du 27 octobre 2018 a Chalon,

< par Jacques Paviot, dans un premier
il SRR (R chapitre intitulé Jean Germain au
service du duc de Bourgogne. L'origine
méme de I'évéque restait jusqu'a présent une question quelque peu obscure, dans la mesure
ou, apres la mort du prélat, le duc de Bourgogne Philippe le Bon accorda a son neveu le comte
Charles de Nevers tous les biens du défunt, puis la mainlevée de la succession de I'évéque
"lequel était de serve condicion et son homme sert". Or, Jean Germain était né a Cluny, alors
gue son pere, Jacques, bourgeois de cette ville, avait été affranchi. Jacques Paviot, sur la base
de nombreux textes retrouvés, a reconstitué toutes les étapes des initiatives de Jean Germain
pour faire reconnaitre I'affranchissement de son pere par les seigneurs successifs du lieu de
naissance de Jacques, car ceux-ci tenaient cette terre en fief du comte de Nevers. L'analyse
minutieuse de toutes les sources, a la lumiere de dispositions oubliées des anciennes coutumes
du Nivernais a permis a Jacques Paviot de faire la lumiére sur cet aspect jusqu'ici inexpliqué
de la vie de Jean Germain, et plus tard de sa parentéle. A cet égard I'enquéte menée sur la
famille de Jean Germain, son cercle de familiers et leur sort apres la disparition de I'évéque
est exemplaire.
Si les débuts, les études et I'entrée dans le service curial de Jean Germain étaient moins
mystérieux, bien des points ont été cependant mis a jour, grace au recours a des textes qui
n'avaient jamais €té remis en perspective. L'ascension du jeune clerc lui valut d'étre nommé
chancelier de la Toison d'or, institution que l'auteur connait bien pour lui avoir consacré

14



plusieurs études. S'il ne fut pas présent aux neuf chapitres de I'Ordre qui se tinrent lorsque
Jean Germain occupa cette fonction, il joua un réle important au cours de celui tenu & Mons
en 1451, lorsqu'apres son sermon, il présenta au duc un livre "a I'exaltacion et élucidacion de
la religion chestienne et confutacion de la secte erronée de Mahommet". Jacques Paviot
montre combien Il'intérét de Jean Germain pour la croisade fut précoce : Bertrandon de La
Broquiere avait rédigé, a l'issue de son séjour a Damas en 1432, de nombreux textes offerts au
duc de Bourgogne. Ce dernier les avait alors rapidement remis au chancelier de la Toison d'or
pour les examiner et nul doute que ces éléments ont constitué de premieres bases a ses
cogitations en ce domaine pour élaborer ensuite ses appels a la croisade. Les rencontres qu'il
fit par la suite au concile de Bale lui donnérent I'occasion de conforter ses théses. Aprés 1445,
il rencontra aussi Geoffroy de Thoisy, qui venait de jouer un notable réle & Rhodes lors du
difficile siege que les Mamlouks avaient imposé a cette cité l'année précédente. Plus tard,
Jean Germain composera dans cette veine le Trésor des simples, intitulé aussi le débat du
Chrétien et du Sarrasin. L'évéque de Chalon fut aussi choisi par le duc de Bourgogne comme
ambassadeur, une premiére fois pour des discussions préliminaires en 1432 afin de rechercher
les conditions d'une éventuelle paix dans le royaume et, trés rapidement en 1433, pour le
représenter au concile de Bale ou il se distingua d'abord dans des querelles sur les rangs
protocolaires des divers envoyes, accrochages qui durerent une bonne année. Lors des
discussions de fonds, il se montra toujours deéfenseur zél¢é des positions du duc de Bourgogne,
quitte a étre accuse d'étre "trop apre et partial aux affaires du duc" et il le fut en effet jusqu'au
concile de Ferrare. Plus tard, en 1447, il fut a la téte d'une ambassade auprés du roi de
Bourges pour protester contre les empiétements des officiers royaux dans les terres
bourguignonnes, puis, en 1451 et pour quelques années encore, représenta-t-il le duc de
Bourgogne, mais apres 1457, on le voit se dédier davantage a son évéché.

C'est a ce dernier aspect qu'est consacré le chapitre de Delphine Lannaud qui a exposé
le "parcours épiscopal singulier” de Jean Germain. Elle présente ainsi en détail son cursus
universitaire. Hote et sociétaire de la Sorbonne, licencié, puis maitre en théologie, il franchit a
Paris les nombreuses étapes lui permettant de consulter, puis d'emprunter des livres a la
bibliotheque, méme les plus surveillés. Delphine Lannaud a ainsi reconstitué une grande
partie de la liste de ses savantes lectures. Comme l'auteur le démontre, sa carriére religieuse
fut atypique - il n'est pas issu des ordres mendiants - et se traduisit d'abord par sa fonction de
chapelain de la duchesse de Bourgogne, avant de devenir doyen de la Sainte-Chapelle de
Dijon, puis recevoir une promotion a la téte de I'évéché de Nevers avant d'obtenir celui de
Chalon-sur-Sadne. Il s'y montra défenseur des droits et biens épiscopaux. D'ou des conflits
avec l'abbaye de Maiziéres, puis celle de Tournus, mais aussi son initiative en faveur d'un
projet de nouvelles foires a Chalon.

Jacques Madignier a traite, lors de ce colloque, les relations de Jean Germain avec les
chanoines de sa cathédrale. Il montre comment I'évéque et l'institution canoniale étaient
porteurs de deux conceptions divergentes de la vie ecclésiastique. A la seconde revenait en
principe le droit de nommer I'évéque et de geérer le diocese durant les vacances épiscopales.
Or, Jean Germain s'installe sur son siége de Chalon avec une vision tres affirmée de son
sacerdoce, lui donnant une place prééminente qui apparaitra bien dans le traité qu'il redigera -

15



Les deux pans de la tapisserie chrétienne — texte ou le monde canonial semble étrangement
absent. Jacques Madignier montre que, cependant, les chanoines dont le niveau d'études était,
a Chalon, significatif, formaient autour de I'évéque des cercles trés présents et qui
participérent a l'administration du diocése. La liste des chanoines, reconstituée tres
completement pas l'auteur pour toute la durée de I'épiscopat de Jean Germain, est révélatrice
de I'importance de ce monde canonial et constitue a elle seule une étude de ce milieu.

Audrey Szymczak, apportant un éclairage complémentaire sur une des oeuvres de
I'évéque de Chalon, a traité dans le présent recueil des relations de Jean Germain et des cures
a propos du traité intitulé Les deux pans de la tapisserie chrétienne. Ce texte de I'évéque de
Chalon est resté manuscrit et n'est connu que par sept exemplaires conservés en France, en
Belgique, en Grande-Bretagne et aux Etats-Unis. Ce long traité, commencé en 1457 et dont
on ne possede cependant que les diverses parties d'un premier livre, rédigées jusqu'a sa mort
en 1461, était destiné a former le personnel ecclésiastique, mais son ampleur tranche sur les
habituels manuels pour curés que I'on conserve de cette époque ou il n'existait point de
séminaires. En dépit de sa probable faible diffusion due au caractére manuscrit d'une oeuvre
compacte, on peut la considérer, pour reprendre la juste expression d'Audrey Szymczak,
comme un "témoignage de l'idéal sacerdotal auquel aspirait le haut clergé a la fin du Moyen
Age". L'auteur de cette belle étude a examiné minutieusement et comparé chacun des
manuscrits encore existants et en a livré des reproductions en couleurs car les exemplaires de
Philadelphie et de Bruxelles comportent, bien reproduits dans une annexe de ce volume, des
illustrations, aquarellées pour le premier, en grisaille pour le second. C'est aussi a l'analyse de
ce traité qu'elle s'est attachée, d'une maniere subtile et particulierement claire.

Tristan Vigliano a consacré sa contribution a "Jean Germain, penseur des relations
entre Islam et Christianisme. Sur sa correspondance avec Jean de Ségovie". Ce dernier,
professeur de théologie a l'université de Salamanque, archidiacre de Villaviciosa, proche du
roi de Castille, fut I'un des principaux acteurs du concile de Béle, ou il se montra fervent
défenseur des théses conciliaristes. Cardinal en 1440, il dut rapidement renoncer a cette
dignité et finit par se retirer au prieuré d'Aiton en 1451 et c'est peu aprés que commenca sa
correspondance avec Jean Germain, antérieurement rencontré a Bale. On ne dispose
cependant que du texte des lettres de Jean de Ségovie, ne connaissant les arguments supposés
de I'évéque de Chalon qu'a travers les missives ou les réponses du premier. Jean de Ségovie
développe dans sa premiére correspondance une thése en faveur d'une voie pacifique pour
convertir les Sarrasins, ayant eu connaissance de I'existence du traité du "Débat du Chrétien et
du Sarrasin™ sans l'avoir encore lu, ce qui constituait, des I'abord, une méprise totale de la part
du théologien espagnol. Cela n'empécha cependant pas les deux ecclésiastiques de poursuivre,
un temps, leurs échanges. Dans ses lettres, il semble bien que Jean Germain, évoquant en
premier lieu I'aspect financier d'une négociation en ce sens, ait surtout souligné tous les autres
dangers d'un tel processus. La réponse de Jean de Ségovie a une seconde lettre de Jean
Germain, elle aussi perdue, comporte l'intérét de détailler les divers éléments de
I'argumentation de ce dernier, qui sont nombreux et que I'on peut notamment retrouver dans le
"Débat". Parmi eux, l'idée que l'islam est une religion facile, de nature a séduire les
populations peu cultivées et que, dans de telles conditions, il faut éviter tous les contacts de ce

16



genre. Ceci étant, cette correspondance, méme connue a sens unique, constitue un point
important des réflexions en cours a I'époque sur les relations entre les deux religions.

Les "Tombeaux, témoignages héraldiques et épigraphiques autour de Jean Germain™
ont fait, dans ce volume, I'objet de nouveaux développements, sujet esquissé dans le Journal
des Savants en 1983. Le sceau de la chambre épiscopale de Jean Germain, connu par un
unique exemplaire, permet de connaitre les armes effectivement portées par le prélat et ainsi
d'authentifier certains objets et éléments de decor connus souvent seulement a travers de
figurations anciennes, vitraux, plagues de fondation, linteau sur un élément d'architecture... Le
tombeau que I'évéque de Chalon fit exécuter, sans nul doute par un grand sculpteur travaillant
pour la cour de Bourgogne, a la meémoire de son pere dans I'église, aujourd'hui disparue, des
Carmes de Dijon est une preuve des godts artistiques trés sdrs et des moyens financiers de
Jean Germain. Ont été également été rassemblés, pour cette communication de Jean-Bernard
de Vaivre, les nombreuses plagues gravées, disséminées dans tout le diocese, attestant les
consécrations d'églises par un prélat actif.

Eric Burkart a étudié "La production littéraire de Jean Germain®. Outre les textes
mentionnés jusqu'ici, il recense une collection de sermons, deux discours au concile de Bale,
plusieurs traités, disparus mais aux intitulés cités par I'évéque de Chalon dans une
énumération de sa main et, évidemment, ses grandes oeuvres comme la mappemonde
spirituelle, le Liber de virtutibus, les remonstrances d'Hesdin, le discours du voyage
d'Outremer, les sept psaumes de la pénitence allégorisés. Eric Burkart a, enfin et surtout,
dressé la liste exhaustive de tous les manuscrits qui en sont connus a ce jour, présentés en un
tableau dans une annexe.

Le volume s'achéve par une édition de cing textes et prologues destinés a montrer la
maniere de composer et d'écrire de Jean Germain, comme la Remonstrance a Philippe le Bon,
a Hesdin, en 1437.

En dépit de la diversité des auteurs des contributions, ce recueil présente une unité
évidente. Publié grace aux soins attentifs de Jacques Paviot qui en avait pris l'initiative, doté
d'illustrations en couleurs de qualité et sorti moins de quinze mois aprés la tenue de la
rencontre de Chalon, ce livre constitue la somme des connaissances actuelles sur ce prélat
bourguignon.

17



