
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Hommages déposés lors de la séance du 16 janvier 2026 

_____________________ 

 

 

 

 

Jacques VERGER 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie, de la part de l’auteur, le livre de 

Thierry Amalou, La Sorbonne entre en guerre 

de religion. Autorité universitaire, censure et 

pouvoir royal en France (v. 1551 – v. 1589), 

(Travaux d’Humanisme et Renaissance, 

DCLVII), Genève, Droz, 2024, 587 p. 

Le rôle actif de l’université de Paris et en 

particulier de sa faculté de théologie pendant les 

guerres de religion a été relevé depuis 

longtemps mais n’a généralement fait l’objet 

que de présentations assez sommaires et même 

caricaturales qui n’y voyaient que 

conservatisme borné, voire obscurantisme, et en 

définitive « une parenthèse malsaine », voire 

l’amorce d’un déclin irréversible de l’institution 

universitaire elle-même. 

Le livre de Thierry Amalou (qui reprend son 

mémoire inédit d’habilitation) propose au 

contraire une analyse minutieuse et nuancée de 

cette histoire complexe. 

Son travail repose d’abord sur une 

prosopographie soignée des docteurs en théologie parisiens des années 1550-1590, issus 

généralement des collèges de Navarre et plus encore de Sorbonne : une bonne quarantaine 

d’individus, remarquables par leur rôle actif et durable et l’ampleur de leur production 

littéraire, se détachent des quelques 646 gradués, très majoritairement séculiers, qui obtinrent 

entre 1550 et 1588 ce diplôme prestigieux ; citons parmi ceux dont Thierry Amalou a 

reconstitué avec précision la carrière, la doctrine et les écrits, des docteurs célèbres en leur 

temps tels que  Jacques Fabre, Antoine de Mouchy, Claude d’Espence, Claude de Sainctes, 

Simon Vigor, René Benoist, etc. Le livre de Thierry Amalou se fonde d’autre part sur le 

dépouillement des archives universitaires (actes des recteurs, procès-verbaux des délibérations 

et censures de la faculté de théologie, etc.) et enfin, et surtout, sur l’analyse des très nombreux 

écrits, latins ou vernaculaires, laissés par les théologiens parisiens (traités, libelles, 

« avertissements », « réponses », harangues, lettres, sermons, etc.), ainsi que sur celle des 

bibliothèques, spécialement celle de la Sorbonne, dont ils pouvaient disposer. 

Comme l’action et les écrits de ces hommes s’inscrivent toujours dans les péripéties d’une 

actualité brûlante, celle de la seconde moitié du xvie siècle, c’est-à-dire celle des polémiques 

confessionnelles, des émotions populaires et des opérations militaires entre armées 

catholiques et protestantes, l’auteur a opté pour un plan chronologique en trois parties, très 



attentif au flux permanent des événements et à leur écho souvent amplifié aussi bien à la cour 

qu’à l’université et dans le peuple parisien. 

La première partie correspond à une décennie de montée des tensions (1551-1561) au sein 

même de l’université. La seconde est consacrée au tournant des années 1561-1562 marqué, 

dans le contexte des « colloques » de Poissy et de Saint-Germain, par la cristallisation des 

affrontements confessionnels. La troisième partie enfin, qui va jusqu’à l’assassinat d’Henri III 

(1589), est celle d’un véritable basculement idéologique et politique qui voit l’université, 

prise dans « l’engrenage de la guerre sainte », adopter des positions de plus en plus radicales 

qui expliquent l’engagement de certains de ses maîtres, tel Jean Boucher, dans les rangs de la 

Ligue et la résistance ouverte au pouvoir royal. 

Certes, l’université a toujours été fidèle au parti catholique et la Réforme a fait peu d’adeptes 

dans ses rangs. Dès 1544 François Ier avait pu confier la censure des livres suspects à la 

faculté de théologie. Mais des courants divers existaient parmi les théologiens parisiens. À 

côté de maîtres fidèles à la tradition scolastique qu’incarnaient les Sentences de Pierre 

Lombard, toujours commentées, et la logique d’Aristote, nombreux étaient ceux que 

séduisaient l’évangélisme érasmien, son souci de retour aux sources, son désir de faciliter 

l’accès des laïcs au message évangélique et sa méfiance vis-à-vis de certaines formes 

traditionnelles de dévotion. Mais même les premiers n’étaient pas fermés aux apports de 

l’humanisme, beaucoup avaient étudié le grec ou l’hébreu et étaient férus d’histoire (histoire 

sainte, histoire de l’Église, histoire du royaume de France). 

Mais au fur et à mesure que l’on avance dans le temps, on constate que les « évangéliques » 

accessibles à l’idée de réforme et partisans du dialogue, voire du compromis, avec les 

protestants, comme Claude d’Espence, sont de plus en plus marginalisés parmi les 

Sorbonnistes et que ce sont au contraire les tenants de la polémique et de l’affrontement, ceux 

que l’on appelle les catholiques « zélés », dont Antoine de Mouchy ou Jacques Fabre sont les 

meilleurs exemples, qui l’emportent, l’année 1561, celle du « colloque de Poissy », marquant 

ici un tournant. 

Avec quelques années de décalage, on observe un glissement analogue dans la tonalité 

générale des très nombreux écrits suscités par la confrontation confessionnelle. Dans ces 

écrits, souvent rédigés en français et donc destinés non seulement au milieu universitaire mais 

à un public plus large (le clergé parisien, la cour, les officiers, les fidèles dévots touchés en 

particulier grâce à la prédication des théologiens dans les églises parisiennes, y compris 

Notre-Dame), mais toujours appuyés sur la vaste culture théologique, canonique, historique 

des théologiens qui en sont les auteurs, ainsi que sur une lecture typologique insistante de la 

Bible, les thèmes proprement théologiques et liturgiques (le culte des saints, le Purgatoire, la 

vénération des images, etc., et surtout la présence réelle du Christ dans les espèces consacrées 

et donc le rôle du prêtre, ministre du sacrifice eucharistique, qui apparaît comme la pierre de 

touche de  la polémique anti-calviniste) cèdent peu à peu la première place à des thèmes 

beaucoup plus polémiques et militants, directement liés aux premières violences 

confessionnelles, aux massacres, aux saccages d’église ; les docteurs de Sorbonne renoncent à 

la conciliation et à la concorde, se méfient même des « conversions simulées » et appellent 

plutôt à la dénonciation des erreurs hérétiques, à la diabolisation des rites réformés et, en 

définitive, à la répression et à la persécution, voire à l’extermination, des protestants. 

Le pivot central de la réflexion des théologiens parisiens, selon Thierry Amalou, restait 

l’affirmation du rôle central du prêtre, à la fois ministre du culte et prédicateur, ce que, vu 

leurs nombreuses références aux lévites sacrificateurs et aux grands prêtres de l’Ancien 

Testament, il appelle le « lévitisme », vision ecclésiologique radicale où le prêtre, à la fois 

sacrificateur et prophète, devient le guide irremplaçable du peuple chrétien, autrement dit 

l’inspirateur d’une forme de gouvernance théocratique, où l’on pourrait d’ailleurs voir une 



sorte d’image inversée du système consistorial mis en place à Genève par Calvin et Théodore 

de Bèze. 

Le triomphe de cette thématique s’est donc accompagné d’un basculement complet dans le 

statut politique revendiqué par l’université de Paris. À l’image médiévale, bien incarnée par 

un Gerson, d’une université volontiers conciliariste, sinon gallicane, et conseillère dévouée du 

roi très chrétien se substitue à partir des années 1560 celle d’une université méfiante, voire 

hostile, vis-à-vis du pouvoir royal incarné par Catherine de Médicis et ses fils, toujours 

soupçonnés de faiblesse ou de complaisance vis-à-vis des réformés. L’influence du chancelier 

Michel de L’Hospital, partisan de la tolérance civile, et des évêques « moyenneurs » ou 

gallicans comme Pierre de Gondi à Paris, est aussi vivement dénoncée. Dans le contexte 

incertain que connaît désormais le royaume de France, c’est le primat absolu de la Loi divine, 

celle qu’enseignent les prêtres, nouveaux prophètes de la Vérité que doit écouter le roi, 

comme un autre Josias, qui est prôné par les théologiens parisiens. L’obéissance au prince 

prend donc une dimension contractuelle, les docteurs s’engagent de plus en plus ouvertement 

dans l’espace public et sur la scène politique et enfin un corollaire essentiel de cette 

ecclésiologie théocratique est, dans le souci de l’unité de l’Église et de la continuité 

apostolique garante de la Tradition, l’affirmation de la primauté romaine qui devrait, entre 

autres, conduire à l’acceptation de la législation tridentine. 

Ces thèses radicales entraineront l’université à des prises de position fluctuantes, au gré des 

« paix de religion » successives, vertement dénoncées, puis de l’édit d’union de 1588, 

hautement célébré au contraire. C’est ainsi que la faculté de théologie finira par adhérer à la 

Ligue et par déclarer en 1589 les sujets du roi déliés de leur serment d’obéissance et Henri III 

lui-même excommunié. 

Naturellement la défaite finale de la Ligue et l’avènement d’Henri IV seront un coup d’arrêt 

sévère pour les ambitions de la Sorbonne et Thierry Amalou peut écrire que les réformes que 

lui imposeront les Bourbon à partir de 1598-1600, « cantonnèrent la faculté dans un rôle 

strictement religieux lui interdisant d’aborder les questions touchant à la souveraineté 

monarchique » (p. 531), en ajoutant cependant que dans un contexte global de 

« confessionnalisation » de la société, l’université ne se retira pas totalement de l’espace 

public où l’avaient propulsée les guerres de religion « en continuant à exercer un puissant 

magistère moral dans le monde catholique ». 

On aura compris que le beau livre de Thierry Amalou n’est ni une histoire du parti catholique 

dans la France des guerres de religion, ni une histoire de l’université de Paris dans la seconde 

moitié du xvie siècle. Il est à la fois moins et surtout beaucoup plus que cela. Il s’agit en fait, 

fondée à la fois sur une parfaite connaissance des hommes et des institutions, sur la saisie fine 

d’une chronologie tourmentée et sur l’analyse minutieuse des écrits, du vocabulaire et des 

doctrines, de montrer comment s’est constitué autour de la faculté de théologie de Paris entre 

1550 et 1590 un puissant courant d’idées capable de soutenir à la fois un engagement 

politique durable et une vision renouvelée de l’histoire, de l’Église et du pouvoir. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique BARTHÉLEMY 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’académie, de la part de l’auteur, le livre de 

David Barbey, Les ducs de Bourgogne et 

l’administration du duché (1272-1349). Une 

histoire documentaire de la principauté 

capétienne de Bourgogne, Paris, Champion, 

2025 (Études d’histoire médiévale. 19), Paris, 

Éditions Champion, 2025, 684 pages/ 

Le duché des derniers Capétiens de Bourgogne 

a fait l’objet de la grande thèse de Jean Richard, 

sur laquelle s’appuie cette étude, consacrée à la 

période finale en poursuivant un peu plus loin : 

elle débute avec le principat de Robert II (1272-

1306) pour aller jusqu’à celui d’Eudes IV 

(1315-1349). C’est le moment d’une expansion 

territoriale importante, d’un accroissement de 

l’activité administrative, dans le cadre d’une 

affirmation du pouvoir princier qui avait déjà 

été remarquée par Jean Richard mais sur 

laquelle David Bardey concentre toute son 

attention, en défricheur de documents et de 

problèmes. Son livre s’inscrit, en effet, dans le 

sillon d’études récentes consacrées aux « 

écritures grises » des administrations, aux scribes d’archives et plus largement aux pratiques 

de l’écrit, pour proposer une histoire documentaire du duché capétien.  

La première partie traite des rouages de l’administration ducale à la fin du XIIIe siècle. Les 

premières années du duc Robert II sont particulièrement bien documentées par le plus ancien 

écrit de gestion du duché, le Mémorial des finances. Cet écrit aux allures de « brouillon », 

composé entre 1273 et 1285, constitue le plus ancien vestige de l’activité administrative dans 

le duché. Aujourd’hui conservé sous la forme d’un petit codex de papier, il donne à voir 

l’activité de l’administration ducale et surtout celle son auteur, maître Raoul de Beaune. 

Chanoine de Beaune, ce clerc apparaît comme le principal administrateur de la principauté. 

De nombreuses traces éparpillées dans les archives permettent de mesurer son rôle dans les 

rouages du gouvernement ducal. Bureaucrate infatigable, il rédige des actes ducaux, 

auditionne des comptes, élabore des documents de gestion et inventorie le chartrier.  

La deuxième partie s’attache à la période postérieure jusqu’au début des années 1330. Dans 

les années 1290 et 1300, les écrits administratifs conservés demeurent peu nombreux. Pour 

autant, la période correspond à de multiples innovations. Le principat d’Hugues V (1306-

1315) marque un tournant. Malgré la brièveté de son gouvernement, de nouvelles ambitions 

princières se font sentir. Un riche dossier lié à sa mère, la duchesse douairière Agnès († 1325), 

permet de saisir notamment l’administration des terres de celle-ci et aussi l’expulsion et la 

confiscation, en 1306, des biens des Juifs du duché : elle est aux commandes de cette 

opération efficace. Les années 1320 sont celles où l’itinérance de l’audition des comptes cesse 

et durant lesquelles les premiers jalons de la centralisation dijonnaise sont posés. On 

inventorie les droits féodaux et on enquête sur les droits ducaux., ce qui (en 1326) prélude à la 

centralisation dijonnaise. 



De là une troisième partie consacrée à l’administration d’un espace qui, désormais, dépasse le 

duché avec l’acquisition des comtés de Bourgogne et d’Artois, en 1330. Les premières 

mentions d’une chambre des comptes apparaissent à partir des années 1330. Dans les 

dernières années du principat d’Eudes IV, les ambitions ducales se font plus nombreuses. 

Dans un vaste ensemble à l’échelle du royaume de France et de l’Empire, le duché de 

Bourgogne tient le rôle principal. Le duc entend tenir un rang princier. L’auteur restitue le 

fonctionnement de la Chambre des comptes et de l’Hôtel. Il étudie la mainmise croissante de 

la bourgeoisie dijonnaise sur l’administration, mais aussi la chute de deux de ses familles 

(Aubriot et Bourgeoise) dans des affaires de prévarication de conseillers ducaux très proches. 

L’heure est en 1343 à une réformation dans laquelle David Bardey s’efforce de faire la part de 

la rhétorique et celle du changement réel.  

Cette étude mérite beaucoup d’éloges pour son sérieux, sa méthode, son écriture sobre et 

forte. L’attention porte toujours sur des sources et des faits, sans aucune théorie incongrue, 

avec une problématique maîtrisée qui sous-tend seulement une écriture historique par récits et 

tableaux. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique BARTHÉLEMY 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’académie, de la part de son éditeur, la 

publication d’Hélène Debax, Le cartulaire des 

Trencavel (Languedoc XIe-XIIIe siècle), Paris, 

CTHS, 2025 (Collection de documents inédits 

sur l’histoire de France. 84). La source publiée 

ici est sans doute le plus ancien cartulaire laïc du 

royaume de France, et peut-être même de 

l’Occident médiéval. Il a été compilé en deux 

temps, vers 1186-1188 puis vers 1203-1206, par 

des notaires agissant pour le compte de la 

dynastie des Trencavel qui était à la tête de six 

vicomtés, Albi, Carcassonne, Razès, Béziers, 

Agde et Nîmes. Composé de 260 folios, il 

comprend 586 actes différents, dont 134 

n’étaient connus que par des copies modernes 

manuscrites et dont 161 sont entièrement 

inédits. L’édition de 2025 constitue ce que l’on 

aurait appelé autrefois les « preuves » de l’étude 

de Madame Debax publiée à Toulouse en 2003 

sur La féodalité languedocienne (XIe-XIIe 

siècles) : serments, hommages et fiefs dans le 

Languedoc des Trencavel . On pouvait déjà se 

reporter à l’Histoire générale de Languedoc des 

mauristes pour 291 textes, mais le gain est important avec 295 textes supplémentaires, même 

s’il s’agit d’une documentation sérielle assez répétitive.  

Consciente de cela, Hélène Debax insiste bien dans son introduction sur l’intérêt de présenter 

au public le cartulaire in extenso et dans l’ordre où il présente les actes : un ordre en réalité 

mal discernable, sauf en ce que les secteurs géographiques se succèdent à peu près, en relation 

probable à ce qui se trouvait déjà dans des armoires d’archives. Elle se réfère aux avancées 

récentes de l’« archéologie de la compilation » et aux réflexions sur les usages de l’écrit, pour 

proposer une analyse convaincante des raisons de l’entreprise menée pour l’essentiel (29 

cahiers ou « quaternions » sur 33) vers 1186-1188 lorsque le vicomte Roger II Trencavel 

cherchait à déshériter son frère cadet au profit du fils du roi d’Aragon, ce qui constituait un 

défi envers son seigneur Raymond V de Saint-Gilles, comte de Toulouse. Le nouveau notaire 

vicomtal Bernard de Canet, au service de Roger II à partir de 1188 à la tête de la chancellerie 

vicomtale a joué un rôle décisif : il a sans doute orchestré un projet d’enregistrement à 

poursuivre, puisque des pages sont régulièrement laissées blanches comme pour recevoir des 

copies ultérieures. Mais on sait que la croisade albigeoise a fait le malheur des Trencavel à 

partir de 1209. Le cartulaire a dû être cédé par le dernier d’entre eux à son parent le comte de 

Foix pour être mis à l’abri, et il y est resté jusqu’au XVIIIe siècle ; nous ignorons comment il 

a quitté le château de Foix, mais nous nous réjouissons qu’il ait ainsi échappé à un incendie de 

1803 qui ne l’aurait pas épargné.    

Ce cartulaire des Trencavel est en effet un monument fondamental de l’histoire féodale 

française et même européenne. Il faut dire « féodale », car il éclaire avant tout les rapports 

entre seigneurs et vassaux. Hélène Debax montre bien comment le cartulariste opérait une 

sélection en faveur des relations internes à la classe féodale dominante. Les serments de 



fidélité et de sécurité constituent des garanties de ne pas nuire aux Trencavel, de les aider 

contre tous hommes à l’exception de quelques-uns qui sont tout de même les plus 

importants… D’autres actes rapportent quelques jugements, davantage de transactions avec 

des amendes, des rançons, des compromis sur les droits dans les cités et les villages castraux 

(« châteaux »). Ils regorgent de clauses intéressantes, parfois un peu obscures. Le plus ancien 

est antérieur de peu à 1012, et l’autrice procure en annexe une chronologie générale et une 

justification des fourchettes de datation, qu’elle a resserrées autant que possible.  

Cette publication pleine d’intérêt pour l’étude de la « cartularisation », rend en même temps 

de nombreux actes disponibles aux historiens qui enquêtent sur des institutions et pratiques 

sociales (vassalité, duels judicaires, paix diocésaines et trêve de Dieu), ou encore sur des 

familles nobles et des localités, vers lesquelles ils sont aiguillés par trois excellents index 

(noms de lieux, noms de personnes, matières). Ils se reporteront au livre de 2003 s’ils 

souhaitent davantage de définitions et de précisions, pour voir par exemple comment l’autrice 

définit et distingue les serments « de fidélité » et les serments « de sécurité » (quelques 

renvois les y aideraient). Ils s’appuieront sur les analyses assez développées qu’elle donne au-

dessus de chacun des textes : elles sont très généralement pertinentes, bien que sélectives, tout 

au plus pourrait-on discuter une « haute justice » (dans l’acte n° 106) ou une « pezade » (dans 

l’acte n° 97) ou suggérer que par instants soient exprimé un doute sur l’interprétation. 

Un intérêt majeur se présente, enfin, pour les historiens de la langue, du fait de la rédaction en 

occitan de beaucoup de textes (d’autres sont en latin). Il y a même de nombreux cas où les 

deux langues alternent dans le cours d’un même texte : un sic Deus me adiuvet vient par 

exemple plusieurs fois au milieu d’engagements en langue vernaculaire. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dominique BARTHÉLEMY 

 

 

« J'ai l'honneur de déposer sur le bureau 

de l'Académie, de la part de son auteur, le livre 

de Jean-Hervé Foulon, Histoire et hagiographie 

au XIIe siècle. La production de la collégiale de 

Saint-Martin de Tours, Paris, Les Belles-Lettres, 

2025, 249 pages (Les classiques de l’histoire au 

moyen âge. 60). L’auteur livre ici une étude sur 

cette production, suivie d’une nouvelle édition 

et d’une traduction des trois textes dont il 

démontre avec brio, et au prix d’une 

remarquable érudition, qu’ils ont été élaborés 

dans cette église au XIIe siècle et très vite réunis 

ensemble, dans les manuscrits et dans l’usage 

religieux et social. 

Le récit de la translation du corps de saint 

Martin à Auxerre durant les invasions 

normandes se fait passer pour l’œuvre de saint 

Odon, dont on sait qu’il fut écolâtre de Saint-

Martin de Tours avant de devenir le deuxième 

abbé de Cluny. Il correspond, en fait, à une 

réécriture à tout le moins sélective et orientée 

d’un récit perdu. Dans le dessein de légitimer 

deux des quatre fêtes de saint Martin, il est 

organisé en trois temps : la libération de Tours 

investie par le Normand Hastingus, l’exil des reliques pour faire face à un assaut de Rollon, 

enfin leur retour obtenu grâce à une pression unanime des habitants de Tours orchestrée par 

Ingelger, l’ancêtre des comtes d’Anjou, alors même que le roi se refusait à intervenir – 

légende par où se révèlent bien des enjeux du XIIe siècle, que Jean-Hervé Foulon explique 

dans son étude. Ce texte comporte un épisode suggestif de confrontation, à Auxerre, entre les 

clercs attachés à saint Martin et ceux de saint Germain, qui prétendaient avoir part aux 

sommes d’argent obtenues grâce aux miracles de guérison dus au premier ; les deux parties 

décident d’une épreuve en plaçant un lépreux entre leurs reliques, un de ses flancs tournés 

vers chacun d’eux.  De quel côté la santé reviendra-t-elle ? On devine sans doute la réponse 

donnée à Tours, mais si l’on conservait l’ombre d’un doute, on la trouverait p. 44. 

Le récit des miracles survenus au tombeau de saint Martin à partir du retour des reliques se 

prétend de l’archevêque Herberne et a été conçu pour faire directement suite au précédent. 

Jean-Hervé Foulon montre toutefois qu’il est fait (on n’ose dire qu’il est construit) de pièces 

et de morceaux au nombre de quatre. La partie la plus intéressante en est sans conteste la 

deuxième, qui consiste en une suite de trois récits développés. Rédigés au milieu du XIIe 

siècle, ils mettent en scène des personnages de haut rang identifiés (tels un évêque de Liège et 

un marquis de Montferrat), et le troisième en particulier (p. 98-104) suscite l’intérêt, puisqu’il 

s’agit de l’exorcisme d’un possédé qui dévoilait en public les péchés mortels de tous ceux qui 

survenaient : le démon qui s’exprime ainsi a le mauvais goût de reprocher à un sous-doyen de 

la collégiale Saint-Martin sa récente fornication nocturne, ce qui heureusement le mène à la 

confession, avant que le saint ne force à la fuite cet auxiliaire diabolique, involontaire, de la 

morale chrétienne ! On retrouvera dans la troisième partie (p.118) un possédé, mais rendu 

muet par son démon, ce qui n’est peut-être pas sans avantage pour les passants… Jean-Hervé 



Foulon, n’est possédé, quant à lui, que par une volonté scientifique puissante, qui lui fait, 

entre autres, identifier dans cette troisième partie un pillage du recueil angevin des miracles de 

saint Girard de Saint-Aubin (écrits peu après 1153), avec changements appropriés des noms 

de personnes, de lieux et, bien entendu, de saint.  

Vient enfin, dans ce volume, l’étude et la réédition d’une Vie des Sept Dormants, attribuée 

avec aplomb à Grégoire de Tours et arrangée au  XIIe siècle avec un tour antiquisant. L’auteur 

distingue en réalité, deux Vies successivement rédigées, vers 1140 et avant 1181, plutôt 

qu’une version courte et une version longue. Elles étaient mêlées à tort dans l’édition du 

mauriste Ruinart, et Jean-Hervé Foulon poursuit et achève le travail critique entamé par le 

bollandiste Van der Straeten. S’il restitue à la collégiale Saint-Martin la rédaction de la 

première Vie (rééditée et traduite ici, tandis que la seconde est procurée en latin en annexe I), 

ce n’est pas sans souligner la bonne collaboration entre elle et le monastère de Marmoutier, 

situé à proximité des grottes où les sept martyrs sont censés avoir dormi durant les sept jours 

consécutifs à leur mort – et non durant un grand siècle, comme dans la légende orientale. Ils 

ont d’autre part, dans la première Vie éditée et traduite ici, un air de famille avec les chevaliers 

tourangeaux du XIIe siècle, puisqu’ils sont dans leur jeunesse confiés à un seigneur 

(l’empereur Constantin) pour être formés et adoubés (p. 166 et 168) : pour un peu, on dirait 

une généalogie féodale. 

Cette étude se distingue par une érudition exemplaire, par une écriture d’une grande clarté, 

par d’excellentes traductions, par une annotation qui procure toutes les informations utiles sur 

les mots, les personnages, les enjeux. » 

 

 


