Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Hommages déposés lors de la séance du 16 janvier 2026

Jacques VERGER

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau
de I’Académie, de la part de 1’auteur, le livre de
Thierry Amalou, La Sorbonne entre en guerre
de religion. Autorité universitaire, censure et
pouvoir royal en France (v. 1551 — v. 1589),

LA SORBONNE ENTRE (Travaux ~ d’Humanisme et Renaissance,
EN GUERRE DE RELIGION DCLVII), Geneve, Droz, 2024, 587 p.
Autorité universitire, censure et pouvoir royal en France Le role actif de l'universit¢ de Paris et en

PSSR particulier de sa faculté de théologie pendant les

guerres de religion a été relevé depuis
longtemps mais n’a généralement fait 1’objet
que de présentations assez sommaires et méme
caricaturales qui n’y  voyaient  que
conservatisme borné, voire obscurantisme, et en
définitive « une parenthése malsaine », voire
I’amorce d’un déclin irréversible de I’institution
universitaire elle-méme.
Le livre de Thierry Amalou (qui reprend son
mémoire inédit d’habilitation) propose au
DROZ contraire une analyse minutieuse et nuancée de
cette histoire complexe.
Son travail repose d’abord sur une
prosopographie soignée des docteurs en théologie parisiens des années 1550-1590, issus
généralement des colleges de Navarre et plus encore de Sorbonne : une bonne quarantaine
d’individus, remarquables par leur role actif et durable et I’ampleur de leur production
littéraire, se détachent des quelques 646 gradués, trés majoritairement séculiers, qui obtinrent
entre 1550 et 1588 ce diplome prestigieux ; citons parmi ceux dont Thierry Amalou a
reconstitué avec précision la carriere, la doctrine et les écrits, des docteurs célebres en leur
temps tels que Jacques Fabre, Antoine de Mouchy, Claude d’Espence, Claude de Sainctes,
Simon Vigor, René Benoist, etc. Le livre de Thierry Amalou se fonde d’autre part sur le
dépouillement des archives universitaires (actes des recteurs, proces-verbaux des délibérations
et censures de la faculté de théologie, etc.) et enfin, et surtout, sur I’analyse des trés nombreux
¢crits, latins ou vernaculaires, laissés par les théologiens parisiens (traités, libelles,
« avertissements », « réponses », harangues, lettres, sermons, etc.), ainsi que sur celle des
bibliothéques, spécialement celle de la Sorbonne, dont ils pouvaient disposer.
Comme D’action et les écrits de ces hommes s’inscrivent toujours dans les péripéties d’une
actualité brilante, celle de la seconde moitié du xvi® siecle, c’est-a-dire celle des polémiques
confessionnelles, des émotions populaires et des opérations militaires entre armées
catholiques et protestantes, I’auteur a opté pour un plan chronologique en trois parties, tres

I'HIERRY AMALOU




attentif au flux permanent des événements et a leur écho souvent amplifié¢ aussi bien a la cour
qu’a I’université et dans le peuple parisien.

La premicre partie correspond a une décennie de montée des tensions (1551-1561) au sein
méme de 'université. La seconde est consacrée au tournant des années 1561-1562 marqué,
dans le contexte des « colloques » de Poissy et de Saint-Germain, par la cristallisation des
affrontements confessionnels. La troisiéme partie enfin, qui va jusqu’a 1’assassinat d’Henri 111
(1589), est celle d’un véritable basculement idéologique et politique qui voit 1’université,
prise dans « I’engrenage de la guerre sainte », adopter des positions de plus en plus radicales
qui expliquent I’engagement de certains de ses maitres, tel Jean Boucher, dans les rangs de la
Ligue et la résistance ouverte au pouvoir royal.

Certes, I’université a toujours ¢été fidele au parti catholique et la Réforme a fait peu d’adeptes
dans ses rangs. Dés 1544 Frangois [ avait pu confier la censure des livres suspects a la
faculté de théologie. Mais des courants divers existaient parmi les théologiens parisiens. A
coté de maitres fideles a la tradition scolastique qu’incarnaient les Sentences de Pierre
Lombard, toujours commentées, et la logique d’Aristote, nombreux ¢&taient ceux que
séduisaient 1’évangélisme érasmien, son souci de retour aux sources, son désir de faciliter
I’acces des laics au message évangélique et sa méfiance vis-a-vis de certaines formes
traditionnelles de dévotion. Mais méme les premiers n’étaient pas fermés aux apports de
I’humanisme, beaucoup avaient étudié le grec ou I’hébreu et étaient férus d’histoire (histoire
sainte, histoire de 1’Eglise, histoire du royaume de France).

Mais au fur et 2 mesure que I’on avance dans le temps, on constate que les « évangéliques »
accessibles a 1’idée de réforme et partisans du dialogue, voire du compromis, avec les
protestants, comme Claude d’Espence, sont de plus en plus marginalisés parmi les
Sorbonnistes et que ce sont au contraire les tenants de la polémique et de 1’affrontement, ceux
que ’on appelle les catholiques « zélés », dont Antoine de Mouchy ou Jacques Fabre sont les
meilleurs exemples, qui ’emportent, I’année 1561, celle du « colloque de Poissy », marquant
ici un tournant.

Avec quelques années de décalage, on observe un glissement analogue dans la tonalité
générale des trées nombreux écrits suscités par la confrontation confessionnelle. Dans ces
écrits, souvent rédigés en francais et donc destinés non seulement au milieu universitaire mais
a un public plus large (le clergé parisien, la cour, les officiers, les fideles dévots touchés en
particulier grice a la prédication des théologiens dans les églises parisiennes, y compris
Notre-Dame), mais toujours appuyés sur la vaste culture théologique, canonique, historique
des théologiens qui en sont les auteurs, ainsi que sur une lecture typologique insistante de la
Bible, les thémes proprement théologiques et liturgiques (le culte des saints, le Purgatoire, la
vénération des images, etc., et surtout la présence réelle du Christ dans les espéces consacrées
et donc le rdle du prétre, ministre du sacrifice eucharistique, qui apparait comme la pierre de
touche de la polémique anti-calviniste) cedent peu a peu la premicre place a des themes
beaucoup plus polémiques et militants, directement liés aux premicres violences
confessionnelles, aux massacres, aux saccages d’église ; les docteurs de Sorbonne renoncent a
la conciliation et a la concorde, se méfient méme des « conversions simulées » et appellent
plutot a la dénonciation des erreurs hérétiques, a la diabolisation des rites réformés et, en
définitive, a la répression et a la persécution, voire a I’extermination, des protestants.

Le pivot central de la réflexion des théologiens parisiens, selon Thierry Amalou, restait
I’affirmation du réle central du prétre, a la fois ministre du culte et prédicateur, ce que, vu
leurs nombreuses références aux lévites sacrificateurs et aux grands prétres de 1’Ancien
Testament, il appelle le « lévitisme », vision ecclésiologique radicale ou le prétre, a la fois
sacrificateur et prophéte, devient le guide irremplacable du peuple chrétien, autrement dit
I’inspirateur d’une forme de gouvernance théocratique, ou I’on pourrait d’ailleurs voir une



sorte d’image inversée du systéme consistorial mis en place a Genéve par Calvin et Théodore
de Béze.

Le triomphe de cette thématique s’est donc accompagné d’un basculement complet dans le
statut politique revendiqué par I’université de Paris. A I’image médiévale, bien incarnée par
un Gerson, d’une université volontiers conciliariste, sinon gallicane, et conseillére dévouée du
roi trés chrétien se substitue a partir des années 1560 celle d’une université méfiante, voire
hostile, vis-a-vis du pouvoir royal incarné par Catherine de Médicis et ses fils, toujours
soupconnés de faiblesse ou de complaisance vis-a-vis des réformés. L’influence du chancelier
Michel de L’Hospital, partisan de la tolérance civile, et des évéques « moyenneurs » ou
gallicans comme Pierre de Gondi a Paris, est aussi vivement dénoncée. Dans le contexte
incertain que connait désormais le royaume de France, c’est le primat absolu de la Loi divine,
celle qu’enseignent les prétres, nouveaux prophetes de la Vérité que doit écouter le roi,
comme un autre Josias, qui est proné par les théologiens parisiens. L’obéissance au prince
prend donc une dimension contractuelle, les docteurs s’engagent de plus en plus ouvertement
dans 1’espace public et sur la scéne politique et enfin un corollaire essentiel de cette
ecclésiologie théocratique est, dans le souci de l'unité de I’Eglise et de la continuité
apostolique garante de la Tradition, I’affirmation de la primauté romaine qui devrait, entre
autres, conduire a 1’acceptation de la 1égislation tridentine.

Ces theses radicales entraineront ’université a des prises de position fluctuantes, au gré des
«paix de religion » successives, vertement dénoncées, puis de 1’édit d’union de 1588,
hautement célébré au contraire. C’est ainsi que la faculté de théologie finira par adhérer a la
Ligue et par déclarer en 1589 les sujets du roi déliés de leur serment d’obéissance et Henri 111
lui-méme excommunié.

Naturellement la défaite finale de la Ligue et I’avénement d’Henri IV seront un coup d’arrét
sévere pour les ambitions de la Sorbonne et Thierry Amalou peut écrire que les réformes que
lui imposeront les Bourbon a partir de 1598-1600, « cantonnérent la faculté dans un role
strictement religieux lui interdisant d’aborder les questions touchant a la souveraineté
monarchique » (p.531), en ajoutant cependant que dans un contexte global de
« confessionnalisation » de la société, 1’université ne se retira pas totalement de 1’espace
public ou I’avaient propulsée les guerres de religion « en continuant a exercer un puissant
magistére moral dans le monde catholique ».

On aura compris que le beau livre de Thierry Amalou n’est ni une histoire du parti catholique
dans la France des guerres de religion, ni une histoire de ’'université de Paris dans la seconde
moitié du xvi® siecle. Il est a la fois moins et surtout beaucoup plus que cela. Il s’agit en fait,
fondée a la fois sur une parfaite connaissance des hommes et des institutions, sur la saisie fine
d’une chronologie tourmentée et sur 1’analyse minutieuse des écrits, du vocabulaire et des
doctrines, de montrer comment s’est constitu¢ autour de la faculté¢ de théologie de Paris entre
1550 et 1590 un puissant courant d’idées capable de soutenir a la fois un engagement
politique durable et une vision renouvelée de I’histoire, de 1’Eglise et du pouvoir. »



Dominique BARTHELEMY

« J’ai I’honneur de déposer sur le bureau
de I’académie, de la part de I’auteur, le livre de
Devid Bardey David Barbey, Les ducs de Bourgogne et
g AR [’administration du duché (1272-1349). Une
histoire  documentaire de la principauté

Les ducs de Bourgogne capétienne de Bourgogne, Paris, Champion,

et] i : 2025 (Etudes d’histoire médiévale. 19), Paris,
admll'llStI',atIOIl Editions Champion, 2025, 684 pages/

du duché Le duché des derniers Capétiens de Bourgogne

(1272_1349) a fait I’objet de la grande thése de Jean Richard,

sur laquelle s’appuie cette étude, consacrée a la
Uiie histoirc doctimmentaie période finale en poursuivant un peu plus loin :
de la principauté capétienne elle débute avec le principat de prert IT (1272-
de Bourgogne 1306) pour aller jusqu’a celui d’Eudes IV
(1315-1349). C’est le moment d’une expansion
territoriale importante, d’un accroissement de
P’activité administrative, dans le cadre d’une
affirmation du pouvoir princier qui avait déja
¢t¢ remarquée par Jean Richard mais sur
A laquelle David Bardey concentre toute son
attention, en défricheur de documents et de
problémes. Son livre s’inscrit, en effet, dans le
sillon d’études récentes consacrées aux «
¢critures grises » des administrations, aux scribes d’archives et plus largement aux pratiques
de I’écrit, pour proposer une histoire documentaire du duché capétien.
La premiere partie traite des rouages de I’administration ducale a la fin du XIII® siecle. Les
premieres années du duc Robert II sont particulierement bien documentées par le plus ancien
écrit de gestion du duché, le Mémorial des finances. Cet écrit aux allures de « brouillon »,
composé¢ entre 1273 et 1285, constitue le plus ancien vestige de I’activité administrative dans
le duché. Aujourd’hui conservé sous la forme d’un petit codex de papier, il donne a voir
I’activité de I’administration ducale et surtout celle son auteur, maitre Raoul de Beaune.
Chanoine de Beaune, ce clerc apparait comme le principal administrateur de la principauté.
De nombreuses traces €parpillées dans les archives permettent de mesurer son role dans les
rouages du gouvernement ducal. Bureaucrate infatigable, il rédige des actes ducaux,
auditionne des comptes, ¢labore des documents de gestion et inventorie le chartrier.
La deuxiéme partie s’attache a la période postérieure jusqu’au début des années 1330. Dans
les années 1290 et 1300, les écrits administratifs conservés demeurent peu nombreux. Pour
autant, la période correspond a de multiples innovations. Le principat d’Hugues V (1306-
1315) marque un tournant. Malgré la briéveté de son gouvernement, de nouvelles ambitions
princiéres se font sentir. Un riche dossier lié¢ a sa mere, la duchesse douairiere Agnes (T 1325),
permet de saisir notamment ’administration des terres de celle-ci et aussi ’expulsion et la
confiscation, en 1306, des biens des Juifs du duché: elle est aux commandes de cette
opération efficace. Les années 1320 sont celles ou I’itinérance de 1’audition des comptes cesse
et durant lesquelles les premiers jalons de la centralisation dijonnaise sont posés. On
inventorie les droits féodaux et on enquéte sur les droits ducaux., ce qui (en 1326) prélude a la
centralisation dijonnaise.




De 1a une troisiéme partie consacrée a 1’administration d’un espace qui, désormais, dépasse le
duché avec l’acquisition des comtés de Bourgogne et d’Artois, en 1330. Les premicres
mentions d’une chambre des comptes apparaissent a partir des années 1330. Dans les
derniéres années du principat d’Eudes 1V, les ambitions ducales se font plus nombreuses.
Dans un vaste ensemble a I’échelle du royaume de France et de I’Empire, le duché de
Bourgogne tient le role principal. Le duc entend tenir un rang princier. L’auteur restitue le
fonctionnement de la Chambre des comptes et de I’Hotel. Il étudie la mainmise croissante de
la bourgeoisie dijonnaise sur I’administration, mais aussi la chute de deux de ses familles
(Aubriot et Bourgeoise) dans des affaires de prévarication de conseillers ducaux trés proches.
L’heure est en 1343 a une réformation dans laquelle David Bardey s’efforce de faire la part de
la rhétorique et celle du changement réel.

Cette étude mérite beaucoup d’éloges pour son sérieux, sa méthode, son écriture sobre et
forte. L’attention porte toujours sur des sources et des faits, sans aucune théorie incongrue,
avec une problématique maitrisée qui sous-tend seulement une écriture historique par récits et
tableaux. »



Dominique BARTHELEMY

« J’ai ’honneur de déposer sur le bureau

FOLECIGN TR Pl IV i de I’académie, de la part de son éditeur, la

publication d’Héléne Debax, Le cartulaire des

Trencavel (Languedoc XI*-XIII° siecle), Paris,

CTHS, 2025 (Collection de documents inédits

sur I’histoire de France. 84). La source publi¢e

LE CARTULAIRE DES TRENCAVEL ici est sans doute le plus ancien cartulaire laic du

(LANGUEDOC, XI*XIII* SIECLE) royaume de France, et peut-étre méme de

I’Occident médiéval. Il a été compilé en deux

temps, vers 1186-1188 puis vers 1203-1206, par

des notaires agissant pour le compte de la

dynastie des Trencavel qui était a la téte de six

vicomtés, Albi, Carcassonne, Razés, Béziers,

futvk pae Agde et Nimes. Composé de 260 folios, il

Vi comprend 586 actes différents, dont 134

n’étaient connus que par des copies modernes

manuscrites et dont 161 sont entiérement

inédits. L’édition de 2025 constitue ce que 1’on

aurait appelé autrefois les « preuves » de 1’étude

de Madame Debax publiée a Toulouse en 2003

s s e = s sur La féodalité languedocienne (XI°-XII°

S siecles) : serments, hommages et fiefs dans le

Languedoc des Trencavel . On pouvait déja se

reporter a /’Histoire générale de Languedoc des

mauristes pour 291 textes, mais le gain est important avec 295 textes supplémentaires, méme
s’il s’agit d’'une documentation sérielle assez répétitive.

Consciente de cela, Hélene Debax insiste bien dans son introduction sur ’intérét de présenter

au public le cartulaire in extenso et dans I’ordre ou il présente les actes : un ordre en réalité

mal discernable, sauf en ce que les secteurs géographiques se succedent a peu pres, en relation

probable a ce qui se trouvait déja dans des armoires d’archives. Elle se réfere aux avancées

récentes de 1’« archéologie de la compilation » et aux réflexions sur les usages de I’écrit, pour

proposer une analyse convaincante des raisons de 1’entreprise menée pour 1’essentiel (29

cahiers ou « quaternions » sur 33) vers 1186-1188 lorsque le vicomte Roger II Trencavel

cherchait a déshériter son frére cadet au profit du fils du roi d’Aragon, ce qui constituait un

défi envers son seigneur Raymond V de Saint-Gilles, comte de Toulouse. Le nouveau notaire

vicomtal Bernard de Canet, au service de Roger II a partir de 1188 a la téte de la chancellerie

vicomtale a joué un role décisif: il a sans doute orchestré un projet d’enregistrement a

poursuivre, puisque des pages sont régulicrement laissées blanches comme pour recevoir des

copies ultérieures. Mais on sait que la croisade albigeoise a fait le malheur des Trencavel a

partir de 1209. Le cartulaire a di étre cédé par le dernier d’entre eux a son parent le comte de

Foix pour étre mis a I’abri, et il y est resté jusqu’au XVIII® siecle ; nous ignorons comment il

a quitté le chateau de Foix, mais nous nous réjouissons qu’il ait ainsi échappé a un incendie de

1803 qui ne I’aurait pas épargné.

Ce cartulaire des Trencavel est en effet un monument fondamental de I’histoire féodale

francaise et méme européenne. Il faut dire « féodale », car il éclaire avant tout les rapports

entre seigneurs et vassaux. Héléne Debax montre bien comment le cartulariste opérait une

sélection en faveur des relations internes a la classe féodale dominante. Les serments de



fidélité et de sécurité constituent des garanties de ne pas nuire aux Trencavel, de les aider
contre tous hommes a I’exception de quelques-uns qui sont tout de méme les plus
importants... D’autres actes rapportent quelques jugements, davantage de transactions avec
des amendes, des rangons, des compromis sur les droits dans les cités et les villages castraux
(« chateaux »). Ils regorgent de clauses intéressantes, parfois un peu obscures. Le plus ancien
est antérieur de peu a 1012, et I’autrice procure en annexe une chronologie générale et une
justification des fourchettes de datation, qu’elle a resserrées autant que possible.

Cette publication pleine d’intérét pour 1’étude de la « cartularisation », rend en méme temps
de nombreux actes disponibles aux historiens qui enquétent sur des institutions et pratiques
sociales (vassalité, duels judicaires, paix diocésaines et tréve de Dieu), ou encore sur des
familles nobles et des localités, vers lesquelles ils sont aiguillés par trois excellents index
(noms de lieux, noms de personnes, matiéres). Ils se reporteront au livre de 2003 s’ils
souhaitent davantage de définitions et de précisions, pour voir par exemple comment 1’autrice
définit et distingue les serments « de fidélité » et les serments « de sécurité » (quelques
renvois les y aideraient). Ils s’appuieront sur les analyses assez développées qu’elle donne au-
dessus de chacun des textes : elles sont trés généralement pertinentes, bien que sélectives, tout
au plus pourrait-on discuter une « haute justice » (dans ’acte n° 106) ou une « pezade » (dans
I’acte n° 97) ou suggérer que par instants soient exprimé un doute sur I’interprétation.

Un intérét majeur se présente, enfin, pour les historiens de la langue, du fait de la rédaction en
occitan de beaucoup de textes (d’autres sont en latin). Il y a méme de nombreux cas ou les
deux langues alternent dans le cours d’un méme texte : un sic Deus me adiuvet vient par
exemple plusieurs fois au milieu d’engagements en langue vernaculaire. »



Dominique BARTHELEMY

« J'ai I'honneur de déposer sur le bureau
de I'Académie, de la part de son auteur, le livre
de Jean-Hervé Foulon, Histoire et hagiographie
au XII¢ siecle. La production de la collégiale de
Saint-Martin de Tours, Paris, Les Belles-Lettres,
2025, 249 pages (Les classiques de I’histoire au
moyen age. 60). L’auteur livre ici une étude sur
cette production, suivie d’une nouvelle édition
et d’une traduction des trois textes dont il
démontre avec brio, et au prix d’une
remarquable érudition, qu’ils ont été élaborés
dans cette église au XII° siccle et tres vite réunis
ensemble, dans les manuscrits et dans ['usage
religieux et social.

Le récit de la translation du corps de saint
Martin a Auxerre durant les invasions
normandes se fait passer pour I’ceuvre de saint
Odon, dont on sait qu’il fut écolatre de Saint-
Martin de Tours avant de devenir le deuxiéme
abbé de Cluny. Il correspond, en fait, a une
réécriture a tout le moins sélective et orientée
d’un récit perdu. Dans le dessein de légitimer
deux des quatre fétes de saint Martin, il est
organisé en trois temps : la libération de Tours
investie par le Normand Hastingus, 1’exil des reliques pour faire face a un assaut de Rollon,
enfin leur retour obtenu grace a une pression unanime des habitants de Tours orchestrée par
Ingelger, 1’ancétre des comtes d’Anjou, alors méme que le roi se refusait a intervenir —
légende par ou se révelent bien des enjeux du XII° siecle, que Jean-Hervé Foulon explique
dans son étude. Ce texte comporte un épisode suggestif de confrontation, a Auxerre, entre les
clercs attachés a saint Martin et ceux de saint Germain, qui prétendaient avoir part aux
sommes d’argent obtenues grace aux miracles de guérison dus au premier ; les deux parties
décident d’une épreuve en placant un lépreux entre leurs reliques, un de ses flancs tournés
vers chacun d’eux. De quel coté la santé reviendra-t-elle ? On devine sans doute la réponse
donnée a Tours, mais si I’on conservait I’ombre d’un doute, on la trouverait p. 44.

Le récit des miracles survenus au tombeau de saint Martin a partir du retour des reliques se
prétend de I’archevéque Herberne et a été congu pour faire directement suite au précédent.
Jean-Hervé Foulon montre toutefois qu’il est fait (on n’ose dire qu’il est construit) de piéces
et de morceaux au nombre de quatre. La partie la plus intéressante en est sans conteste la
deuxiéme, qui consiste en une suite de trois récits développés. Rédigés au milieu du XII®
siecle, ils mettent en scéne des personnages de haut rang identifiés (tels un évéque de Liege et
un marquis de Montferrat), et le troisieme en particulier (p. 98-104) suscite I’intérét, puisqu’il
s’agit de I’exorcisme d’un possédé qui dévoilait en public les péchés mortels de tous ceux qui
survenaient : le démon qui s’exprime ainsi a le mauvais gotit de reprocher a un sous-doyen de
la collégiale Saint-Martin sa récente fornication nocturne, ce qui heureusement le mene a la
confession, avant que le saint ne force a la fuite cet auxiliaire diabolique, involontaire, de la
morale chrétienne ! On retrouvera dans la troisiéme partie (p.118) un possédé, mais rendu
muet par son démon, ce qui n’est peut-€tre pas sans avantage pour les passants... Jean-Hervé




Foulon, n’est possédé¢, quant a lui, que par une volonté scientifique puissante, qui lui fait,
entre autres, identifier dans cette troisiéme partie un pillage du recueil angevin des miracles de
saint Girard de Saint-Aubin (&crits peu apreés 1153), avec changements appropriés des noms
de personnes, de lieux et, bien entendu, de saint.

Vient enfin, dans ce volume, 1’étude et la réédition d’une Vie des Sept Dormants, attribuée
avec aplomb a Grégoire de Tours et arrangée au XII® siécle avec un tour antiquisant. L’auteur
distingue en réalité, deux Vies successivement rédigées, vers 1140 et avant 1181, plutdt
qu’une version courte et une version longue. Elles étaient mélées a tort dans 1’édition du
mauriste Ruinart, et Jean-Hervé Foulon poursuit et achéve le travail critique entamé par le
bollandiste Van der Straeten. S’il restitue a la collégiale Saint-Martin la rédaction de la
premicre Vie (rééditée et traduite ici, tandis que la seconde est procurée en latin en annexe I),
ce n’est pas sans souligner la bonne collaboration entre elle et le monastére de Marmoutier,
situé a proximité des grottes ou les sept martyrs sont censés avoir dormi durant les sept jours
consécutifs a leur mort — et non durant un grand si¢cle, comme dans la 1égende orientale. Ils
ont d’autre part, dans la premiére Vie éditée et traduite ici, un air de famille avec les chevaliers
tourangeaux du XII® siécle, puisqu’ils sont dans leur jeunesse confiés a un seigneur
(I’empereur Constantin) pour étre formés et adoubés (p. 166 et 168) : pour un peu, on dirait
une généalogie féodale.

Cette ¢étude se distingue par une €rudition exemplaire, par une écriture d’une grande clarté,
par d’excellentes traductions, par une annotation qui procure toutes les informations utiles sur
les mots, les personnages, les enjeux. »



