
Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 

Hommages déposés lors de la séance du 23 janvier 2026 

_____________________ 

 

 

 

 

François DOLBEAU 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le bureau 

de l’Académie, de la part de son autrice, 

l’ouvrage suivant : 

Cécile Lanéry-Ouvrard, L’hagiographie 

latine à Rome et en Italie du Sud entre 550 et 

750, Turnhout, Brepols, 2024, 962 p. 

Ce gros mémoire, à lui seul, constitue le 

tome 9 de la sous-série Hagiographies du 

Corpus Christianorum. Cécile Lanéry-Ouvrard, 

qui vient de soutenir une habilitation sur la 

Passion de saint Sébastien, est chargée de 

recherches au CNRS et travaille à l’Institut de 

recherche et d’histoire des textes, où elle dirige 

actuellement le projet « Légendiers latins ». En 

2010, dans le tome 5 de la même sous-série, aux 

pages 15-369, elle avait déjà rédigé une longue 

étude intitulée : Hagiographie d’Italie (300-

550). Les Passions latines composées en Italie, 

dont ce nouveau mémoire représente la suite 

chronologique. 

Les années allant de 550 à 750 

correspondent à l’époque où la ville de Rome fut 

administrée par les byzantins. Les guerres 

gothiques qui s’achevèrent en 554 amenèrent la 

ruine du pouvoir ostrogoth, mais le répit fut de 

courte durée, puisque l’invasion lombarde débuta une vingtaine d’années plus tard. Durant 

cette période très troublée de 200 ans, les sources hagiographiques sont de beaucoup les plus 

importantes, mais leur exploitation a toujours été difficile, en raison des problèmes de datation 

et de localisation. Une première synthèse en quatre tomes, intitulée Étude sur les Gesta 

martyrum romains, due à Albert Dufourcq en 1900-1910, et réimprimée en 1988 avec un 

supplément resté inédit, n’avait pas emporté l’adhésion de la critique, bien qu’elle ait effectué 

des rapprochements intéressants (à titre d’exemple, voir ici, p. 637 n. 289). Depuis lors, les 

études ponctuelles se sont multipliées, et l’heure était venue de risquer une nouvelle synthèse. 

Disons d’emblée qu’en dépit des difficultés de la matière et des incertitudes inévitables qui 

subsistent, l’objectif a été atteint. Les historiens, à l’avenir, pourront utiliser cet abondant 

ensemble de sources de façon plus sûre. 

Dans la mesure où conquêtes lombardes et incursions arabes ont affecté différemment la 

ville de Rome, les régions du Mezzogiorno et les îles de Sicile et de Sardaigne, le mémoire de 

Cécile Lanéry-Ouvrard, après une introduction générale, adopte un plan géographique : 

d’abord Rome et ses environs, p. 43-549 ; puis le Mezzogiorno, réparti entre l’Italie 



méridionale, p. 552-782, la Sicile, p. 783-813, et la Sardaigne, p. 814-851. Chaque partie est 

précédée à son tour d’une introduction qui rappelle la destinée historique du terri-

toire concerné entre 550 et 750. Viennent ensuite des notices individuelles, placées sous le 

nom d’un martyr ou d’un groupe de martyrs : celles-ci débutent toujours par un résumé des 

données connues sur le culte du saint en question, puis elles commentent de façon critique 

chacun des textes produits sur place à son sujet durant la période. L’œuvre hagiographique de 

Grégoire le Grand n’est pas prise en compte, parce qu’elle avait déjà été traitée au tome 7 

d’Hagiographies. En dépit de cette absence, la section consacrée à Rome est la plus riche, 

comme on pouvait s’y attendre, et a été divisée en deux parties : Passions latines, pour un total 

de 15 notices ; Traductions du grec, avec 9 notices, dont une présentation détaillée des 

versions latines des Apophtegmes des Pères, un dossier particulièrement complexe, qui est 

aussi le seul du livre à ne pas être un récit de Passion. La section réservée à l’Italie 

méridionale comporte dix notices ; pour la Sicile, une seule a été retenue, celle de Lucie, 

vierge martyre de Syracuse, car l’hellénisation croissante de l’île sous administration 

byzantine a eu pour conséquence que la production hagiographique s’y est faite en grec ; pour 

la Sardaigne, deux notices ont été détaillées pour Saturnin de Cagliari et Luxorius de Forum 

Traiani, bien qu’après expertise, contrairement à certains avis antérieurs, les dossiers de ces 

deux martyrs soient jugés nettement postérieurs à 750 et contemporains de l’installation des 

moines de Saint-Victor de Marseille à la fin du XIe siècle. Le corps du volume est suivi d’une 

« Table récapitulative des dossiers examinés », au nombre de 37, qui résume les résultats 

acquis, p. 853-867 ; de huit cartes géographiques, et d’une très riche bibliographie, p. 883-

955. Un index des saints mentionnés paraîtra dans le dernier volume de la sous-série 

Hagiographies. 

Qui n’est pas accoutumé à travailler sur des sources hagiographiques pourrait s’étonner 

que 962 pages soient nécessaires pour dater et localiser 36 Passions, ainsi qu’une traduction 

romaine d’apophtegmes grecs. C’est qu’en réalité chacun des textes étudiés doit être 

commenté à l’intérieur d’un dossier plus ample. La Passion grecque de sainte Christine fut 

ainsi traduite quatre fois en latin, et ces traductions furent remaniées à de multiples reprises, 

de sorte que le répertoire de la Bibliotheca Hagiographica Latina consacre à ce dossier les 

numéros 1748-1759f. Un examen critique approfondi ne peut se dispenser, après avoir retracé 

la naissance du culte de Christine, de commenter l’ensemble du dossier, c’est-à-dire ses 

sources, susceptibles de fournir un terminus post quem, les traditions manuscrites de chaque 

version et les divers remaniements, qui peuvent procurer un terminus ante quem et des 

indications sur la réception et la circulation des textes. Dans le cas de Christine, martyrisée à 

Tyr, mais sans doute confondue avec une homonyme de Bolsena, une seule des quatre 

traductions (BHL 1749/1748) paraît avoir été composée à Rome dans la seconde moitié du VIe 

siècle, une date fixée par son exploitation dans le cycle hagiographique de Calocère, Parthène, 

Victoire et Anatolie, une production latine d’origine romaine ; des autres traductions, une fut 

effectuée en Italie avant 750, mais dans une région non localisable ; une aux environs de 

Bolsena, mais aux VIIIe-IXe siècles, et la dernière sans doute en Gaule au Xe siècle. D’autre 

part, le cycle hagiographique qu’on vient d’évoquer compte pour une seule notice, mais fut 

très tôt disloqué en trois Passions distinctes : BHL 1534 (Calocère et Parthène), 8591d 

(Victoire), 418 (Anatolie). Par conséquent, le répertoire ici commenté ne porte pas sur trente-

six Passions, mais sur trente-six dossiers, c’est-à-dire sur un nombre de pièces beaucoup plus 

élevées qu’il convenait de classer, avant d’en extraire les Passions retenues en raison de leur 

origine et de leur date. 

Le mémoire de Cécile Lanéry-Ouvrard est une admirable synthèse, reposant sur une 

analyse exhaustive des publications antérieures. Avec un jugement sûr, l’autrice sait choisir 

entre les hypothèses existantes de date et de lieu, mais elle fait aussi beaucoup plus, car elle 

apporte quantité de corrections et d’informations nouvelles. Voici un choix d’exemples 



empruntés à quelques dossiers du Mezzogiorno : démonstration que la Passion latine de sainte 

Julienne (BHL 5522-23n) dérive d’un modèle grec (p. 694-697) ; localisation en Lucanie et 

datation dans la seconde moitié du VIe s. de la plus ancienne Passion de saint Guy (BHL 

8712), antérieure au dossier grec (p. 738-740) ; changements de date, soit vers le bas, comme 

on a vu plus haut pour les martyrs sardes, soit vers le haut, comme dans la Passion des Douze 

frères (BHL 2298) ou les Acta Bononiensia de saint Janvier (BHL 4132), replacés avant 550 ; 

inversions de la relation entre deux textes (par exemple p. 573 n. 83 et 581 n. 108) ; 

conjectures et améliorations textuelles (p. 634 n. 282-284 ; 658-663 ; 666 n. 385) ; mentions 

de manuscrits supplémentaires (p. 584 n. 117 ; 586 n. 121), permettant parfois de remonter un 

terminus ante quem (p. 610 n. 205 ; 618 n. 225) ; réserves manifestées à l’égard de jugements 

antérieurs (p. 578 n. 102) ; retouches apportées à des études plus anciennes (p. 583 n. 113 ; 

598 n. 165), à la Base de données BHLms (p. 588 n. 128 ; 620 n. 234) ou à la Bibliotheca 

Hagiographica Latina (p. 578 n. 103 ; 587 n. 122). Qui désormais travaillera sur l’un des 

trente-sept dossiers que commente Cécile Lanéry-Ouvrard, sans se reporter à ce livre, le fera à 

ses dépens. » 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jean-Robert ARMOGATHE 

 

 

Emmanuelle Chapron, La vie dans les papiers. 

Jean-François Séguier (1703-1784) 

Schwabe Verlag, Bâle, 2024 

 

Jean-François Séguier (1703-1784) est un des 

derniers érudits polymathes du XVIIIe siècle : né 

à Nîmes en 1703, dans une famille de juristes, il 

rencontre en 1732 le savant et fortuné marquis 

Scipione Maffei. Épris par le jeune homme, il 

l’emmène avec lui dans son tour d’Europe, puis 

le retient à Vérone jusqu’à sa mort en 1755. 

Vingt années d’études encyclopédiques et 

d’expériences dans toutes les sciences. Séguier 

rentre à Nîmes à plus de 50 ans, avec une 

invraisemblable collection de minéraux, de 

fossiles, d’herbiers et de manuscrits. Membre de 

l’Académie de Nîmes, dont il est le secrétaire 

perpétuel de 1765 à sa mort, il fut nommé 

associé libre de l’Académie des inscriptions et 

belles-lettres en 1772. C’est à l’Académie de 

Nîmes qu’il légua le « chaos de [s]es papiers », 

désormais largement numérisés. 

L’originalité du travail d’Emmanuelle Chapron 

est de ne pas être pas une biographie intellectuelle : il s’agit d’une histoire du travail érudit, de 

l’invention d’instruments de papier et de leur dialogue avec les objets de savoir. 

Il faut d’abord recueillir : c’est la constitution d’un herbier (tenant un jounral des graines 

plantées), mais aussi la collection de manuscrits, de fossiles, de monnaies antiques, constituée 

en Italie, transférée de Vérone à Nîmes par mer et par terre. Il faut aussi échanger et 

communiquer. C’est le réseau des correspondants tissé à travers l’Europe, qui lui permit de 

constituer un immense trésor d’inscriptions antiques, compilé dans cet Index absolutissimus 

qui ne verra jamais le jour. Il faut aussi conserver, et c’est le souci de la bibliothéque, toujours 

exposée au péril de l’eau et du feu, et sans cesse agrandie par des achats ou des échanges. 

Enfin, il faut publier : ce que Séguier tarde à faire, rééditant sa Bibliotheca botanica (1740, 

1760), mais gardant toute sa science « dans le tas immense de [ses] papiers tout en désordre », 

et refusant d’embaucher un secrétaire, moins par économie que par crainte d’être pillé. 

Emmanuelle Chapron remarque justement que les archives que nous consultons aujourd’hui, 

triées, cataloguées, organisées, ne rendent pas compte de la quantité colossale de papiers dont 

étaient entourés les savants.  

Célibataire et rentier, Séguier se préoccupe de sa succession : il lègue son hôtel et toutes les 

collections de son cabinet à l’Académie de Nîmes ; c’est la suppression de celle-ci par la 

Convention, en 1793, qui va conduire à un premier inventaire. Cela excitera la convoitise des 

autorités parisiennes, et pendant vingt ans, les Nîmois devcront manœuvrer pour ne pas se 

faire dépouiller par les institutions nationales – les huit volumes manuscrits du précieux Index 

des inscriptions finiront, sur l’ordre du préfet du Gard, par gagner la Bibliothèque impériale. 

La triste suite de l’histoire est celle de la dispersion et des pillages, dont les vols organisés par 

Guillaume Libri – ce qui put être récupéré ne fut pas restitué à Nîmes, mais intégré en 1888 à 

la Bibliothèque nationale. 



L’activité intellectuelle de Séguier, parfaitement documentée par ses journaux, ses catalogues, 

sa correspondance, constitue la passionnante aventure d’un érudit provincial. Malgré les 

pertes, la conservation globale de ses collections a été permise par l’attachement des 

Académiciens nîmois à préserver pendant un siècle ce précieux héritage. 

 

Le site internet consacré à Séguier : 

https://kaleidomed-mmsh.cnrs.fr/s/vie-savante/page/home 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://kaleidomed-mmsh.cnrs.fr/s/vie-savante/page/home


Dominique MULLIEZ 

 

 

 

Nicolas Kyriakidis, La cité des Delphiens. 

Une communauté politique à l’ombre 

d’Apollon (VIe-Ier siècle av. J.-C.), Athènes, 

École française d’Athènes (Bibliothèque 

des Écoles françaises d’Athènes et de 

Rome 416), 2025. 

 

 

« J’ai l’honneur de déposer sur le 

bureau de l’Académie, de la part de son 

auteur Nicolas Kyriakidis, l’ouvrage intitulé 

La cité des Delphiens. Une communauté 

politique à l’ombre d’Apollon (VIe-Ier siècle 

av. J.-C.), Athènes, École française 

d’Athènes (Bibliothèque des Écoles 

françaises d’Athènes et de Rome 416), 2025, 

596 pages, issu d’une thèse de doctorat 

dirigée par Anne Jacquemin et remaniée en 

vue de sa publication. 

 

 On a beaucoup écrit sur Delphes, son 

sanctuaire et son oracle, ses inscriptions, ses 

monuments et ses sculptures. Le mérite de 

cette monographie est d’étudier Delphes pour ce qu’elle est, une « communauté de citoyens », 

sur une période qui court de la première guerre sacrée, au début du VIe s. av. n.è., jusqu’au Ier 

s. av. n.è., lorsque les cités connaissent de profondes mutations. L’ouvrage est accompagné 

d’une très riche bibliographie, d’un index des Delphiens cités dans l’étude, d’un index 

locorum, qui permet de mesurer l’impressionnante documentation littéraire, épigraphique et 

numismatique mise en œuvre, et enfin d’un ensemble de quinze figures. 

 Certains doutaient de la pertinence du sujet, parce que Delphes ne leur semble pas 

avoir véritablement d’existence en tant qu’État et doit son rayonnement à la seule présence 

sur son territoire d’un sanctuaire panhéllenique, géré par une association internationale, 

l’Amphictionie, alors même que, selon Diogène Laërce, l’une des cent cinquante-huit 

constitutions attribuées à Aristote et son école était consacrée à Delphes. Il est vrai que, si elle 

est abondante à défaut d’être homogène, la documentation rend souvent difficile, parfois 

impossible de démêler ce qui revient à la cité de Delphes, cité-État qui a ses lois, ses 

règlements, son calendrier et sa monnaie, et ce qui revient au sanctuaire, dont la localisation 

au cœur de la ville autorise tous les recouvrements. Ajoutons à cela que la décision arrêtée à 

l’issue de la grande fouille (1892-1902) de publier les inscriptions selon un ordre 

topographique et le temps que demanda l’entreprise (1910-1985) entravèrent longtemps la 

perspective d’une telle synthèse. Il fallut donc attendre que s’éclaircisse peu à peu l’horizon 

documentaire pour que l’idée d’une recherche consacrée à la cité de Delphes prît corps, ce à 

quoi contribuèrent, les fouilles de l’aire du pilier des Rhodiens par J.-M. Luce pour les 

périodes hautes, et surtout les études consacrées par Fr. Lefèvre et P. Sánchez à 

l’Amphictionie, par J. Bousquet aux comptes de construction du temple du IVe s., par Anne 



Jacquemin aux offrandes monumentales, par Denis Rousset au territoire de la cité, par Jacques 

Oulhen aux Théarodoques ou par moi-même aux actes d’affranchissement d’esclaves. 

 

 La première partie de l’ouvrage analyse les mythes à travers lesquels la cité expose 

ses origines et définit sa mission à la fois pour justifier son existence et assurer sa 

permanence. Une telle analyse fait inéluctablement la part belle à l’Hymne homérique à 

Apollon, lu comme un récit de fondation coloniale dont le dieu est l’archégète ; à l’inverse, 

d’autres mythes, notamment ceux construits autour de la figure de Delphos, présentent les 

Delphiens comme un peuple autochtone. Quelle que soit l’origine retenue, crétoise ou 

delphique, l’objectif demeure identique : légitimer la présence des Delphiens dans le 

sanctuaire et affirmer leur identité propre, bien à l’écart d’une identité régionale qu’ils fuient, 

malgré les liens de parenté mythiques dont la Phocide tire argument pour faire valoir ses 

droits sur le sanctuaire. Pausanias n’écrit-il pas que « les Delphiens refusent d’être appelés 

Phocidiens » (4.34.11) ? 

 N. Kyriakidis considère que l’identité delphique se nourrit également d’une forme de 

« complexe obsidional », lequel se traduit par des récits qui remontent pour certains d’entre 

eux à l’époque archaïque et qui tous font part de la convoitise que suscitent les richesses du 

sanctuaire. Dans la pratique, ni la ville ni le sanctuaire ne disposent d’un système défensif ; 

dans l’imaginaire collectif, ils ont « Apollon pour rempart » (p. 484). 

 À cette première partie, se rattache une brève présentation du calendrier delphique, 

rythmé par le retour de « fêtes religieuses [qui] sont autant une pratique de piété qu’une 

expérience communautaire et politique » (p. 55) et qui contribuent à ce titre à la constitution 

d’une identité civique. 

  

 La seconde partie est une analyse des institutions dont la communauté se dote pour 

fonctionner, ce qui n’a jusqu’à présent été abordé que pour rendre compte d’un ensemble 

documentaire circonscrit ou par petites touches isolées. 

 L’examen du contenu de la citoyenneté delphique amène l’auteur à reprendre l’analyse 

des damiurges, dont on a pu croire – à tort – que l’existence remettait en cause le caractère 

égalitaire de la citoyenneté delphique, alors que, jusqu’au milieu du Ier s., « les citoyens 

forment une catégorie juridiquement indifférenciée » (p. 70). Au sein de cette communauté, 

des cadres intermédiaires sont attestés : des groupes gentilices, comme celui des Labyades, le 

seul réellement connu, ou celui des Laphriadai, à la présence beaucoup plus discrète dans la 

documentation, mais également des tribus, dont on ne connaît ni le nombre ni véritablement le 

fonctionnement. Quant aux associations religieuses, thiases ou héroïstai, elles sont d’une autre 

nature. 

 La composition, les larges compétences, le rythme des réunions, les procédures et le 

fonctionnement de l’Assemblée du peuple, appelée agora, puis ekklèsia à partir du premier 

tiers du Ier s., font l’objet d’un bilan complet, qui servira désormais de référence. Y sont 

abordées des questions complexes comme celle du nombre des suffrages « légal » et du 

quorum, de l’évaluation du corps civique, ou encore du rôle des probouloi dont on possède 

une seule attestation et pour lesquels l’auteur se range in fine à l’opinio communis en y voyant 

des membres du Conseil chargés de préparer les décisions de l’Assemblée (contra : Ph. 

Gauthier). 

 Ce Conseil, la Boula, attesté sans discontinuer à partir du IVe s., apparaît au cœur des 

institutions delphiques. Ce n’est pas à dire pour autant que sa composition et son 

fonctionnement fussent bien connus. En particulier, la mention d’une sorte de commission 

restreinte formée d’un nombre variable de bouleutes appelait une remise à plat de toute la 

documentation, d’où il ressort que dans les comptes du IVe s., ce groupe d’un à cinq bouleutes 

représenterait une « liste abrégée » des quinze membres du Conseil, qu’à partir du début du 



IIIe s. au plus tard se met en place une commission permanente de bouleutes mentionnés dans 

les intitulés, et enfin que le titre d’archontes que ces bouleutes portent parfois à partir de la 

toute fin du IIIe s. pourrait signifier qu’ils concentrent à partir de cette date des pouvoirs 

jusque-là dévolus à l’ensemble de la Boula. Il revient à cette instance de préparer et présider 

les séances de l’Assemblée, mais elle dispose également de compétences dans le domaine 

judiciaire et financier et s’assure de la bonne exécution des décisions de l’Assemblée. 

 Cette seconde partie se poursuit avec l’examen des magistrats attestés à Delphes – 

archonte éponyme, prytanes et trésoriers ; pour le IVe s., on connaît encore les pôlètèrès des 

dixièmes chargés de mettre à ferme des taxes et des « commissaires auprès du Conseil » ; 

pour les IIe et Ier s., les mastroi, qui recevaient la reddition des comptes, les épidamiurges, 

magistrats financiers, des épimélètes désignés pour des fonctions spécifiques, des 

commissaires au blé, un gymnasiarque ; de cette liste, il faut extraire l’orphanophylax (p. 

181), qui n’est pas un magistrat (voir le commentaire à CID V, 670). L’auteur associe à cette 

présentation ceux qui représentent la cité dans diverses instances, hiéromnémons ou naopes au 

sein de l’Amphictionie, ambassadeurs, ainsi que le personnel religieux, dont il est plus 

largement question dans la troisième partie. 

 Par le biais de longues et patientes analyses prosopographiques et de stemmata qui 

dessinent le parcours d’ « héritiers » au service de la cité, l’auteur passe des institutions à ceux 

qui les exercent et dessine une évolution du corps social : si, peut-être jusqu’au IIIe s., les 

responsabilités politiques sont d’abord assez largement ouvertes, la situation se modifie au 

IIe s., avec l’émergence d’un groupe non hiérarchisé qui domine la vie politique et qui semble 

se restreindre au Ier s. C’est à partir du IIe s. également que certaines familles font valoir leur 

« excellence sociale » en érigeant des monuments à sa gloire ou en faisant preuve de 

générosité envers la cité, toutes pratiques qui vont se développer au Ier s. Au terme de cette 

évolution, à la fin du Ier s., « l’élite sociale est devenue également une élite politique » (p. 

339). – Certes, la nature de la documentation oblige parfois à des raisonnements ténus, sa 

rareté, pour certaines périodes, ne permet pas toujours de faire le départ entre l’ordinaire et 

l’extra-ordinaire ; toutefois, au-delà même des difficultés inhérentes à la nature de la 

documentation, l’auteur aboutit à des conclusions « raisonnables », note des évolutions 

recevables et, pour les IIe et Ier s., qui sont les mieux documentés, il met en évidence combien 

« l’activité politique est une affaire d’héritage social » (p. 353) : la conclusion en soi n’est pas 

totalement inattendue ; du moins est-elle est fondée et solidement argumentée. Elle permet 

aussi d’éclairer certains déchirements de cette société au cours d’épisodes célèbres, comme le 

« scandale de ca 117 ».  

 

 La troisième partie explore les « accommodements » dont a dû se satisfaire la cité à la 

fois pour la gestion du sanctuaire, partagée avec l’Amphictionie, et pour se préserver de 

plusieurs acteurs extérieurs. Pour le sanctuaire, elle a conservé le monopole des fonctions 

religieuses (prophètes, prêtres d’Apollon, Pythie, collège des hosioi, prostatai du sanctuaire, 

néocore) et exerce un contrôle sur le fonctionnement du culte et de l’oracle, en octroyant 

notamment le privilège de la promanteia ; c’est la cité qui dépêche des théores pour annoncer 

la tenue des Pythia et des Sôtèria et qui accorde le privilège de la théarodoquie ; c’est elle 

encore qui joue un rôle central dans la gestion des offrandes et des biens du dieu par le biais 

des prytanes, ou qui gère les troupeaux sacrés et administre les fondations ; c’est dans le 

sanctuaire que sont gravés ses documents officiels, dans le stade qui lui est relié que sont 

proclamés les honneurs qu’elle décerne. Si l’auteur n’est pas convaincu par la localisation de 

l’agora des Delphiens au cœur du sanctuaire, il y situe volontiers le bouleuterion – dont il fait 

aussi le siège des archives publiques –, mais pas obligatoirement à proximité du rocher de la 

première Sibylle, là où on le situe traditionnellement à partir d’une remarque de Plutarque. 



 Delphes dut également composer avec différentes puissances hégémoniques, les unes 

intrusives, d’autres soutenues par une politique évergétique. C’est ainsi que la cité eut 

s’accommoder successivement de l’hégémonie de la Thessalie au sein de l’Amphictionie, de 

celle d’Athènes qui, contre Sparte, soutient les revendications de la Confédération 

phocidienne pour le contrôle du sanctuaire, de celles de Sparte, puis de Thèbes, de 

l’occupation phocidienne lors de la troisième guerre sacrée, de celle de la Macédoine, qui 

prend pied à Delphes en mettant un terme à ce conflit, mais n’offre que l’apparence de la 

liberté, de celle grandissante de l’Étolie surtout, qui ne prit fin que pour céder la place à la 

puissance romaine, laquelle se montra plus respectueuse de la liberté et de l’autonomie de la 

cité dès lors que sa supériorité dans les affaires étrangères à Delphes même était reconnue. 

 L’essai de périodisation par lequel s’achève l’ouvrage s’efforce d’échapper au carcan 

de la documentation (comptes du IVe s. – actes amphictioniques du IIIe s. – affranchissements 

des IIe et Ier s.). Mais la rupture observée au milieu du IVe s., par exemple, correspond-elle à 

un véritable changement dans le fonctionnement des institutions civiques ou au fait que celui-

ci nous est désormais mieux connu à la suite d’une modification des pratiques épigraphiques ? 

Le paradoxe, en tout cas, est qu’à partir du début du IIe s., la cité est considérée comme « libre 

et démocratique » parce que l’assemblée du peuple reste le lieu ultime de la décision 

politique, alors même qu’elle sera de plus en plus largement dirigée par un groupe de 

notables ; elle acquiert une autonomie véritable, mais, pour reprendre un mot de Georges 

Daux, « sur une scène où rien d’intéressant ne se passera plus ». 

 

 Cette monographie comble doublement une lacune : d’une part, si chacun des thèmes 

abordés a déjà fait l’objet d’âpres débats entre les spécialistes de Delphes, leur présentation en 

un ensemble cohérent est de nature à convaincre que l’État delphien n’est pas une fiction ; 

d’autre part, en dressant « le portrait collectif d’un groupe humain […] dans ses structures, 

son fonctionnement et ses interactions » (p. 4), elle donne à voir un autre modèle 

institutionnel que celui des grandes cités. » 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


