Académie des Inscriptions et Belles-Lettres
Hommages déposés lors de la séance du 23 janvier 2026

Francois DOLBEAU

« J’al ’honneur de déposer sur le bureau
de 1’Académie, de la part de son autrice,
I’ouvrage suivant :

CORPYS CHRISTIANORVM Cécile Lanéry-Ouvrard, L ’hagiographie
latine a Rome et en [talie du Sud entre 550 et

Ce gros mémoire, a lui seul, constitue le
tome 9 de la sous-sériec Hagiographies du
Corpus Christianorum. Cécile Lanéry-Ouvrard,
qui vient de soutenir une habilitation sur la
Passion de saint Sébastien, est chargée de
recherches au CNRS et travaille a 1’Institut de
recherche et d’histoire des textes, ou elle dirige
actuellement le projet « Légendiers latins ». En
2010, dans le tome 5 de la méme sous-série, aux
pages 15-369, elle avait déja rédigé une longue
étude intitulée : Hagiographie d’ltalie (300-
550). Les Passions latines composées en ltalie,
dont ce nouveau mémoire représente la suite
chronologique.

Les années allant de 550 a 750
correspondent a I’époque ou la ville de Rome fut
administrée par les byzantins. Les guerres
gothiques qui s’achevérent en 554 amenérent la
ruine du pouvoir ostrogoth, mais le répit fut de
courte durée, puisque I’invasion lombarde débuta une vingtaine d’années plus tard. Durant
cette période tres troublée de 200 ans, les sources hagiographiques sont de beaucoup les plus
importantes, mais leur exploitation a toujours été difficile, en raison des problémes de datation
et de localisation. Une premiére synthése en quatre tomes, intitulée Etude sur les Gesta
martyrum romains, due a Albert Dufourcq en 1900-1910, et réimprimée en 1988 avec un
supplément resté inédit, n’avait pas emporté 1’adhésion de la critique, bien qu’elle ait effectué
des rapprochements intéressants (a titre d’exemple, voir ici, p. 637 n. 289). Depuis lors, les
¢tudes ponctuelles se sont multipliées, et I’heure était venue de risquer une nouvelle synthese.
Disons d’emblée qu’en dépit des difficultés de la matiere et des incertitudes inévitables qui
subsistent, I’objectif a été atteint. Les historiens, a 1’avenir, pourront utiliser cet abondant
ensemble de sources de fagon plus stire.

Dans la mesure ou conquétes lombardes et incursions arabes ont affecté différemment la
ville de Rome, les régions du Mezzogiorno et les iles de Sicile et de Sardaigne, le mémoire de
Cécile Lanéry-Ouvrard, aprés une introduction générale, adopte un plan géographique :
d’abord Rome et ses environs, p. 43-549; puis le Mezzogiorno, réparti entre 1’ltalie

BREPOLS - TURNHOUT




méridionale, p. 552-782, la Sicile, p. 783-813, et la Sardaigne, p. 814-851. Chaque partie est
précédée a son tour d’une introduction qui rappelle la destinée historique du terri-
toire concerné entre 550 et 750. Viennent ensuite des notices individuelles, placées sous le
nom d’un martyr ou d’un groupe de martyrs : celles-ci débutent toujours par un résumé des
données connues sur le culte du saint en question, puis elles commentent de fagon critique
chacun des textes produits sur place a son sujet durant la période. L’ceuvre hagiographique de
Grégoire le Grand n’est pas prise en compte, parce qu’elle avait déja été traitée au tome 7
d’Hagiographies. En dépit de cette absence, la section consacrée a Rome est la plus riche,
comme on pouvait s’y attendre, et a ét¢ divisée en deux parties : Passions latines, pour un total
de 15 notices ; Traductions du grec, avec 9 notices, dont une présentation détaillée des
versions latines des Apophtegmes des Péres, un dossier particulierement complexe, qui est
aussi le seul du livre a ne pas étre un récit de Passion. La section réservée a I’Italie
méridionale comporte dix notices ; pour la Sicile, une seule a été retenue, celle de Lucie,
vierge martyre de Syracuse, car I’hellénisation croissante de 1’lle sous administration
byzantine a eu pour conséquence que la production hagiographique s’y est faite en grec ; pour
la Sardaigne, deux notices ont été détaillées pour Saturnin de Cagliari et Luxorius de Forum
Traiani, bien qu’apres expertise, contrairement a certains avis antérieurs, les dossiers de ces
deux martyrs soient jugés nettement postérieurs a 750 et contemporains de 1’installation des
moines de Saint-Victor de Marseille a la fin du XI° siécle. Le corps du volume est suivi d’une
« Table récapitulative des dossiers examinés », au nombre de 37, qui résume les résultats
acquis, p. 853-867 ; de huit cartes géographiques, et d’une treés riche bibliographie, p. 883-
955. Un index des saints mentionnés paraitra dans le dernier volume de la sous-série
Hagiographies.

Qui n’est pas accoutumé a travailler sur des sources hagiographiques pourrait s’étonner
que 962 pages soient nécessaires pour dater et localiser 36 Passions, ainsi qu’une traduction
romaine d’apophtegmes grecs. C’est qu’en réalit¢ chacun des textes étudiés doit éEtre
commenté a I'intérieur d’un dossier plus ample. La Passion grecque de sainte Christine fut
ainsi traduite quatre fois en latin, et ces traductions furent remaniées a de multiples reprises,
de sorte que le répertoire de la Bibliotheca Hagiographica Latina consacre a ce dossier les
numéros 1748-1759f. Un examen critique approfondi ne peut se dispenser, apres avoir retracé
la naissance du culte de Christine, de commenter 1’ensemble du dossier, c’est-a-dire ses
sources, susceptibles de fournir un terminus post quem, les traditions manuscrites de chaque
version et les divers remaniements, qui peuvent procurer un ferminus ante quem et des
indications sur la réception et la circulation des textes. Dans le cas de Christine, martyrisée a
Tyr, mais sans doute confondue avec une homonyme de Bolsena, une seule des quatre
traductions (BHL 1749/1748) parait avoir été composée a Rome dans la seconde moiti¢ du VI°
siecle, une date fixée par son exploitation dans le cycle hagiographique de Calocére, Parthéne,
Victoire et Anatolie, une production latine d’origine romaine ; des autres traductions, une fut
effectuée en Italie avant 750, mais dans une région non localisable ; une aux environs de
Bolsena, mais aux VIII®-IXC siécles, et la derniére sans doute en Gaule au X° siécle. D’autre
part, le cycle hagiographique qu’on vient d’évoquer compte pour une seule notice, mais fut
trés tot disloqué en trois Passions distinctes : BHL 1534 (Calocere et Parthene), 8591d
(Victoire), 418 (Anatolie). Par conséquent, le répertoire ici commenté ne porte pas sur trente-
six Passions, mais sur trente-six dossiers, c’est-a-dire sur un nombre de pieces beaucoup plus
¢levées qu’il convenait de classer, avant d’en extraire les Passions retenues en raison de leur
origine et de leur date.

Le mémoire de Cécile Lanéry-Ouvrard est une admirable syntheése, reposant sur une
analyse exhaustive des publications antérieures. Avec un jugement str, 1’autrice sait choisir
entre les hypothéses existantes de date et de lieu, mais elle fait aussi beaucoup plus, car elle
apporte quantité de corrections et d’informations nouvelles. Voici un choix d’exemples



empruntés a quelques dossiers du Mezzogiorno : démonstration que la Passion latine de sainte
Julienne (BHL 5522-23n) dérive d’un modele grec (p. 694-697) ; localisation en Lucanie et
datation dans la seconde moiti¢ du VI® s. de la plus ancienne Passion de saint Guy (BHL
8712), antérieure au dossier grec (p. 738-740) ; changements de date, soit vers le bas, comme
on a vu plus haut pour les martyrs sardes, soit vers le haut, comme dans la Passion des Douze
fréres (BHL 2298) ou les Acta Bononiensia de saint Janvier (BHL 4132), replacés avant 550 ;
inversions de la relation entre deux textes (par exemple p. 573 n. 83 et 581 n. 108);
conjectures et améliorations textuelles (p. 634 n. 282-284 ; 658-663 ; 666 n. 385) ; mentions
de manuscrits supplémentaires (p. 584 n. 117 ; 586 n. 121), permettant parfois de remonter un
terminus ante quem (p. 610 n. 205 ; 618 n. 225) ; réserves manifestées a I’égard de jugements
antérieurs (p. 578 n. 102) ; retouches apportées a des études plus anciennes (p. 583 n. 113 ;
598 n. 165), a la Base de données BHLms (p. 588 n. 128 ; 620 n. 234) ou a la Bibliotheca
Hagiographica Latina (p. 578 n. 103 ; 587 n. 122). Qui désormais travaillera sur 1’un des
trente-sept dossiers que commente Cécile Lanéry-Ouvrard, sans se reporter a ce livre, le fera a
ses dépens. »



Jean-Robert ARMOGATHE

Emmanuelle Chapron, La vie dans les papiers.
AU  Jean-Francois Séguier (1703-1784)
il Schwabe Verlag, Bile, 2024

Jean-Francois Séguier (1703-1784) est un des
derniers érudits polymathes du XVIII® si¢cle : né
a Nimes en 1703, dans une famille de juristes, il
rencontre en 1732 le savant et fortuné marquis
Scipione Maffei. Epris par le jeune homme, il
I’emmene avec lui dans son tour d’Europe, puis
le retient a Vérone jusqu’a sa mort en 1755.
Vingt années d’études encyclopédiques et
d’expériences dans toutes les sciences. Séguier
rentre & Nimes a plus de 50 ans, avec une
invraisemblable collection de minéraux, de
fossiles, d’herbiers et de manuscrits. Membre de
I’Académie de Nimes, dont il est le secrétaire
perpétuel de 1765 a sa mort, il fut nommé
associé libre de 1I’Académie des inscriptions et
belles-lettres en 1772. C’est a 1’Académie de
Nimes qu’il 1égua le « chaos de [s]es papiers »,
désormais largement numérisés.

L’originalité du travail d’Emmanuelle Chapron
est de ne pas étre pas une biographie intellectuelle : il s’agit d’une histoire du travail érudit, de
I’invention d’instruments de papier et de leur dialogue avec les objets de savoir.

Il faut d’abord recueillir : c’est la constitution d’un herbier (tenant un jounral des graines
plantées), mais aussi la collection de manuscrits, de fossiles, de monnaies antiques, constituée
en Italie, transférée de Vérone a Nimes par mer et par terre. Il faut aussi échanger et
communiquer. C’est le réseau des correspondants tissé a travers I’Europe, qui lui permit de
constituer un immense trésor d’inscriptions antiques, compilé dans cet Index absolutissimus
qui ne verra jamais le jour. Il faut aussi conserver, et ¢’est le souci de la bibliothéque, toujours
exposée au péril de I’eau et du feu, et sans cesse agrandie par des achats ou des échanges.
Enfin, il faut publier : ce que Séguier tarde a faire, rééditant sa Bibliotheca botanica (1740,
1760), mais gardant toute sa science « dans le tas immense de [ses] papiers tout en désordre »,
et refusant d’embaucher un secrétaire, moins par €économie que par crainte d’étre pillé.
Emmanuelle Chapron remarque justement que les archives que nous consultons aujourd’hui,
triées, cataloguées, organisées, ne rendent pas compte de la quantité colossale de papiers dont
¢taient entourés les savants.

Célibataire et rentier, Séguier se préoccupe de sa succession : il legue son hotel et toutes les
collections de son cabinet a 1’Académie de Nimes ; c’est la suppression de celle-ci par la
Convention, en 1793, qui va conduire a un premier inventaire. Cela excitera la convoitise des
autorités parisiennes, et pendant vingt ans, les Nimois devcront manceuvrer pour ne pas se
faire dépouiller par les institutions nationales — les huit volumes manuscrits du précieux /ndex
des inscriptions finiront, sur I’ordre du préfet du Gard, par gagner la Bibliothéque impériale.
La triste suite de 1’histoire est celle de la dispersion et des pillages, dont les vols organisés par
Guillaume Libri — ce qui put étre récupéré ne fut pas restitué¢ a Nimes, mais intégré en 1888 a
la Bibliothéque nationale.

LA VIE DANS
LES PAPIERS

@

-
&
—~
w
o
<
=
x
o
s




L’activité intellectuelle de Séguier, parfaitement documentée par ses journaux, ses catalogues,
sa correspondance, constitue la passionnante aventure d’un érudit provincial. Malgré les
pertes, la conservation globale de ses collections a ¢été permise par 1’attachement des
Académiciens nimois a préserver pendant un siécle ce précieux héritage.

Le site internet consacré a Séguier :
https://kaleidomed-mmsh.cnrs.fr/s/vie-savante/page/home



https://kaleidomed-mmsh.cnrs.fr/s/vie-savante/page/home

Dominique MULLIEZ

Nicolas Kyriakidis, La cité des Delphiens.

PHlgRiT Une communauté politique a [’ombre
C Nicolas Kyriakinis o <
DIATHENES d’Apollon (VIe-I° siécle av. J.-C.), Athénes,
EEDEFR;]\E LA CITE DES DELPHIENS Ecole francaise d’Athénes (Bibliotheque
. . , b
ENE COMMUNALTE POLITIGUE des Ecoles francaises d’Athénes et de

A L'OMBRE D’APOLLON Rome 416), 2025.

(VI®-1°" SIECLE AV. J.-C.)

«J’al I’honneur de déposer sur le
bureau de I’Académie, de la part de son
auteur Nicolas Kyriakidis, I’ouvrage intitulé
La cité des Delphiens. Une communauté
politique a ’ombre d’Apollon (VI*-I°" siecle
av. J-C,), Athénes, Ecole frangaise
d’Athénes  (Bibliothéque des  Ecoles
francaises d’Athénes et de Rome 416), 2025,
596 pages, issu d’une thése de doctorat
dirigée par Anne Jacquemin et remaniée en
vue de sa publication.

ECin e lE s sio s (s e i s On a beaucoup écrit sur Delphes, son
sanctuaire et son oracle, ses inscriptions, ses
monuments et ses sculptures. Le mérite de

cette monographie est d’étudier Delphes pour ce qu’elle est, une « communauté de citoyens »,

sur une période qui court de la premicre guerre sacrée, au début du VI®s. av. n.¢., jusqu’au I*

s. av. n.¢., lorsque les cités connaissent de profondes mutations. L’ ouvrage est accompagné

d’une trés riche bibliographie, d’un index des Delphiens cités dans 1’étude, d’un index

locorum, qui permet de mesurer I’impressionnante documentation littéraire, épigraphique et
numismatique mise en ceuvre, et enfin d’un ensemble de quinze figures.

Certains doutaient de la pertinence du sujet, parce que Delphes ne leur semble pas
avoir véritablement d’existence en tant qu’Etat et doit son rayonnement a la seule présence
sur son territoire d’un sanctuaire panhéllenique, géré par une association internationale,
I’Amphictionie, alors méme que, selon Diogene Laérce, I'une des cent cinquante-huit
constitutions attribuées a Aristote et son école €tait consacrée a Delphes. 1l est vrai que, si elle
est abondante a défaut d’étre homogéne, la documentation rend souvent difficile, parfois
impossible de déméler ce qui revient a la cité de Delphes, cité-Etat qui a ses lois, ses
réglements, son calendrier et sa monnaie, et ce qui revient au sanctuaire, dont la localisation
au ceeur de la ville autorise tous les recouvrements. Ajoutons a cela que la décision arrétée a
I’issue de la grande fouille (1892-1902) de publier les inscriptions selon un ordre
topographique et le temps que demanda I’entreprise (1910-1985) entraverent longtemps la
perspective d’une telle synthése. Il fallut donc attendre que s’éclaircisse peu a peu 1’horizon
documentaire pour que I’idée d’une recherche consacrée a la cité de Delphes prit corps, ce a
quoi contribuerent, les fouilles de I’aire du pilier des Rhodiens par J.-M. Luce pour les
périodes hautes, et surtout les études consacrées par Fr. Lefévre et P. Sanchez a
I’ Amphictionie, par J. Bousquet aux comptes de construction du temple du IV®s., par Anne




Jacquemin aux offrandes monumentales, par Denis Rousset au territoire de la cité, par Jacques
Oulhen aux Théarodoques ou par moi-méme aux actes d’affranchissement d’esclaves.

La premiere partie de I’ouvrage analyse les mythes a travers lesquels la cité expose
ses origines et définit sa mission a la fois pour justifier son existence et assurer sa
permanence. Une telle analyse fait inéluctablement la part belle a [’Hymne homérique a
Apollon, lu comme un récit de fondation coloniale dont le dieu est I’archégéte ; a I’inverse,
d’autres mythes, notamment ceux construits autour de la figure de Delphos, présentent les
Delphiens comme un peuple autochtone. Quelle que soit ’origine retenue, crétoise ou
delphique, ’objectif demeure identique : légitimer la présence des Delphiens dans le
sanctuaire et affirmer leur identité propre, bien a I’écart d’une identité régionale qu’ils fuient,
malgré les liens de parenté mythiques dont la Phocide tire argument pour faire valoir ses
droits sur le sanctuaire. Pausanias n’écrit-il pas que « les Delphiens refusent d’étre appelés
Phocidiens » (4.34.11) ?

N. Kyriakidis considére que 1’identité delphique se nourrit également d’une forme de
« complexe obsidional », lequel se traduit par des récits qui remontent pour certains d’entre
eux a I’époque archaique et qui tous font part de la convoitise que suscitent les richesses du
sanctuaire. Dans la pratique, ni la ville ni le sanctuaire ne disposent d’un systéme défensif ;
dans I’imaginaire collectif; ils ont « Apollon pour rempart » (p. 484).

A cette premiére partie, se rattache une bréve présentation du calendrier delphique,
rythmé par le retour de « fétes religieuses [qui] sont autant une pratique de piété qu’une
expérience communautaire et politique » (p. 55) et qui contribuent a ce titre a la constitution
d’une identité civique.

La seconde partie est une analyse des institutions dont la communauté se dote pour
fonctionner, ce qui n’a jusqu’a présent été abordé que pour rendre compte d’un ensemble
documentaire circonscrit ou par petites touches isolées.

L’examen du contenu de la citoyenneté delphique améne I’auteur a reprendre 1’analyse
des damiurges, dont on a pu croire — a tort — que 1’existence remettait en cause le caractere
¢galitaire de la citoyenneté delphique, alors que, jusqu’au milieu du I*' s., «les citoyens
forment une catégorie juridiquement indifférenciée » (p. 70). Au sein de cette communauté,
des cadres intermédiaires sont attestés : des groupes gentilices, comme celui des Labyades, le
seul réellement connu, ou celui des Laphriadai, a la présence beaucoup plus discrete dans la
documentation, mais également des tribus, dont on ne connait ni le nombre ni véritablement le
fonctionnement. Quant aux associations religieuses, thiases ou héroistai, elles sont d’une autre
nature.

La composition, les larges compétences, le rythme des réunions, les procédures et le
fonctionnement de 1’Assemblée du peuple, appelée agora, puis ekklesia a partir du premier
tiers du I* s., font I’objet d’un bilan complet, qui servira désormais de référence. Y sont
abordées des questions complexes comme celle du nombre des suffrages « légal » et du
quorum, de 1’évaluation du corps civique, ou encore du rdle des probouloi dont on posséde
une seule attestation et pour lesquels I’auteur se range in fine a I’opinio communis en y voyant
des membres du Conseil chargés de préparer les décisions de 1’Assemblée (contra : Ph.
Gauthier).

Ce Conseil, la Boula, attesté sans discontinuer a partir du IV® s., apparait au cceur des
institutions delphiques. Ce n’est pas a dire pour autant que sa composition et son
fonctionnement fussent bien connus. En particulier, la mention d’une sorte de commission
restreinte formée d’un nombre variable de bouleutes appelait une remise a plat de toute la
documentation, d’ou il ressort que dans les comptes du IV®s., ce groupe d’un a cinq bouleutes
représenterait une « liste abrégée » des quinze membres du Conseil, qu’a partir du début du



II1¢ s. au plus tard se met en place une commission permanente de bouleutes mentionnés dans
les intitulés, et enfin que le titre d’archontes que ces bouleutes portent parfois a partir de la
toute fin du III° s. pourrait signifier qu’ils concentrent a partir de cette date des pouvoirs
jusque-la dévolus a I’ensemble de la Boula. 1l revient a cette instance de préparer et présider
les séances de I’Assemblée, mais elle dispose également de compétences dans le domaine
judiciaire et financier et s’assure de la bonne exécution des décisions de I’ Assemblée.

Cette seconde partie se poursuit avec 1’examen des magistrats attestés a Delphes —
archonte éponyme, prytanes et trésoriers ; pour le IV® s., on connait encore les poleteres des
dixiemes chargés de mettre a ferme des taxes et des « commissaires auprés du Conseil » ;
pour les II° et I*' s., les mastroi, qui recevaient la reddition des comptes, les épidamiurges,
magistrats financiers, des ¢épimélétes désignés pour des fonctions spécifiques, des
commissaires au blé, un gymnasiarque ; de cette liste, il faut extraire 1’orphanophylax (p.
181), qui n’est pas un magistrat (voir le commentaire a CID V, 670). L’auteur associe a cette
présentation ceux qui représentent la cité dans diverses instances, hiéromnémons ou naopes au
sein de I’Amphictionie, ambassadeurs, ainsi que le personnel religieux, dont il est plus
largement question dans la troisiéme partie.

Par le biais de longues et patientes analyses prosopographiques et de stemmata qui
dessinent le parcours d’ « héritiers » au service de la cité, I’auteur passe des institutions a ceux
qui les exercent et dessine une évolution du corps social : si, peut-&tre jusqu’au III° s., les
responsabilités politiques sont d’abord assez largement ouvertes, la situation se modifie au
II° s., avec I’émergence d’un groupe non hiérarchisé qui domine la vie politique et qui semble
se restreindre au [ s. C’est a partir du II° s. également que certaines familles font valoir leur
« excellence sociale » en érigeant des monuments a sa gloire ou en faisant preuve de
générosité envers la cité, toutes pratiques qui vont se développer au I s. Au terme de cette
évolution, a la fin du I* s., « I’élite sociale est devenue également une ¢lite politique » (p.
339). — Certes, la nature de la documentation oblige parfois a des raisonnements ténus, sa
rareté, pour certaines périodes, ne permet pas toujours de faire le départ entre 1’ordinaire et
I’extra-ordinaire ; toutefois, au-dela méme des difficultés inhérentes a la nature de la
documentation, 1’auteur aboutit a des conclusions « raisonnables », note des évolutions
recevables et, pour les II° et I s., qui sont les mieux documentés, il met en évidence combien
« ’activité politique est une affaire d’héritage social » (p. 353) : la conclusion en soi n’est pas
totalement inattendue ; du moins est-elle est fondée et solidement argumentée. Elle permet
aussi d’éclairer certains déchirements de cette société au cours d’épisodes célebres, comme le
« scandale de ca 117 ».

La troisieme partie explore les « accommodements » dont a d se satisfaire la cité a la
fois pour la gestion du sanctuaire, partagée avec I’Amphictionie, et pour se préserver de
plusieurs acteurs extérieurs. Pour le sanctuaire, elle a conservé le monopole des fonctions
religieuses (prophetes, prétres d’Apollon, Pythie, collége des hosioi, prostatai du sanctuaire,
néocore) et exerce un contréle sur le fonctionnement du culte et de 1’oracle, en octroyant
notamment le privilége de la promanteia ; c’est la cité qui dépéche des théores pour annoncer
la tenue des Pythia et des Soteria et qui accorde le privilege de la théarodoquie ; c’est elle
encore qui joue un role central dans la gestion des offrandes et des biens du dieu par le biais
des prytanes, ou qui gére les troupeaux sacrés et administre les fondations ; c’est dans le
sanctuaire que sont gravés ses documents officiels, dans le stade qui lui est relié que sont
proclamés les honneurs qu’elle décerne. Si I’auteur n’est pas convaincu par la localisation de
I’agora des Delphiens au cceur du sanctuaire, il y situe volontiers le bouleuterion — dont il fait
aussi le siege des archives publiques —, mais pas obligatoirement a proximité du rocher de la
premicere Sibylle, la ou on le situe traditionnellement a partir d’une remarque de Plutarque.



Delphes dut également composer avec différentes puissances hégémoniques, les unes
intrusives, d’autres soutenues par une politique évergétique. C’est ainsi que la cité eut
s’accommoder successivement de I’hégémonie de la Thessalie au sein de I’ Amphictionie, de
celle d’Athénes qui, contre Sparte, soutient les revendications de la Confédération
phocidienne pour le controle du sanctuaire, de celles de Sparte, puis de Thebes, de
I’occupation phocidienne lors de la troisieme guerre sacrée, de celle de la Macédoine, qui
prend pied a Delphes en mettant un terme a ce conflit, mais n’offre que 1’apparence de la
liberté, de celle grandissante de 1’Etolie surtout, qui ne prit fin que pour céder la place a la
puissance romaine, laquelle se montra plus respectueuse de la liberté et de 1’autonomie de la
cité des lors que sa supériorité dans les affaires étrangeres a Delphes méme était reconnue.

L’essai de périodisation par lequel s’achéve 1’ouvrage s’efforce d’échapper au carcan
de la documentation (comptes du IV® s. — actes amphictioniques du III° s. — affranchissements
des II° et I*' s.). Mais la rupture observée au milieu du IV® s., par exemple, correspond-elle a
un véritable changement dans le fonctionnement des institutions civiques ou au fait que celui-
ci nous est désormais mieux connu a la suite d’une modification des pratiques épigraphiques ?
Le paradoxe, en tout cas, est qu’a partir du début du II° s., la cité est considérée comme « libre
et démocratique » parce que I’assemblée du peuple reste le lieu ultime de la décision
politique, alors méme qu’elle sera de plus en plus largement dirigée par un groupe de
notables ; elle acquiert une autonomie véritable, mais, pour reprendre un mot de Georges
Daux, « sur une scéne ou rien d’intéressant ne se passera plus ».

Cette monographie comble doublement une lacune : d’une part, si chacun des thémes
abordés a déja fait I’objet d’apres débats entre les spécialistes de Delphes, leur présentation en
un ensemble cohérent est de nature a convaincre que ’Etat delphien n’est pas une fiction ;
d’autre part, en dressant « le portrait collectif d’un groupe humain [...] dans ses structures,
son fonctionnement et ses interactions » (p. 4), elle donne a voir un autre modele
institutionnel que celui des grandes cités. »



